## یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان

جمله حقوق بحق ماخر محفوظ

التوحيب

نام كتاب

تاليف شخ الصدوق عليه الرحمه

تعیع و محقیق علی اکبر عفاری

سد عطا محمد عابدي

تزجمه

سيراشفاق حسين نقوى

تزئين

كمپوزىگ شكفىتە كمپوزنگ ايند گرافك سينثر

اشاعت اول أكست 2000ء

ا یک ہزار

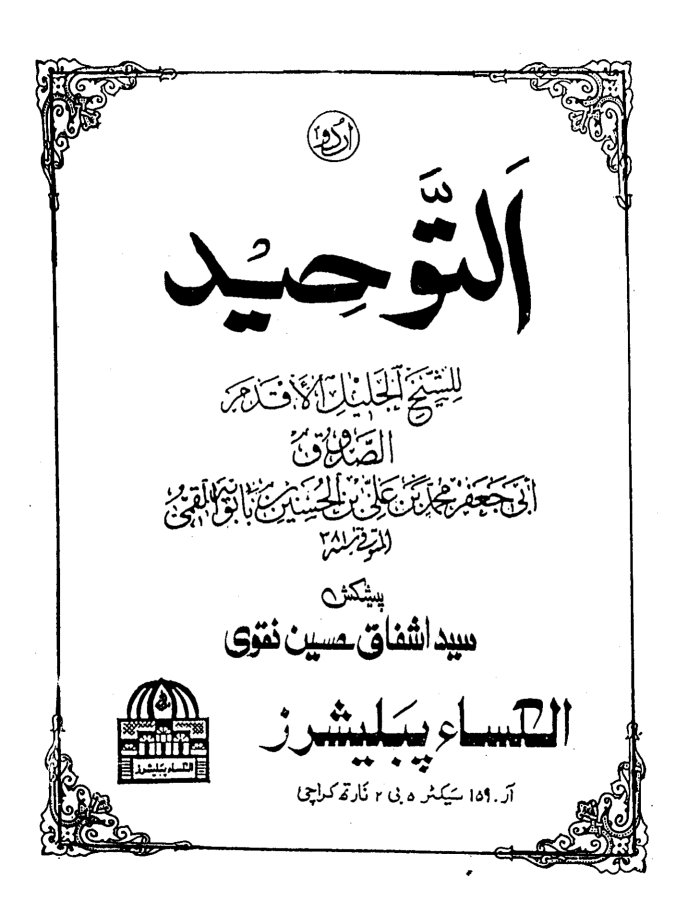
تعداد

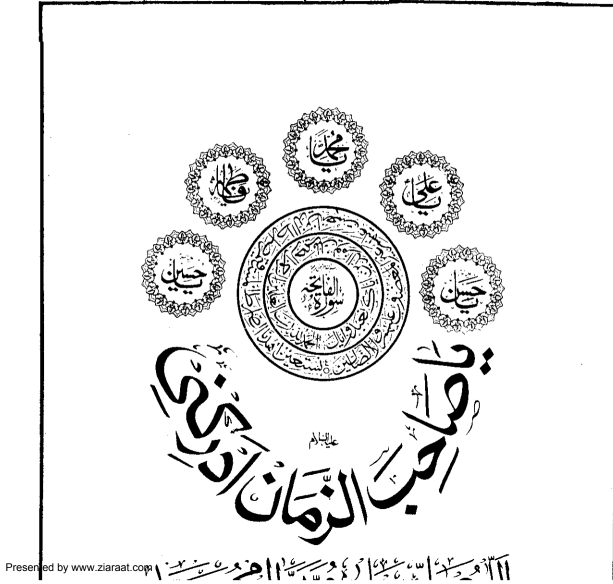
۲۰۰ رویے

قيمت



آد. ۱۵۹ سیکش ه بی ۲ نادته کراچی





فينخ العبدوق التوحيد سروع الله تعالى كم بيك نام مع جونهايت مهر مابن اور مم كمف والاب بابنمبر ہمارا بیان كتابت كے بارے میں چند كلمات كتاب توحيد موحدین اور عارفین کا ثواب توحید کا اثبات اور تشہیب کی نفی واحد ، توحید اور موحد کے معنی 47 قل الله احدى تفسير (آخرتك) Presented by www.ziaraat.com

|        | <u> </u>                                                                                                      |                 |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 1.9    | ذاتی اور <b>فعل</b> ی صفات                                                                                    | 11              |
| 11<    | الله عزوجل کے قول "کل شی ہالک الا وجھہ "کی تفسیر                                                              | ir              |
| ۱۲.    | الله عزدجل کے قول " یا ابلیس مامنعک ان تسجد لما خلفت بیدی "کی تفسیر                                           | l) <del>~</del> |
| 141    | الله عزوجل کے قول " یوم یکشف عن ساق و یدعون الی السجود "کی تفسیر                                              | ١٢              |
| 177    | الله کے قول "الله نورالسموات والارض " (آخری آیت تک) کی تغسیر                                                  | 10              |
| 114    | الله عزوجل کے قول "نسوا الله فنسيهم" کی تفسير                                                                 | ۲۱              |
|        | الله عزوجل کے قول " والارض جمیعا قبضته یوم القیامة والسموات مطویات                                            | 14              |
| ,      | سد مردن کے وق اور رق جمعیف فیصنه یوم انفیامه والسموات مطویات اللہ میں انفیامه والسموات مطویات اللہ میں انتخاب | ,•              |
| IFA    | ·                                                                                                             | 4.              |
| 1179   | الله عزدجل کے قول "کلاانھم عن ربھم یومیذ لمحجوبون "کی تفسیر                                                   | íA              |
| 1179   | الله عزوجل کے قول " وجاء ربک و الملک صفائصفاً" کی تفسیر                                                       | 14              |
|        | الله عزوجل کے قول " عل ينظرون الا أن يا تيهم الله في ظلل من الغمام و                                          | r•              |
| 1144   | الملابكة "كي نفسير                                                                                            | -               |
| i      | الله عزوجل کے اقوال " سخرالله منهم ", الله يستهزى بهم ", " و مكروا                                            | ri              |
| j ~ •  | ومكرالله والله خير الماكرين ", يخادعون الله وهو خادعهم "                                                      |                 |
|        | کی تفاسیر                                                                                                     |                 |
| اسا    | الله عزوجل کے پہلو کے معنی                                                                                    | rr              |
| ١٣٢    | حجزة کے معنی                                                                                                  | ۳۲۰             |
| سإساا  | الند کی آنکھیں ، کان ، اور زبان کے معنی                                                                       | ۲۳              |
|        | الله عزوجل کے قول " وقالت الیہود یدالله مغلولة غلت ایدیهم ولعنوا بما                                          | ۲۵              |
| بهاسوا | قالوا بل یدالا مبسوطتان ینفق کیف یشاء "کے معنی                                                                |                 |
| 120    | الله عزوجل کی رضا اور نارانسگی کے معنی                                                                        | 74              |
| 1144   | الله عزوجل کے قول " و نفخت فیہ من روحی " کے معنی                                                              | 14              |
| 117    | الله عزدجل کے مکان و زمان ، سکون و حر کست ، نزدل و صعود اور انتقال کی نفی                                     | ۲۸              |
| ,      | اسماء الهیٰ اور اسماء مخلوقین کے معانی کے درمیان فرق                                                          | 77              |
| 10.    |                                                                                                               | '7              |
|        |                                                                                                               |                 |

| إالعدوق      | (7)                                                                                        | التوحيد |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 764          | الند عزوجل نے مخلوق کو تو حید کی فطرت پر پیدا کیا                                          | ۵۳      |
| 744          | بدا.                                                                                       | ۵۳      |
| 14.          | مشيت اور اراده                                                                             | ۵۵      |
| 710          | استطاعت البيل                                                                              | ۲۵      |
| 191          | ا بتلاً. اور اختبار (انتخاب)                                                               | ۵٤      |
| rar          | خوش بختی اور بد بختی                                                                       | ٨۵      |
| 190          | جبر اور ذمه داری سونیننے کی نفی                                                            | ۵۹      |
| <b>199</b>   | الند کے احکامات ، قدر ، فتنہ ، رزق ، نرخ اور ان کی مدت                                     | 4+      |
| <b>1</b> 119 | يج اور عدل البيٰ                                                                           | 41      |
| PTA          | الله تعالیٰ اپنے بندوں کے ساتھ وہ کام کرتا ہے جو ان کے لئے سب سے زیادہ بہتر ہوتا ہے        | 47      |
| ٣٣٣          | امر و نهی اور وعد و وعبید                                                                  | 44      |
| ۳۳۸          | تعریفِ ، بیان ، مجمت اور ہدایت                                                             | 414     |
|              | ا مام على رنسا كا مختلف مذاهب والوس ، اصحاب مقالات ، جاثليق ، راس الجالوت اور ستاره پرستوں | 42      |
| 444          | پر بذا کبر اور عمران صاصبی سے تو حید کے بارے میں مامون رشید کے دربار میں مناظرہ            |         |
|              | امام علی رضا کا مامون رشید کے دربار میں سلمان مروزی متکلم خراسان سے تو حید کے بارے میں     | 44      |
| ۳۷۳          | مناظره                                                                                     |         |
| س>س          | الله عزوجل کے کلام ، جدال اور رویت (ویکھے جانے) کے بارے میں روکنا                          | 44      |
|              |                                                                                            |         |
|              |                                                                                            | Ī       |
|              |                                                                                            |         |
|              |                                                                                            | İ       |
|              |                                                                                            |         |
|              |                                                                                            |         |
|              |                                                                                            |         |
|              |                                                                                            | ľ       |





الحمد لله! پروردگارعالم نے چہاردہ معصومین علیہم السلام کے صدیقے میں ہمیں وہ توفیق ،
سعادت اور استطاعت عطاکی ہے جن کاہم شکر اداکر نے ہے قاصر ہیں ادارہ ہذاء اس کی عطاکر دہ توفیق و
استطاعت ہے اب تک ند ہب حقہ کی مندر جہ ذیل اہم کتب جو عربی زبان میں تھیں ار دو زبان میں ترجمہ
کروا کے شائع کر چکا ہے۔

- (۱) "علل الشر الع"جن میں تاریخ میں گذرے مہوئے واقعات، فقهی امور کی باریکیاں، علم الابدان ، جینیات ، فلکیات عرض متعدد امور کی توجیهات ائمہ طاہرین علیهم السلام کے حوالے سے نقل کی گئی ہیں۔
- (۳) "كمال الدين وتمام العمه" امام عصر عليه السلام كے تمم پر لكھى جانے والى اولين كتب جو مسكله غيبت اورغيبت امام عصرٌ پر ايك سندكي حيثيت ركھتى ہے۔
- (٣) "التوحيد" جوالله كى وحدانيت كے بارے ميں ہے اور اس وقت آپ كے ہاتھوں ميں ہے۔ ان شاء الله ان كے علاوہ "عيون اخبار الرضا معانى الاخبار "" امالى شيخ صدوق " وغير ه كا بھى ترجمه كروا كے شائع كرنے كا عزم ہے۔ مندرجہ ذيل بالا تمام كتب جناب ابى جعفر محد بن على بن حسين

بن بايويد القمى المعروف شيخ صدوق عليه الرحمه كي تاليف كرده ہيں۔

زیر نظر کتاب "التوحید" میں رسول خدا محمہ مصطفیٰ علیہ اور اسکہ طاہرین علیم السلام کی معتند احادیث سے توحید کے مطالب، اللہ کی صفات، اسائے حنیٰ اور قدرت وافعال اللیٰ کی معرفت کے متعدد پہلوؤں پرروشنی ڈالی گئی ہے۔ اس کتاب میں وہ بہت سے حکمت اور علم الکلام کے مباحث بھی ہیں جو اہل علم سے زیر بحث آئے ہیں۔ یہ کتاب علمی مشاغل رکھنے والوں ، علم کی تلاش اور شخقیق کرنے والوں کیلئے بے حد مفید ہے۔ اس میں اللہ کی توحید کے بارے میں شکوک و شھات کو دور کیا گیا ہے۔ والوں کیلئے بے حد مفید ہے۔ اس میں اللہ کی توحید کے بارے میں شکوک و شھات کو دور کیا گیا ہے۔ مامون رشید کے دربار میں امام علی رضا علیہ السلام کے مناظر سے جو یہود، نصاری ، مشر کین ، کافرین اور منافین سے ہوئے ہیں درج ہیں۔

آخریں حرف آخر کے طور پر عرض ہے کہ ہم نے اپنی تمام تر صلاحیتوں کو ہروئے کار لاتے ہوئے اس امر کی کوشش کی ہے اور اپنے پروردگار سے ایک طاہرین کے واسطے سے دعاہمی کی ہے کہ اس کتاب کی اشاعت کے سلسلے میں کسی بھی قتم کی خامی یا غلطی نہ ہونے پائے۔ اس کے باوجود آگر کوئی خامی ، یا غلطی ہوگئی ہو تو اس غلطی کی طرف ہماری توجہ ضرور مبذول کرائیں تاکہ آئندہ کی اشاعت میں آپ کے شکر یہ کے ساتھ اس کا از الد کیا جاسکے۔

والسلام خاکپائے اہلیت سیداشفاق حسین نقوی

# بنهٔ إِن الْهِ عرض مترجم

شیخ صدق علیہ الرحمتہ چو تھی صدی ہجری کے ان علاء اعلام میں سے ہیں جن کا اکر ام واحترام سی دشیعہ علاء سب ہی کرنے ہیں اور ان کو انتائی مو ثق و معتبر مانتے ہیں۔ ان کی کتابوں کی تعداد تین سو ہتائی جاتی ہے جن میں سے دس فیصد ہم تک پنچی ہیں۔ باقی مختلف جنگوں اور سنی شیعہ مناظروں کو چپلقش میں ناپید ہو گئیں اور پچھ لوگوں کو ناعا قبت اندیش نے ان کتب کی اہمیت کو نظر انداز کر کے اس طرح برباد کیا کہ ان کانام و نشان باقی نہیں رہا۔

کتاب التوحید آپ کی وہ کتاب ہے جس میں معارف الہید کو بہتر طور پر پیش کیا گیا ہے اور علمی اصول کو مضبوط بنیاد پر قائم کیا ہے اور عقلی دلائل کو آیات قر آنی اور چماردہ معمومین علیم السلام کی اصادیث سے قابل قبول بنایا ہے۔ پیخ جلیل نے اس کتاب میں سر سٹھ ابواب مختلف عنوانات پر جن کا تعلق اعتقادات اور معرفت اللی سے ہے تحریر فرمائے ہیں۔ اس میں مناظر سے بھی ہیں اور مختلف فرقول کے خیالات اور نظریات کی تروید بھی ہے۔

موجودہ دور کو علوم دفنون کی ترقی کادور کہا جاتا ہے اور یہ خیال عام ہے کہ فدہب کی گرفت کمزور ہوگئی ہے اور لوگوں کا یقین خدا پر متر لزل ہوگیا ہے۔ گر حقیقت اس کے برعس ہے۔ اس عالم ربانی کی کتاب التوحید، تقریباً گیارہ سوسال سے معرفت اللی کا درس دے رہی ہے اور موجودہ دور کے مسموم خیالات وافکار کو تاہود کرنے میں کوشال ہے۔

یخ صدوق رحتہ اللہ علیہ نے دیگر اواب کے ساتھ بداء شیت وارداہ ، استطاعت ، اہتلاء واختیار ، سعادت ، شقاوت ، جرو تفویض ، قضا قند ، امر و ننی اور و عدوو عید ، ردھویہ و زناد قد اثیات حدوت عالم کو کھر ج دیتے ہیں جو اس کو مجروی اور گر ابی کے راستہ پر لگادیتے ہیں اور اس کے ضمیر کو پاکیزہ خیالات و افکارے مملوکر دیتے ہیں اور وہ صراط متنقیم پر گامزن ہو جاتا ہے۔

میں بندہ ناچیز محترم سیداشفاق حسین نقوی اور جناب مکر می سید فیضیاب علی رضوی کا انتائی شکر گذار ہوں کہ انہوں نے کتاب "التوحید" کوار دو زبان میں ترجمہ کرنے کیلئے مجھے منتخب فرمایا اور میں چہارہ معصومین علیم السلام کی وساطت سے خداوند عالم کا شکر و سپاس اداکر تا ہوں کہ اس نے باوجود علالت کے ترجمہ کوبایۂ جمیل تک پنچایا۔

احقر سید عطاء محمد عابدی فاضل ادب، فاضل فقه ، منثی فاضل ایم۔اے



#### بسم الثدالرتمن الرحيم

#### همارا بيان

ہمام تحریفین اور شکروسپاس اس اللہ کے لئے ہیں کہ جو حیات توحید سے عارفوں کے قلوب کو زندگی بخشنے والا ہے اور محققین کے دلوں کو اوہام کی شگیوں سے آزاد طبع کی کشادگی تک نجات دینے والا ہے اور اس کے رسول پر جن کی آئید آیات و املاک و مختف تا ئیدوں سے کی گئی اور اس کی آل پر جو معصوم ہیں درود و سلام کہ جن کی ولا ومجبت اور نیک کردار لوگوں کی خوش بختی ہے ۔

قصہ مختصر سے کتاب براوزش معارف علیہ الہیہ میں بہترین تالیفات میں سے ہے کہ جو شخص اس کے اصول علمیہ جو مطبوط بنیاد پر رکھے گئے ہیں اس کا مطالعہ کرتا ہے تو یہ تالیف اس کو دکھاتی ہے کہ اس میں السے عقلی دلائل و براہین ہیں جن کی تائید آیات اور ان ارشاداتی روایات و اخبار سے ہوتی ہے جو ائمہ اطہار و صلوات اللہ علیم سے مردی ہیں ساس کتاب میں صاف ستھری بحشیں اور شحقیقات ہیں جو حق کی کشادہ راہ کی طرف رہمنائی کرتی ہیں ۔ اور موثر و بالغ دلائل ہیں جو اصول اعتقادی اور معرفت خداوندی میں مصبوط بیان اور درست قول اور کشادہ راہ اور سخت ہموار راستہ کے ساتھ راہ صواب کی طرف رہمنائی کرتے ہیں اور ضرب المثل ہے ، جو شخص سخت اور ہموار زمین پر چلتا ہے وہ ٹھوکر سے محفوظ رہتا ہے اور جو شخص اس سے ہٹ کر اس کے غیر کی طرف مائل ہوا وہ وادی حیرت میں سرگردان و پر ایشان رہا ۔ اور اس نے بانی میں آگ کا دہتا ہوا انگارہ چاہا ۔

اور اس کے مصنف ابوجعفر صدوق رضوان اللہ علیہ محدث عالم ربانی مکمل طور پر کلمہ کے مدلول ہیں اور وہ شخص ہیں کہ جن کی آراء اور جن کے معتقدات سے اپنی کتب کو دو چند کرنے میں مستقاد ہوتے ہیں اور ان کے دور دراز علاقوں کے سفر کرنے اور ان کا حصول علم و ترویج مذہب میں مشقت و تکلیف برداشت کرنے مخالفین سے مناظروں اور ان کی عوامی مرجعست سے قاہر ہوتا ہے کہ وہ الیے آدمی ہیں جو صاف ستھرے اور پاکیزہ شعور و وجدان ، مصبوط تلب ، پختہ ارادہ ، بلند ہمت ، صاف ستھرے ذمہ دار ، سریح الفہم قلب رکھنے والے ، بلند و اعلیٰ ، شرف والے ، اضلاق کو منایاں کرنے والے ، پیدائشی طاہر علم کلام کے عالم جو کثرت حفظ رکھتے ہیں ، جن کی صفائی زبان ، فصیح ، درست رائے والے ، ان کی پختگی نفس کی شرافت رکھتی ہے ۔ اس کے ساتھ ساتھ ان کا نسب معروف و مشہور اور بلند مرتبہ حسب ہے ۔ وہ ان کی پختگی نفس کی شرافت رکھتی ہے ۔ اس کے ساتھ ساتھ ان کا نسب معروف و مشہور اور بلند مرتبہ حسب ہے ۔ وہ وین کے اصول و فروغ کے عالم ہیں ۔ امت کو جس چیز کی احتیاج ہے وہ اس کا علم رکھتے ہیں ۔ وہ ان کے گھروں میں علم وین کی ششش کرنے والے ہیں ۔ وہ اس چیز ہے جو ان کو فائدہ پہنچاتی ہے مؤخر نہیں کرتے ہیں ۔ اور ان

کی شان کو بلند کرتے ہیں اور انہوں نے اس کتاب میں حق کو برملا آشکار کیا ہے اور علم کے مبہم مسائل کو واضح طور پر بیان کما ہے ۔آخر میں ان پر سلام ہو جب وہ پیدا ہوئے ، جب ان کا انتقال ہوا اور جس دن وہ زندہ اٹھائے جائیں گے ۔ جب میں نے پہلی طباعت کی نشرواشاعت فاضل حصرات کو اس کے سخوں سے قربت حاصل کرنے کو متوجہ بابا ادر میں نے ان کی پسندیدگی کو دیکھا کہ وہ اس کی تصع ، تحقیق اور اس کے ان علمی حاشیوں کو دیکھا جن کو الشریف الحجید سیر باشم حسینی طرانی مدخلیہ العالی نے جو ہمارے زمانہ میں انتہائی بزرگ محققین میں سے ایک ہیں ، مراد ہیں ۔ انہوں نے مجھ سے زور دے کر کہا کہ میں دوسری مرتبہ اس کتاب کی نشرواشاعت مکمل وقت نظر کے ساتھ ابہام کو دور کرنے کے بعد کروں اور کتاب کی تحقیق اور اس کی ہمنیٹگی برقرار رکھنے اور محترم نوجوان قاری حصرت کے لئے آسان کردوں ۔ اور تالیف و مؤلف کا حق ادا کر دوں اگر حد اہل علم کی اکثریت اعجام (لفظ اور حرکات لگا کر ابہام کو دور کرنا) اعراب لگانے کو ناپیند کرتے ہیں اور اس کے علاوہ مشتبہ امر کو جائز نہیں گردانتے ہیں یا اس ہے جس میں اشتباہ کا خوف ہو ان کا کہنا ہے ہے کہ اس پر اعراب نگایا جاتا ہے جو مشتبہ و مشکوک ہو ۔ مگر میری رائے میں عبارت کا ابہام دور کرنا درست ہے اس لئے کہ اشتباہ اور ابہام دور کرنے سے دشواری کلام کو روکتا ہے اور اعراب اشکال اور شک کے لئے مانع ہوتا ہے بالخصوص لوگوں کے ناموں میں اس لئے کہ یہ چیزوہ ہے جس میں قباس کو دخل نہیں ۔ تو میں نے اس کو کیا اور میں اس کا بار اٹھانے پر آزمایا گیا ۔ جب کھی رات قاریک ہو اور تاریکی کا سمندر ہلاکت کے دریے ہو، فتنوں کا غبار (یا شامیان) جھایا ہوا ہو ۔ اور فتنے چاروں سمت سے سریر تلوار لئے کھڑے ہوں ، اور مصائب کے لشکر حملہ آور ہورہے ہوں آفات کے غم انگیز معاملات کا باہی تعلق ہو ، کفرنے ہمارا چاروں طرف سے گھراؤ کیا ہوا ہے ، اور ہماری بربادی و تباہی کا قصد کئے ہوئے ہیں ، مذ جانے کتنے ہمارے بیٹوں سے خون بہائے گئے اور عورتوں کی بے حرمتی کی گئی ، ہر طرف سے گریہ و زاری اور آہ وبکا کی آوازیں سنائی دی تھیں ۔ ہر طرف انتقام کی بیاس تھی اور آنسو تھے ان ہم عمر ساتھیوں کے لئے جو آگے جاکیے تھے ، اور جوان محافظ اپنے خون میں لت بت ہوگئے اور بہت لوگ زخی تھے کہ حن کے لئے ملامت کی اسید نہیں کی جاسکتی اور شکایت تو فیصلہ کے لئے پروردگار کی طرف کی پیش جاسکتی ہے ۔ کیا اللہ غالب اور انتقام لینے والا نہیں ے ؟ اور بات سے بات نکلتی ہے اور شاید بات کہنے والا غیر محفوظ ہو اور دشمن حد سے زیادہ غاصب و ظالم ہو اور اس کے لئے مسلمانوں کے ساتھ ممارست رکھنے کے لئے کوئی امید یہ ہو اور مومنین پر حلیہ استعمال کرنے کے سوا کوئی چارہ کار نہ ہو ۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ ان کے لئے انجام کے بارے میں کوشش کررہا ہے اور وہ ان کو ایک واضح و روشن مقصد اور اعلیٰ تہذیب و تمدن کی طرف دعوت دے رہا ہے اور وہ اس کی خوشحالی اور شادالی سے تھوڑا تھوڑا خوش كرتا ہے اور اس كے اس سے اليے حليے بہانے طلب كرتے ہيں جو اس كى مرضيوں كى خواہش كے مطابق ہو - اور اس مقام پر گفتگو کی مجال نہیں اور ہر بات کا ایک مقام ہو تا ہے ۔ واقعہ کی تفصیل کا ذکر طویل ہے تو ہم اس سے در گزر

کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگارا تو ہم کو صبر عطا فرما اور ہم کو ثابت قدم رکھ اور ہم کو قوم کافریں پر مدو فرما ۔ اور عنقریب ظالم لوگ جان لیں گے کہ کون سی پلٹی ہوئی شے ان کو سرٹگوں کردے گی ۔

اس جلد بازی اور اس مقالہ کے آخر میں مجھ پر لازم ہے کہ میں دو فاضل نوجوانوں کی پرزور طریقہ سے تعریف کروں ایک ان میں سے حسین آقا اساد ولی اور دوسرے محن آقا احمدی ہیں ۔ اللہ ان کو اپنی مرضیوں کے مطابق توفیق دے کہ ان دونوں نے اس عمل مشروع میں میرا بار بلکا کیا ہی اللہ ان کو فراوانی عطا فرمائے اور اللہ ان دونوں کو میکی اور صلاحیت بخشے ۔

علی اکبر عفاری ایران ، طہران غرة ذی الحجہ ۱۳۹۸ - هجری مطابق ۱۱-۸-۱۳۵۷ - شمسی

#### کتاب کے بارے میں چند کلمات

اس ذات کا تمام شکریہ و تریف جس نے اپنے وجود سے کائنات کو نطق عطا فرمایا اور اپی رحمت و بخشش کے سائے کو ممکنات پر ڈالا ۔ اس کی وہ ذات ہے کہ جو اپی بلندی کی وجہ سے اعلیٰ اشیاء پر خیال و گمان کرنے والوں کی سنگ باری کے مواقع کو ختم کرنے والی ہے ۔ اور اس کی ذات کی عظمت کی حقیقت متفکر حصرات کی عور وفکر کی عاجری کی وجہ سے بلند و ارفع ہے ۔ اور وہ عقول کے نزدیک نور فطرت کی وجہ سے جلی و آشکار ہے ۔ اور اس کو قلوب نے حقیقت ایمان سے دیکھا ۔ اس نے اپنی حکمت سے اشیاء کو لیجاد کیا اور تمام مخلوقات کو اپی رحمت کی بناء پر خلق کیا اور اس کا اور اس کا اور اس کا بین فضل و کرم سے عدل کے بعد معالمہ کیا اور ہر ایک کو اپنی بخشش سے تقدیر و اندازہ کے مطابق عطا کیا ۔ اور اس کا سلم و درود اس پر جو اس سے زیادہ قریب ہیں جن کو اس نے اپنی عظمت کے نور سے خلق کیا ، جو شریف ترین طنیت و فطرت سے پیدا کئے گئے جو عالمین کے لئے اس کی رحمت اور ہدایت پانے والوں کے لئے اس کا چراغ راہ اور ان کی عظرت جو ان کے اہل بسیت ہیں ، وہ نبوت کے گھر والے ہیں ۔ مگر نبوت نہیں ۔

اور اس کے بعد میرا یہ کہنا ہے کہ تو حید وہ قطب (کیلی) ہے جس پر ہر فعنیلت گردش کرتی ہے اور اس کے ذریعہ انسان ہر برائی سے پاک صاف رہتا ہے اور اس کی وجہ سے عزوشرف حاصل کرتا ہے اور ہر جہت و سمت میں موجود سعادت حاصل کرتا ہے ۔ اس لئے کہ اس پر اس کی فطرت کا غلبہ اور فطرت پر اس کی حرکت ہے اور حرکت کی وجہ سے وہ اس کے کمال تک پہنچتا ہے اور اس کے کمال سے اس کی خوش بختی و سعادت ہے اور اس کے محروم رہنے سے اس کی بیختی و شقاوت ہے ۔ یہ بیختی ہے اور اس کے کمال سے اس کی خوش بختی و شقاوت ہے ۔

پھر یہ کہ وہ باب کہ جس میں اس معاملہ کے اندر اس کے غیر کو داخل ہونا مناسب نہیں ہے یہ وہ دروازہ ہے کہ جس کو اللہ عزوجل نے لیخ رسول مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد اپنے بندوں پر کھولا اور ان کو مبداً و معاد کے ہر امر کے لئے اس کی طرف آنے کے لئے راغب کیا ۔ پس اگر تم گہری نظر ڈالو اور دقت نظر ہے کام لو اور اپی فکر کو اس کا حق عطا کرو اور تم ان علیجم السلام کے کلمات پر فوری طور پر عوروفکر کرو اور ان کلمات کے باغات میں طلب و حصول کی کوشش کرو اور ان کلمات کے باغات میں طلب و حصول کی کوشش کرو اور ان کلمات کے موضوں سے سیراب ہونا چاہو تو تم نے اپنی تمنا سے زیادہ جو طلب کیا ہے وہ صوفیوں جسیے خیالات کی کدورت سے خالص ، فلسفیوں کے شہبات سے ہٹ کر خالص ٹھنڈا پانی ، بلکہ اس راہ میں کفایت سے بڑھ کر پاؤ گے ، ہر قسم کی تشکی سے سیرانی ، ہر مریفی کے جہل کے مرض کے لئے شفا بخش ، ہر برہان و ولیل سے بین بڑھ کر پاؤ گے ۔ اور جو کچھ ان کے غیر سے سادر ہوا ہے تو وہ اس کے علاوہ جو کچھ ہے اس تک نہیں پہنچتا ہے ۔ بلکہ اس کی نسبت ظامت اور روشنی کی نسبت ہے اس لئے کہ ہر حکمت و عام حق کی جو کچھ ہے اس تک نہیں پہنچتا ہے ۔ بلکہ اس کی نسبت ظامت اور روشنی کی نسبت ہے اس لئے کہ ہر حکمت و عام حق کی

طرف سے صادر ہوتی ہے تو ان کے ہی ذریعہ سے خلق خدا تک جہنجتی ہے اور اللہ کی رحمت جو متشر ہوئی ہے تو انہوں نے ہی پھیلائی ہے ۔ مخلوقات پر اللہ کی طرف سے جو عنایت ہوئی ہے تو وہ ان ہی کے سبب سے متحقق ہوئی ہے کیونکہ یہ حضرات اس کے علم کے رازدار ، اس کی حکمت کی کان ، اس کے خیر کا سبب ، اس کے فیض کی نمایاں شخصیات ، اس کے کشادہ ہاتھ ، اس کی دیکھنے والی آنکھ ، اس کے سننے والے کان ، اس کی بولنے والی زبان ہیں ۔ اس کے نور سے پیدا ہوئے اور اس کی روح (روح القدس) کے ذریعہ تا سید کئے گئے ہیں اور ان ہی کے ذریعہ اس کے قصنیہ کا فیصلہ ہوتا ہے اور انہی حصرات کی طرف اس کا ارادہ اس کے امور کے انداز اور مقدار میں نازل ہوتے ہیں ۔

ماں ماں اے راہ حکمت کے سالک اور عرفان کے ذریعہ طریق سعادت کو چلہنے والے ان بی کی طرف ، ان بی کی طرف کے دریعہ سان می کے پاس حکمت ہے اور ان می حضرات کی بیروی و اتباع کے ذریعہ سعادت حاصل ہوتی ہے اور ان بی کی وجہ سے اللہ کی معرفت ہوئی اور اس کی عبادت و بندگی کی گئ اور اگر وہ نہ ہوتے تو کا ہوتا (لیعن کچھ نہ ہوتا) پس تم جو کچھ دیکھنا چاہتے ہو ، دیکھو تو تم اپنے سامنے ان حفزات علیہم انسلام کی بہترین حکمت سے پر ایک كتاب كريم اور ان ك كلمات كے موتيوں كا ايك بہت برا سمندر ديكھو سے كه جس كو نقادان علم ميں ہے ايك مبارك یگانہ روزگار نے بہت سے دی پیناروں سے اس کو تالیف کیا ہے ۔ زمانہ نے ان جسی ہستی کم ی پیداک ہے ، وہ فخر شیعہ شريعت ، شرافت كي حفاظت كرنے والوں ميں يكتا ہيں وہ خوش بخت شيخ الاجل ابوجعفر محمد بن على بن الحسين بن موسىٰ ین بابویہ قمی قدس اللہ نفسہ ونور رمسہ کی ذات گرامی ہے ۔ بے شک اس کتاب میں رسول اللہ اور اہل بست صلوات اللہ علیم کی قیم (پخته ) و قیمتی احادیث کو توحید کے مطالب ، صفات الهیه اسماء و افعال خداوندی کی معرفت پر احاطه کیا گیا ب اور اس کتاب میں وہ بہت سے حکمت و علم کلام سے مباحث بھی ہیں جو اہل علم سے زیر بحث آئے اور جو ان کی الف كرده كتب ميں پہلى صدى سے اب تك ضبط تحرير ميں آئے جسياكہ آب لوگ مطالب كى تفصيل فبرست كتاب ميں ویکھیں گے میری زندگی کی قسم کہ یہ کتاب بے شک اس لائق ہے کہ اس کی تدریس کے لئے علی اکیڈی میں رکھا جائے اور علمی مشاغل رکھنے والوں اور علم کی مجسس و محقیق کرنے والوں کو راغب کیا جائے کہ اس کے مطلب کی محقیق اور اس کے کلمات کے مقاصد کو بیان کریں جس میں وہ ماضی کے علماء اعلام کی کمابوں سے ان علمی واعلیٰ مطالب کے حصول میں مدد حاصل کریں کیونکہ حکمت و حق ہے جو صاف و شفاف جشمہ سے حاصل کیا گیا ہے اور وہ وجی کے جشموں سے چھوٹی ہے ۔ اور علم وہ حقیقت ہے جو دین کے رازوں سے اخذ کیا جاتا ہے ۔ دین کے رازدار وہ لوگ ہیں جو حق اور خلق کے درمیان ثالث کی حیثیت رکھتے ہیں ۔

کھرید کہ مؤلف کتاب رضوان اللہ تعالیٰ علیہ اہل علم و فصیلت کے درمیان وہ شہرت و پہچان کے اس مقام پر ہیں کہ وہ تعریف سے بالا ہیں ، اس چیز کی وجہ سے جو ہم اس کتاب میں لکھا ہوا دیکھتے ہیں ۔ جس طرح کہ یہ معمول ہے

کہ ابتداء کتاب میں علم کے ناقدین ہمارے زمانے میں اور اس سے قبل بھی کہتے جلیے آئے ہیں اور طالب علم اسی وجہ سے مقدمہ کتاب کی طرف رجوع کر تاہے جس سے مؤلف کے اخبار کے معانی و مقاصد سمجھ سکے ۔ (تہران ۱۳۷۹ ھ میں تھپی) لیکن قاری محترم کے لئے کتاب کی بعض خصوصیات کو شناحت کے طور پر ظاہر کرنے میں ہم کامیاب ہوئے ۔

#### كتاب توحيد

یہ تو حید صدوق اور تو حید ابن بابویہ کے نام سے مشہور ہوئی جس میں تو حید کو یکجا کیا گیا ہے جس کی وجہ سے ایک طالب علم بے نیاز ہوجاتا ہے اور ہدایت کے طالب کی رہمنائی کرتی ہے ۔ عارف اس کے باغات سے فیض اٹھاتا ہے اور تشنہ معارف اس کے آبی دخائر سے سیراب ہوتا ہے ۔ پس صاحبان علم وحدیث کی تالیف کروہ کتاب میں کوئی ایس جامع کتاب جو تو حید ، اس کے مطالب اور صفات و اسما، و افعال الیٰ سے مربوط ہو اس جسی کتاب موجود نہیں ہے ۔ اگرچہ اس کی بعض احادیث اصطلاحی صحت کی حد پر نہیں ہیں لیکن ماہرین علوم کی قوت شامہ اہل بست علیم اسلام ک کمات کے معارف کے ذرائع سے ان کی اصل عبارتوں کی صحت کو سونگھ سکتی ہے اور نور ولایت کی مدد سے ان کی اصل عبارتوں کی صحت کو سونگھ سکتی ہے اور نور ولایت کی مدد سے ان کی اندرون سے معارف کا استخراج کیا جاسکتا ہے باوجود یکہ اس کی اکثر احادیث متفرق کتب محتبرہ و معتمدہ جسے نیج البلانہ ، کافی اور محاسن اور مولف کی بعض تالیفات جسے عیون اور مافی الاخبار وغیرہ میں متعدد اسانید کے ساتھ مذکور ہیں ۔ کافی اور محاسن اور مولف کی بعض تالیفات جسے عیون اور مافی الاخبار وغیرہ میں متعدد اسانید کے ساتھ مذکور ہیں مقام استناد حاصل کی سے کتاب بھی مؤلف کی اصول معتبرہ کی دوسری کتاب کی طرح متاخرین علماء کی نظر میں مقام استناد حاصل کی سے

سیں اس کتاب کے مطابعہ میں بہت زیادہ مشغول رہا اور اس کے دیکھنے سے لذت حاصل کرتا رہا اور اس کے انوار حقائق سے روشنی حاصل کرتا رہا اور اس کے فائدوں کے بڑے حصہ سے استفادہ کرتا رہا ۔ اور اس کی اعلی مزلت اور بیش قیمتی کی وجہ سے میں نے اس کی تھے میں بہت مشقت برداشت کی اور میں نے متعدد طبع و ضلی نسخوں سے سند اور بتن کے اعتبار سے اس کی تھے کی کہ کتاب کے پڑھنے والے کو اس کے قریبی منظر سے مطلع کرسکے ۔ اور زیادہ فائدہ کی عرض کے اعتبار سے اس کی تھے کی کہ کتاب کے پڑھنے والے کو اس کے قریبی منظر سے مطلع کرسکے ۔ اور زیادہ فائدہ کی عرض سے میں نے اس کتاب کی احادیث کے مقابات مختصر بیانات و توضیحات اور مفید تعلیقات تقاضہ کتاب کے مطابق تفصیلی طور پر تحریر کردیئے ہیں ورنہ اس کی کامل شرح کے لئے بہت سے اوراق اور ضخیم جلدوں کی ضرورت ہے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی طباعت کے اسباب فراہم کر کے احسان فرمایا ۔

پر اے محترم برادر جناب علی اکبر غفاری ، مکتب صدوق نے شائع کیا ۔ اللہ ان کو اسلام کے لئے باتی رکھے اور

ان کی مساعی جمیلیہ کو اللہ قبول فرمائے اور میں اس کی عنایت کا شکر گزار ہوں اور اپنے مولا سے توفیق و راہ راست کی ہدایت کا سوال کرتا ہوں ۔ بے شک وہ اجر و فضل کا ولی و سرپرست ہے اور اس کے لئے احسان و حمد ہے ۔

#### " مجلسی علیہ الرحمہ کی کتب مؤلف کے بارے میں گفتار "

بحار الانوار کے مقدمہ کی پہلی فصل میں ہمام اصول اور کتابوں سے قبل جن کتابوں کا شمار کیا ہے ان میں سے کتاب التوحیدہ ہے ۔ فصل ثانی کی ابتدا، میں انہوں نے کہا کہ اس امر کو انچی طرح جان لو کہ کتابوں کی اکثریت ان کی ہے جن پر ہم نے (نقل کرنے پر) اعتماد کیا ہے وہ ہیں کہ جن کے مولفین کی طرف شہرت انتساب ہے جسے صدوق علیہ الرحمہ کی کتابیں ہیں کیونکہ ان کتابوں نے ہدایت کا کام درست کیا اور صفات شیعہ و فضائل شیعہ ، بھائیوں کی دوستی اور مشہور ترین فضائل کو درست طور پر بیان کیا جو شہرت میں ان کتب اربعہ سے جن پر ان زمانوں میں مواد ہے کم نہیں مشہور ترین فضائل کو درست طور پر بیان کیا جو شہرت میں ان کتب اربعہ سے جن پر ان زمانوں میں مواد ہے کم نہیں ہیں اور یہ کتابیں ہماری تعلی و علی اساد و اجازوں میں داخل ہیں اور ان کتابوں سے صدوق کے بعد آنے والے فاضل حضرات نے نقل کیا ہے اور اللہ ہمارے لئے ان کتابوں سے عمدہ و تصویح کردہ کتب کی آسانی مہیا کرے ۔ الخ

#### "كتاب كي شرصي

ا ۔ مولیٰ الحکیم العارف قاضی محمد سعید بن محمد مفید قمی کی شرح ہے جو محدث کا شانی کے شاگر و ہیں ۔ یہ بہت برئی عمدہ و لطیف شرح ہے اس میں حکمی ، عرفانی اور علم کلام کے مطلب بہت اچھے طریقے اور مستحن بیان کے ساتھ بیان کئے گئے ہیں ۔ وہ اس سے ۱۹۹ بجری میں فارغ ہوئے ۔

۲ ۔ محدث جرائری سید نعمت الله ابن عبدالله نستری متونی ۱۱۱۲ بجری کی شرح ہے اِس کا نام انس الوحید فی شرح التوحید ہے ۔ التوحید ہے ۔

ا میر محد علی نائب الصدارت قم مشرفه کی شرح ہے ۔

م ۔ مولی محقق محمد باقر بن محمد مومن سبزداری کی فارسی شرح ہے جو مشہد امام رضا علیہ السلام میں ۱۹۰ بجری میں دفن ہوئے ۔ بست محمد میں زیادتی کے ساتھ تلخیص کی گئ ہے ۔

میرا یہ کہنا ہے کہ یہ شرصی غیر مطبوعہ ہیں اور کتاب پر ترجمہ ان کے درمیان ہے ، آسان شرصی محمد علی بن محمد حسن ارد کانی کی ہیں اس کا نام اسرار تو حید ہے اور چند سال پہلے طبع ہوئی اور ظاہر ہے کہ مترجم تیرہویں صدی سے علماء میں سے تھے ۔ اور میرا بھی اس کا ترجمہ ہے جو ان شاء اللہ عن قربب چھپے گا ۔

#### « اس کی طباعتیں "

ا - طہران میں ۱۲۸۵ بجری طبع مجری شبلی کی حدیث امام سیدانساجدین سے اسرار مج اور اس سے آواب سے بارے میں ملحق کے ساتھ ۔ اس نسخہ کی علامت (ط) ہے ۔

۲ - ہندوستان میں ۱۳۲۱ بجری میں طبع مجری کے ساتھ علامہ مجلسی علیہ الرحمہ کے رسالے سیروسلوک سے ملحق ہونے کے ساتھ - اس کی علامت (ن) ہے -

س - طہران میں ۱۳۷۵ بجری میں حروف کے ساتھ ۔ اس کی ہم نے کوئی علامت بہ سبب اس کے بہلے سے قربت کی وجہ سے نہیں رکھی ۔

٣ - سيه طباعت ۽ اور ہم اس كے امتيازات كے ذكر كو كاني سمجھتے ہيں جو قارى اس كتاب ميں ويكھے گا -

#### «الواب اور احادیث کی تعداد »

بے شک کتاب کے ابواب ترسٹھ (۱۳) ہیں اور بہت سے نسخوں سے ظاہر ہوا کہ وہ چھیاسٹھ (۱۹) ہیں ۔ بہ سبب تتالیبویں (۲۳) باب کو دوسرے نسخہ میں رکھنے کی وجہ سے اس کے ماقبل کے ساتھ اکیلا ۔ لیکن ان دونوں میں سے دونوں مقامات میں ایک باب اپی عد پر بہ سبب اختلاف موضوع کے ماقبل کے ساتھ اکیلا ۔ لیکن ان دونوں میں سے دونوں مقامات میں ایک باب اپی عد پر بہ سبب اختلاف موضوع کے لین ماقبل سے ہے ۔ اور مولف رحمہ اللہ نے ذعلب کی دونوں حدیثیں اور سجنت کی دونوں حدیثیں باب میں مراد نہیں ۔ لین ہم نے دونوں جگہوں میں لفظ باب کو مماثلت کے حصول کی وجہ سے رکھا ہے ، پھر یہ کہ ابواب کے عنوانات بعض نسخوں میں لفظ " فی " کے ساتھ شروع کئے گئے ہیں مگر ہم نے ان کو اکثر نسخوں اور تنام کتب الصدوق علیہ الرحمہ کے مطابق ترک کردیا ہے ۔ لیکن اعادیث کی تعداد بانج سو تیراس (۵۸۳) ہے ۔

#### " تصحیح کے مراجع اور ان کے رموز و علامات "

ا۔ گیارہویں صدی بجری کا ایک تعیج شدہ تخطوط نخہ ہے جس پر بہت سے مقابات پر نخوں کے اختلافات اور مفید آسانی فراہم کرنے والے علشنے حکیم نوری رحمہ اللہ کے قلم سے درج ہیں اور اس کے آخر میں لکھا ہوا ہے " بزرگ مالک کی مدد سے کتاب التوحید انتام کو پہنچی ۔ " اس کا رمز " ب " ہے ۔

٧- نخه مخطوطہ ہے جس کے آخر میں یہ عبارت ہے اللہ کے شکریہ اور حن توفیق سے کتاب مبارک نمام ہوئی اور نمام شکرو سپاس اللہ کے لئے جو رب العالمين ہے اور اللہ نے محمد اور ان کی طاہر و طیب اولاد پر رحمت کاملہ جھیجی اور سوائے علی عظیم کے کسی کو قوت و طاقت حاصل نہیں ۔ حقیر فقیر خاکہائے مومنین اسمعیل بن شیخ ابراہیم کے قلم سے

٢٧ ربيع الاول ١٠٤٣ بجرى مين لكھا گيا ۔ اس كا رمز "ج " ہے ۔

س۔ نخہ مخلوط ہے جس کے آخر میں یہ عبارت ہے۔ بخشش کنندہ مالک کی مدد سے کتاب بندہ صعیف اعظم کے ہاتھوں ذیقعدہ ۱۳۷۲ بجری میں مکمل ہوئی ۔ اس کا رمز " د " ہے ۔ ان تین نخوں تک رسائی انتہائی فضل کرنے والے ، مرد ذکی منفرد عالم الحاج شخ حسن مصطفوی نبریزی دام عزہ کی مہربانی سے ہوئی ۔

الب انتخ مخطوطہ ہے جس کے آخر میں یہ عبارت ہے ، میں نے کتاب کا اول سے آخر باب کے اول تک جو باب البخی عن الكلام والجدال و احرا، فی اللہ تعالیٰ ہے ۔ متعدد نسخوں سے جو بارہ سے زائد ہیں مقابلہ كیا ہے اور میں نے اپن وسعت اور طاقت کے مطابق اس کی تصحح کی کوشش کی ہے مگر کچھ مقابات پر محجے اشتباہ ہے اور میں نے ان چند مقابات پر محجے اشتباہ ہے اور میں نے ان چند مقابات پر علامت " تنظر " لکھ دیا ہے ۔ ان میں سے باب البرش و صفاعہ ہے ۔ ان ہی میں سے عمران السائبی کی بحث ہے اور ان ہی میں اس کے علاوہ بھی ہے ۔ اور یہ مخلوطہ مشہور امام رضا علیہ السلام میں ۱۹۸۳ بجری کے میں موئ حسین موئ حسین عام ہے مدرس خادم نے لکھا ۔ اس کا رمز " ھ " ہے ۔ یہ نخہ اب امام امیرالمومنین علیم السلام کے مکتبہ نجف اشرف میں عام ہے مدرس خادم نے لکھا ۔ اس کا رمز " ھ " ہے ۔ یہ نخہ اب امام امیرالمومنین علیم السلام کے مکتبہ نجف اشرف میں عام ہے

۵۔ نخہ مخطوطہ ہے جس کے آخر میں تحریر ہے کہ "اللہ بزرگ و برتر کی مدد سے کتاب التوحید ہمام ہوئی جو شیخ جلیل ابو جعفر محمد بن علی بن الحسین بن موئ بن بابویہ قمی مقیم رے رضی اللہ عنہ کی تصنیف ہے اور کمترین بندگان خدا نور اللہ عنی عنہ کے ہائتے سے ۱۲ جمادی الثانی ۱۹۹ ہجری میں لکھی گئ ہے ۔اس کا رمز" و" ہے ۔

4 ۔ جب تین مطبوعہ نتحوں کا ذکر کیا جاجکا ہے میں نے اس پر اکتفا نہیں کیا بلکہ میں نے کتاب کی اعادیث کو "الکافی "عیون اور بحار وغیرہ کتابوں سے بھی مقابلہ کیا جن میں کتاب کی اعادیث بیان کی گئ ہیں ۔ اور اللہ کا اور اس کی توفق کا شکریہ ۔

السید ہاشم حسینی طہرانی پیر ۲۰ سالا سام ۱۳۸۸ مطابق ۱۳۳۷–۱۳۴۷ ائمہ طاہرین کی والدہ گرامی سے یوم پیدائش سے موقعہ پر



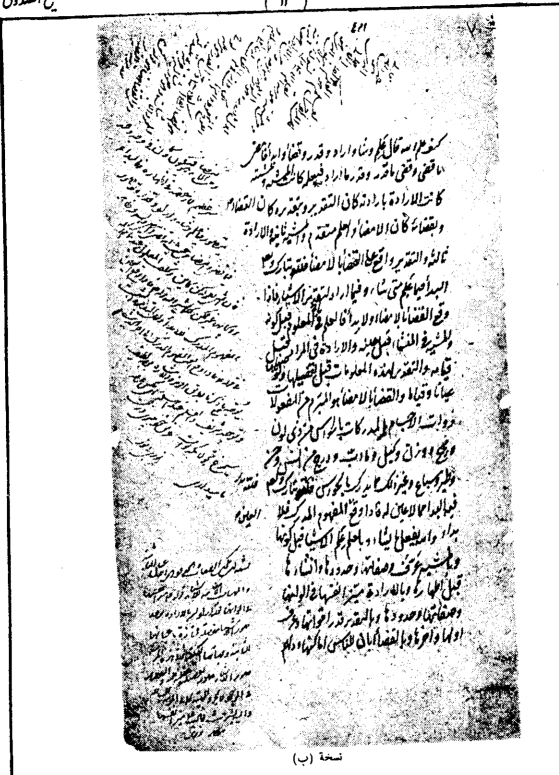
#### كتاب التوحيد

حمد اس اللہ کے لئے سزاوار ہے جو ایک اور اکیلا ہے جس کا کوئی شریک نہیں ۔ وہ یکتا اور بے نیاز ہے جس ک کوئی شہیہ نہیں ۔ وہ اول و قد یم جس کی کوئی ابتدا، نہیں ۔ وہ آخر و باتی ہے جس کی کوئی انتہا نہیں ۔ وہ الیما موجود ثابت ہے جس کے لئے کوئی عدم نہیں ۔ اس کے لئے مملکت دائی ہے اور کبھی زوال نہیں ۔ وہ الیما قدرت والا ہے جو کسی شے سے عاجز نہیں ۔ وہ الیما عالم ہے جس سے کوئی شے پوشیدہ نہیں ۔ وہ حتی ہے مگر کسی قسم کی حیات کے ساتھ نہیں ۔ وہ رہنے والا ہے مگر کسی قسم کی حیات ہے ساتھ نہیں ۔ وہ رہنے والا ہے مگر کسی جگہ اور مکان میں نہیں وہ الیما سمیع و بصیر ہے جس کے پاس نہ کوئی آلہ سماعت ہے اور نہ آلہ بصارت (اس کا کان ہے اور نہ آنکھ) وہ عدل کے ساتھ حکم دیتا اور فضل و کرم کے ساتھ مواخذہ کرتا ہے اور حتی فیصلہ کرتا ہے ۔ اس کے حکم کو کوئی نالے والا نہیں اور اس کے فیصلہ کو کوئی مسترد کرنے والا نہیں اور نہ اس کے ارادہ کرتا ہے اور اس کا امریہ ہے کہ جب ارادہ پر کوئی غالب آنے والا ہے اور نہ اس کے ارادے کو کوئی زیر اور مقہور کرنے والا ہے اور اس کا امریہ ہے کہ جب وہ کسی شے کے لئے ارادہ کرتا ہے کہ وہ ہوجائے تو وہ فوراً ہوجاتی ہے ۔ پاک و منزہ ہے وہ ذات کہ جس کے ہاتھ میں ہر شے کا قبضہ و قدرت ہے اور ہر شے اس کی طرف یکھے گی اور واپس ہوگی ۔

اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ رب العالمین کے سواکوئی اللہ نہیں ۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد اس مے بندے اور اس سے رسول ہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد اس می بندے اور اس سے رسول ہیں اور مینا اور مینا ہوں کہ حصرت علی ابن ابی طالب اوصیا ، کے سردار اور متقیوں کے امام اور روشن جبیں مومنوں کے قائد ہیں اور ان کے بعد ان کی اولاد میں سے جو ائمہ ہیں وہ قیامت تک کے لئے اللہ کی جحت ہیں ان سب پر اللہ کا سلام ہو ۔

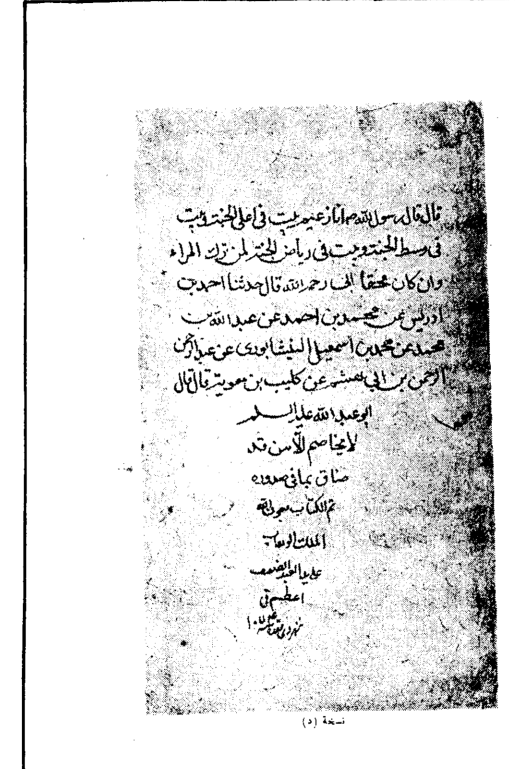
#### سبب تصنیف کتاب:

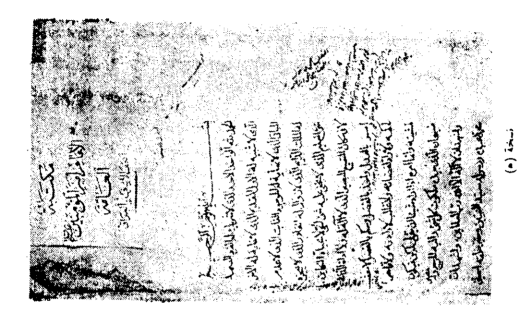
اس کتاب کے مصنف شیخ ابو جعفر محمد بن علی بن الحسین بن موئ بن بابویہ قمی فقیہ ساکن رے اللہ تعالیٰ اپی اطاعت کے لئے ان کی اعانت فرمائے اور اپی مرضی پر ان کو چلنے کی توفیق دے ، کہتے ہیں کہ مجھے اپی اس کتاب کی تصنیف کرنے کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ مجھے مخالفین کا ایک گروہ ایسا طاجو ہمارے فرقے کی طرف تشہیہ اور جبر کے قائل ہونے کی نسبت دیتے ہیں اور یہ اس لئے کہ جب وہ ہمارے فرقے کی کتابوں میں ایسی روایات کو پاتے ہیں کہ جن کی تفسیر سے وہ لاعلم ہیں اور اس کے معانی و مفہوم کو وہ نہیں سمجھتے تو جس محل کے لئے وہ الفاظ استعمال ہوئے اس کو وہاں سے ہٹا کر دوسرے محل کے لئے رکھ دیتے ہیں ۔ اور ان الفاظ کا قرآن کے الفاظ سے تقابل نہیں کرتے اس طرح ہمارے مذہب کی شکل کو بگاڑ کر جاہلوں کے سامنے پیش کرتے ہیں اور ہمارے شرعی احکامات میں تلبیں اور فرح ہمارے مذہب کی شکل کو بگاڑ کر جاہلوں کے سامنے پیش کرتے ہیں اور ہمارے شرعی احکامات میں تلبیں اور فائم جتوں (ائمہ فضائے حقیقت کرکے انہیں بتاتے ہیں اور وین ابنی میں داخل ہونے سے انہیں روکتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی جتوں (ائمہ طاہرین) کے انگار پر ان کو آمادہ کرتے ہیں ۔ لہذا میں نے قر بتنا آلمی اللہ تو حید کے اشات اور تشہیہ و جبر کے انگار کے موضوع پر اللہ سے مدد چاہتے اور اس پر مجروسہ کرتے ہوئے اس کتاب کو تصنیف کیا اور وہی میرے لئے کافی ہے اور میں دکتے ہوئے اس کتاب کو تصنیف کیا اور وہی میرے لئے کافی ہے اور مہرت و کہل ہے ۔

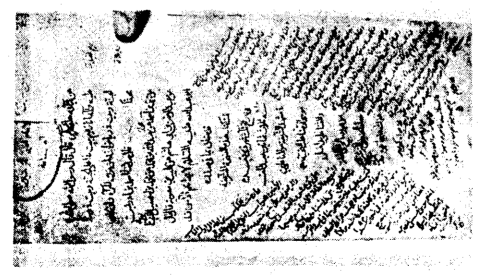


عزعدن اسمعياع الحضرع يهفضا بثيم فانوار ابوعبدانة عرباسفضار مزنظ فأكتركت كان لكر وم طلب ليرباسته كارالى دحدا مدفار حكفناعيد المذبن يعفا لميرع بردن بن ساع سعادات و صدق عن معاري معام البدعليهما البالبالم البالبنوس ه فالكعنامة الدين غندوانتها بعن كيدا ليبعض و الوف العق بالبالما معية عدين الحدان بالعدين الوليد بضايسفة فالصالته عدب لمسينالصغارع المنفا ه من عام عن وسربن الناسي البياع : عود بن استعيد " ع إسعيلوا ل زياد عزج عفرن عدع ابار مليم فالتفار سواليتهم انازعهم ببت وإهالين وبيت فروسط لجندوبيت ورياع لجندلن وكاللهوال بملاعقا آن عدامة فالعدن اجرين درب مزعدا اجدع عيدامترن محدع عدرنا معيالليسابورك عزعبدالصربالياشع كلببيان معوبة مارفاكاير عبداست عليله إلا تغاصم الامر فلونهاى عافيه يؤ ممكاب التعيد بعون الملائج با

نسخة (ب) أيضاً







سحة (م) أيماً

نسخة (و)

### باب (۱) موحدین اور عارفین کا ثواب

(۱) ابو جعفر محمد بن علی بن الحسین بن موئ بن بابویہ قمی علیہ الرحمہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے سعد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے احمد ابن ابی عبداللہ برتی سے ان کا بیان ہے کہ بیان کیا بھے سے ابو عمران عملی نے ان کا کہنا ہے کہ بیان کیا بھے سے محمد بن سنان نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے ابو العلا، خفاف نے ان کا کہنا ہے کہ بیان کیا بھے سے عطیہ عونی نے روایت کرتے ہوئے آبی سعید کہ بیان کیا بھے سے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لا الله الا الله کے ماند (کلمہ) نہ میں نے اور نہ بھے سے مبلے والوں نے کہا ۔

(۲) بیان کیا مجھ سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الله عنه نے وہ کہتے ہیں که بیان کیا مجھ سے محمد بن حسن صفار نے وہ کہتے ہیں که بیان کیا مجھ سے محمد بن حسن صفار نے وہ کہتے ہیں که بیان کیا مجھ سے ابراہیم بن ہاشم نے روایت کرتے ہوئے حسین بن یزید نوفلی سے انہوں نے اسماعیل بن مسلم سکونی سے انہوں نے حضرت ابی عبدالله جعفر بن محمد سے انہوں نے ابہوں سے ابہوں سے ابہوں سے کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد ہے کہ بہترین عبادت لا الله کہنا ہے۔

(٣) بیان کیا ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے سعد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے احمد بن ہلال سے انہوں نے حسن بن علی بن فضال سے انہوں نے ابھوں نے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے راوی کا بیان ہے کہ میں نے آنجناب کو فرماتے ہوئے سنا کہ لا الله الله کی گواہی سے زیادہ عظیم ثواب کسی شے میں نہیں ہے اس لئے کہ اللہ کا عدیل و شیل کوئی نہیں ہے اور نہ اس کے کسی امر میں اس کا کوئی شرکی ہے۔

(٣) بیان کیا ہم سے محمد بن موئ بن متوکل رضی اللہ منہ نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے محمد بن جعفر اسدی نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے محمد بن برید اسدی نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے موئ بن عمر بن عمران نخعی نے روایت کرتے ہوئے اپنے بچا حسین بن یزید نوفلی سے انہوں نے محمد بن سنان سے انہوں نے مفضل بن عمر سے ان کا بیان ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے مومنین کو ایک ضمانت دی ہے ۔ وہ کہتے ہیں: میں نے بو چھا وہ کیا ضمانت ہے ؟ آپ نے فرمایا: اس نے ان کے لئے اس امرکی ضمانت دی ہے کہ اگر وہ اللہ تعالیٰ کی ربو ہیت اور محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت اور علی علیہ السلام کی امامت کا اقرار کریں اور ان پر جو فرائض ہیں انہیں ادا کرتے رہیں تو وہ ان کو اپنے جوار رحمت میں جگہ عطا فرمائے گا۔ راوی کا بیان ہے کہ میں نے عرض کیا: بھر تو یہ نداکی قسم ایسا شرف

التوحيد

و کرامت ہے کہ آومیوں کا کوئی شرف اس کے مشابہہ نہیں ہے۔ رادی کا بیان ہے کہ پھر حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ پس تم لوگ تھوڑے پر عمل کرو اور زیادہ فائدہ طاصل کرو۔

(۵) بیان کیا ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رضی الله عنہ نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا مجھ سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے روایت کرتے ہوئے اپنے باپ سے اور انہوں نے محمد بن ابی عمیر سے انہوں نے ابراہیم بن زیاد کرخی سے انہوں نے حضرت ابی عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے انہوں نے اپنے پدربزگوار سے انہوں نے اپنے جدنامدار علیم السلام سے ان کا بیان ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جو شخص مرجائے اور الله کا کسی شے کو شرکی نہ کرے اس کے اعمال الحجے ہوں یا برے وہ جنت میں داخل ہوگا۔

(۱) بیان کیا ہم سے محمد بن حمن بن احمد بن ولید رضی الله عنہ نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا ہم سے محمد بن حسن ما ابن خطاب نے روایت کرتے ہوئے علی بن اسباط سے انہوں نے علی بن اسباط سے انہوں نے علی بن ابی خطاب نے روایت کرتے ہوئے علی بن اسباط سے انہوں نے علی بن ابی حمزت امام جعفر صادق علیہ السلام سے قول خدا ہوا ہل التقوی واہل المعففولا کے متعلق تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ الله تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں اس کا اہل اور لائق ہوں کہ بچھ سے ڈرا جائے اور میرا بندہ میرے ساتھ کسی شے کو شریک نه کرے اور میں اس بات کا بھی اہل ہوں کہ اگر میرا بندہ میرے ساتھ کسی شے کو شریک نه کرے اور میں اس بات کا بھی اہل ہوں کہ اگر میرا بندہ میرے ساتھ کسی شے کو شریک نه کرے اور میں اس بات کا بھی اہل ہوں کہ اگر میرا بندہ میرے ساتھ کسی شے کو شریک نه کرے تو میں اس کو جنت میں داخل کردوں گا۔ نیز آپ نے ارشاد فرمایا کہ الله تعالیٰ اپنی عزت و جلال کی قسم کھاتا ہے کہ وہ اپنی تو حید والوں کو تا ابد آتش جہم کا عذاب نه دے گا۔

() بیان کیا ہم سے محمد بن احمد شیبانی رض اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بھے سے بیان کیا محمد بن ابی عبداللہ کو فی نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے موئ بن عمران نخی نے روایت کرتے ہوئے اپنے بچا حسین بن یزید نوفل سے انہوں نے علی بن سالم سے انہوں نے ابی بصیر سے ان کا بیان ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے موحدین کے جسد پر آتش جہنم کو حرام کردیا ہے۔

(A) بیان کیا بھے ہے میرے والد علیہ الرجمہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے سعد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے احمد بن محمد بن عبییٰ ہے انہوں نے حسین بن سف ہے انہوں نے اپنے بھائی علی ہے انہوں نے لینے باپ سف بن عمیر سے ان کا بیان ہے کہ بیان کیا بھے ہے حجاج بن ارطاۃ نے ان کا بیان ہے کہ بیان کیا بھے سے ابو زبیر نے روایت کرتے ہوئے جابر بن عبداللہ ہے انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کہ آنجناب نے فرمایا کہ دو طرح کے سبب ہیں جو شخص لا اللہ الا اللہ [وحدلالا شریک نه] کی شہادت دیتا ہوا مرے وہ جنت میں داخل ہوگا اور جو شخص اللہ کے ساتھ کی شے کو شریک گردانتا ہوا مرے وہ جہنم میں داخل ہوگا۔

(٩) میرے والد رضی اللہ عنہ نے مجھ سے کہا کہ بیان کیا مجھ سے سعد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے احمد

بن محمد بن عینی ہے انہوں نے حسین بن سیف ہے انہوں نے اپنے بھائی علی ہے انہوں نے اپنے باپ سیف بن عمیر ہے انہوں نے حسن بن صباح ہے ان کا بیان ہے کہ بیان کیا بچھ ہے انس نے روایت کرتے ہوئے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے کہ آپ نے فرمایا کہ جو شخص لا المه الا الله کہنے ہے انکار کرے وہ پورا جبار عنید (لڑاکا اور سرکش) ہے ۔

(ع) بیان کیا بچھ سے جعفر بن علی بن حسن بن علی بن عبداللہ بن مغیرہ کوئی رضی اللہ عنہ نے ان کا بیان ہے کہ بیان کیا بچھ سے میرے داوا حسن بن علی کوئی نے روایت کرتے ہوئے حسین بن سیف سے انہوں نے اپنے بھائی علی سے انہوں نے اپنو نے انہوں نے عبار بن یزید جعفی سے انہوں نے عبار بن یزید جعفی سے انہوں نے عمرو بن شمر سے انہوں نے جابر بن یزید جعفی سے انہوں نے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے کہ آپ نے فرمایا کہ ایک مرتبہ حضرت جبرئیل رسول اللہ وحدلا وحدلا وحدلا وحدلا وحدلا وحدلا وحدلا وحدلا وحدلا ہے اس کے لئے طونی ہے ۔

(۱۱) بیان کیا بھے ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے محمد بن حسن صفار نے روایت کرتے ہوئے احمد بن محمد بن عینی سے انہوں نے جس بن مجبوب سے انہوں نے ابی جمیلہ سے انہوں نے بابوں نے ابوں نے ابوں نے ابوں نے بیان فرمایا کہ رسول اللہ انہوں نے جابر سے انہوں نے بیان فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میرے پاس ایک مرتبہ صفاء و مروہ کے درمیان حضرت جبرئیل آئے انہوں نے کہا:

اے محمد آپ کی امت میں سے جو شخص خلوص کے ساتھ لا اللہ الا اللہ و حدلا کم اس کے لئے طوفی ہے ۔

در ایک میں سے معلی میں حسن کو فی نے انہوں نے کہا انہ الا اللہ و حدلا کم اس کے لئے طوفی ہے ۔

(۱۲) بیان کیا بھے سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے علی بن حسن کوئی نے روایت کرتے ہوئے اپنے باپ سے انہوں نے حسین بن سف سے انہوں نے اپنے بھائی علی سے انہوں نے اپنے باپ سف بن عمیر سے انہوں نے عمرو بن شمر سے انہوں سنے جابر سے انہوں نے انہوں نے حضرت علی علیہ السلام سے کہ آپ نے فرمایا کہ جب بھی کوئی بندہ مسلم لا اللہ الا اللہ کہنا ہے تو اس کا یہ کلمہ ہر چست کو چیرنا ہوا اور کی طرف جاتا ہے اور جب بھی کوئی اس بندہ مسلم کی بدی ادھر سے گزرتی ہے تو وہ اس کو محوکرتا جاتا ہے یہاں تک کہ وہ این خرش نیکیوں سے مل کر شہر جاتا ہے۔

(۱۳) بیان کیا مجھ سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الله عنه نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے محمد بن حسن صفار نے روایت کرتے ہوئے احمد بن ابی عبدالله برقی سے انہوں نے حسین بن سیف سے انہوں نے ایہ بھائی علی سے انہوں نے مفضل بن صارفی سے انہوں نے عبید بن زرارہ سے ان کا بیان ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ لا المه الا الله کہنا جنت کی قیمت ہے۔

(۱۲۲) بیان کیا مجھ سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے سعد بن عبداللہ نے روایت

کرتے ہوئے احمد بن محمد بن عیسی سے انہوں نے حسین بن سف سے انہوں نے سلیمان بن عمرو سے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے عمران بن ابی عطا. نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے عطا. نے روایت کرتے ہوئے ابن عباس سے انہوں نے نبی سلی الله عللہ وآلہ وسلم سے آپ نے ارشاد فرایا کہ تمام کلاموں میں ایک کلام بھی ایسا نہیں جو الله تعالیٰ کے نزدیک لا الله الا الله کہتا ہے اس کی آواز پھیلنے سے ختم ہونے تک اس کے گناہ تجو کر اس کے قدموں کے نیچ آجاتے ہیں جس طرح در ختوں کے ہتے جو کر آئے گرجاتے ہیں ۔ ہونے تک اس کے گناہ تجو کر اس کے قدموں کے نیچ آجاتے ہیں جس طرح در ختوں کے ہتے جو کر آئے گرجاتے ہیں ۔ ابولید محمد بن احمد بن محمد بن احمد بن محمد بن احمد بن محمد بن احمد بن محمد بن عبدالله جمال نے روایت کرتے ہوئے ابو ابولید محمد بن اربی کہ بیان کیا بھے سے فرامہ بن محرز انجی نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے مخرمہ بن بکیر بن الوب سے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے قدامہ بن محرز انجی نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے مخرمہ بن بکیر بن الوب سے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا بھے سے فرام بن فرید بن غالہ جبی سے ان کا بیان ہے کہ میں گواہی ویتا ہوں کہ ابی زیاد بن غالہ کو میں نے یہ کہتے ہوئے سا وہ کہد رہے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ واللہ علیہ والہ کہ بیان کہ جاؤ لوگوں کو خوشخبری دیدو کہ جو شخص لا الله الا المه و حدلا لا شد میک کا اس کے لئے جنت ہے ۔

(۱۹) بیان کیا مجھ سے محمد بن موسیٰ بن متوکل رضی الله عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے علی ابن حسین سعد آبادی نے وہ کہتے ہیں کہ بیان کیا مجھ سے احمد بن ابی عبدالله برقی نے روایت کرتے ہوئے اپنے باپ سے اور انہوں نے محمد بن زیاد سے انہوں نے ابان وغیرہ سے اور انہوں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ انسلام سے آپ نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص اپنا روزہ کسی قول صالح یا عمل صالح پر ختم کرے تو الله اس کا روزہ قبول کرے گا۔ تو عرض کیا گیا: فرزند رسول قول صالح کیا ہے ؟ فرمایا: لا الله کی گواہی دینا اور عمل صالح فطرہ نکالنا ہے۔

(۱) بیان کیا مجھ سے ابو منصور احمد بن ابراہیم بن بکر خوری نے نیشاپور میں انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے ابو اسحاق ابراہیم بن محمد بن ہارون خوری نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے جعفر بن محمد بن زیاد فقیہ خوری نے انہوں انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے بعفر بن محمد بن زیاد فقیہ خوری نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے احمد بن عبداللہ جو بباری نے اور ان کو ہروی ، نہروانی اور شیبانی بھی کہا جاتا ہے انہوں نے روایت کی امام علی ابن مولی رضا سے انہوں نے ایسے پدربزرگوار سے انہوں نے ایسے آب کرام سے انہوں نے حضرت علی علیم السلام سے آب نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس کو اللہ تعالیٰ نے تو حید کی نعمت عطا فرمائی ہے اس کی جرا جنت کے سوا کچھ نہیں ہے ۔

(۱۸) اور ان ہی اسناد کے ساتھ انہوں نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیے وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لا الله الا الله ، اللہ عزوجل کے نزد کیک الیبا معظم و مکرم کلمہ ہے کہ جس نے اس کو خلوص و سچائی سے کہا وہ جنت کا مستوجب ہوگا اور جس نے اس کو جھوٹ موٹ کہا اس کا مال اور اس کا خون محفوظ رہا گر اس کی بازگشت جہنم ہوگی ۔

(۱۹) اور ان ہی اسناد کے ساتھ آپ نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص ون اور رات میں ایک ساعت بھی (خلوص دل سے) لا اللہ الا اللہ کم گا اس کے نامہ اعمال میں جتنے گناہ ہوں گے وہ سب مح ہوجائیں گے ۔

(۲۰) اور ان ہی اسناد کے ساتھ آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کا الکیہ ستون یاقوت سرخ کا ہے جس کا اوپری سراعرش کا تخت ہے نچلا سرا زمین کے سب سے نچلے ساتویں طبقہ میں جو مجھلی ہے اس کی پشت پر ہے جب کوئی بندہ لا المہ الا المہ کہتا ہے تو عرش وجد میں آکر جھومنے لگتا ہے اور وہ ستون اور وہ مجھلی بھی ہلنے لگتی ہے تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے اے میرے عرش ساکن ہوجا تو عرش کہتا ہے کہ ساکن ہو جاؤں ابھی تو نے اس کہنے والے کو بخشا ہی نہیں ۔ تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے اچھا اے میرے آسمانوں کے ساکنین تم سب گواہ رہنا کہ میں نے اس کہنے والے کو بخش دیا ۔

(۱۲) بیان کیا بھے سے ابوالحسین محمد بن علی ابن شا. فقیہ نے مروالروذ میں انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے ابوبکر محمد بن عبداللہ نیشاپوری نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے ابوالقاسم عبداللہ بن احمد ابن عباس طائی نے بھرہ میں انہوں نے کہا کہ بیاں کیا بھے سے حضرت امام علی بن موئ رضا علیہ السلام نے کہا کہ بیان کیا بھے سے حضرت امام علی بن موئ رضا علیہ السلام نے ۱۹۲ بجری انہوں نے فرمایا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد حضرت ابوجعفر بن محمد نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد ابو محمد بن کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد حضرت ابوجعفر بن محمد نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد ابو محمد بن علی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد اللہ علی بن الحسین نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد علی بن الحسین نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد علی ابن ابی طالب علیمماالسلام نے انہوں نے فرمایا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد علی ابن ابی طالب علیمماالسلام نے انہوں نے فرمایا کہ رول اللہ علیہ واللہ علیہ واللہ فرمایا ہے کہ لا المه الا الله میرا قلعہ ہے جو اس قلعہ میں داخل ہوگیا وہ میرے عذاب سے محفوظ رہا۔

(۲۲) بیان کیا بھے ہے ابو سعید محمد بن فضل بن محمد بن اسحاق مذکر نے نیشاپور میں انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے ابو علی حسن بن علی خرر حبی انصاری سعدی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے عبدالسلام بن صالح ابوالصلت ہروی نے ان کا بیان ہے کہ جس وقت حضرت امام علی بن موئ الرضا علیہ السلام نیشاپور سے ایک بغلہ شہباز پر سوار ہو کر روانہ ہوئے تو میں آنجناب کے ساتھ تھا تو کیک بیک مقام مربعہ میں محمد بن رافع اور احمد بن حرب اور یحیٰ بن یحیٰ اور اسحاق بن راہویہ اور بہت سے علما. نے بڑھ کر آپ کے بغلہ کی لجام تھام لی اور عرض کیا کہ آپ کو اپنے آبائے طاہرین کے حق کا واسطہ آپ ایک حدیث جو آپ نے لینے پرربزر گوار سے سنی ہو ہم لوگوں سے بیان فرمادیں تو آپ نے طاہرین کے حق کا واسطہ آپ ایک حدیث جو آپ نے لینے پرربزر گوار سے سنی ہو ہم لوگوں سے بیان فرمادیں تو آپ نے

عماری سے سرتکالا جس کے دونوں طرف حریر و دیبا کے پر نقش و نگار پردے پڑے ہوئے تھے آپ نے ارشاد فرمایا کہ بیان کیا بھے سے میرے بدر برار گوار عبد صالح حضرت موئ بن جعفر نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد بزر گوار حضرت ابو جعفر محمد بن علی باقر علیم حضرت جعفر صادق بن محمد نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے بدربزر گوار حضرت ابو جعفر محمد بیان کیا بھے سے السلام نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے حضرت علی ابن الحسین سید العابدین نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد حضرت علی ابن ابی طالب میرے والد سید شباب اہل جنت حسین نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد حضرت علی ابن ابی طالب علیمالسلام نے انہوں نے کہا کہ میں نے بی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا وہ فرماتے تھے کہ اللہ جل علیمالسلام نے انہوں نے کہا کہ میں ہی اللہ بوں سوائے میرے کوئی اللہ نہیں ہے بس تم لوگ میری ہی عبادت کرو تم میں جو شخص اظام کے ساتھ لا المه الا المله کی شہادت لے کر آئے گا وہ میرے قلعہ میں داخل ہوگا اور جو میرے قلعہ میں داخل ہوا وہ میرے عذاب سے محفوظ رہا ۔

(۱۳) بیان کیا بھے سے محمد بن موئ بن متوکل رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے ابوالحسین محمد بن جعیز اسدی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے محمد بن حسین صوفی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے یوسف بن عقیل نے روایت کرتے ہوئے اسحاق بن راہویہ سے ان کا بیان ہے کہ جس وقت حضرت امام ابوالحسن رضا علیہ السلام نیشاپور وارو ہوئے اور وہاں سے لکل کر مامون (رشیہ) کے پاس جانے کا ارادہ کیا تو ان کے پاس اصحاب حدیث بھی ہوگئے اور عرض کیا فرزند رسول آپ مہاں سے تشریف لے جارہ ہیں اگر ہم لوگوں سے کوئی حدیث بیان فرمادیں تو ہم آپ سے مستفید ہوں گے اس وقت آنجناب عماری میں بنٹھ بھی جو انچہ آپ نے عماری سے سر لکالا اور فرمایا کہ میں نے اپنے پدربزرگوار موتی بن جعفر کو فرماتے ہوئے سنا وہ فرماتے تھے کہ میں نے اپنے پدربزرگوار حمیز بن محمد کو فرماتے ہوئے سنا وہ فرماتے ہوئے سنا اور جرئین کہتے تھے کہ میں نے اللہ جل جلالہ کو فرماتے ہوئے سنا وہ فرماتے ہوئے سنا اور جرئین کہتے تھے کہ میں نے اللہ جل جلالہ کو فرماتے ہوئے سنا کہ لا المه الا الملہ میرا قلعہ ہے ہو شخص میرے قلعہ میں واضل ہوا وہ میرے عذاب سے مخوظ رہا ۔

راوی کا بیان ہے کہ جب آنجناب کی سواری آگے بڑھی تو آپ نے ہم لوگوں کو پکار کر کہا یہ شروط کے ساتھ ہے اور میں بھی ان شروط میں سے ایک ہوں ۔

اس كتاب كے مصنف عليه الرحمہ فرماتے ہیں كہ ان شروط سے حضرت امام رضا عليه السلام كے متعلق اقرار كمہ

وہ مجی بندوں پر اللہ کی طرف سے امام ہیں جن کی اطاعت بندوں پر فرض ہے ۔

بان کیا مجھ سے ابو نصر محمد بن احمد بن تمیم سرخسی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے ابو لبد محمد بن (rr) اوریس شامی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے اسحاق بن اسرائیل نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے حریز نے روایت کرتے ہوئے عبدالعزیز سے انہوں نے زید بن وہب سے اور انہوں نے حصرت الی در رحمہ اللہ سے انہوں نے بیان کیا کہ ایک مرتبہ میں کسی شب کو نکلا تو ناگاہ دیکھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہیں تشریف لے جارہے ہیں اور آپ کے ساتھ کوئی آدمی نہیں ہے تو میں نے خیال کیا کہ آنحضرت کو ناپند ہے کہ آپ کے ساتھ کوئی جائے لہذا میں چاند کی چاندنی میں آپ کے پیچے چلتا رہا کہ مک بیک آپ نے پیچے مراکر نگاہ کی اور مجھے دیکھا اور یو چھا کہ کون ہے ؟ میں نے عرض کیا میں ابو ذر ہوں میں آپ پر قربان ۔ فرمایا اچھا اے ابو ذر آجاؤ تو میں آپ کے ساتھ ایک ساعت حلا آپ نے فرمایا کہ قیامت کے دن مال کثیر رکھنے والوں کے یاس کھے نہ ہوگا سوائے ان لوگوں کے جن کو اللہ نے دولت دی ہے وہ البنے وائیں بائیں آگے پہلے سخاوت کریں اور اس دولت سے عمل خیر کریں ابو ذر کہتے ہیں پھر آپ کے ساتھ حلا تو مجھ سے فرمایا: اب تم یہیں بیٹھو۔ یہ کہ کر آپ نے مجھے ایک میدان میں بٹھا دیا جس کے چاروں طرف پتھر پڑے ہوئے تھے اور فرمایا میرے واپس آنے تک تم یہیں بیٹے رہو ۔ اور آپ سیاہ پھروں کے درمیان علی گئے یہاں تک کہ نگاہوں سے یوشیدہ ہوگئے اور مجھے نظر نہیں آئے دیر تک مھبرنے کے بعد میں نے سنا کہ آپ یہ کہتے ہوئے واپس آرہے ہیں کہ خواہ وہ زنا کرے یا چوری کرے ۔ ابو ذرکا بیان ہے کہ جب آنحضرت واپس آئے تو مجھ سے رہا نہ گیا اور میں نے عرض کیا اے اللہ کے نبی میں آپ پر قربان یہ آپ سیاہ بتھروں کے پیچے کس سے باتیں کررہے تھے میں نے تو کسی کو سنا نہیں کد وہ آپ کو جواب دے رہا ہو ؟آپ نے فرمایا وہ جبرئیل تھے جو سیاہ پتھروں کے پتھے میرے سامنے آئے اور کہا کہ آپ ائ امت کو خوشخبری دیدیں کہ جو شخص مرجائے اور کسی شے کو اللہ کا شریک نه بناتا ہو تو وہ جنت میں جائے گا - میں نے کہا: اے جبرئیل خواہ وہ زنا کرتا ہو یا چوری کرتا ہو ؟ جبرئیل نے کہا: ہاں اور خواہ وہ شراب بی کیوں نہ پہتا ہو ۔

من اس كتاب كے مصنف عليه الرحمہ فرماتے ہيں كه اس كا مطلب يد كه اس كو توب كى توفيق ملے گى اور وہ جنت ميں داخل ہوگا۔

۔۔ بیان کیا بھے ہے ابو الحن احمد بن محمد بن احمد بن غالب اناطی نے انہوں نے کہا کہ خبر دی تھے ابو عمرو احمد بن حسن بن عزوان نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے ابراہیم بن احمد نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے داؤد بن عمرو نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے داؤد بن عمرو نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے عبداللہ بن جعفر نے روایت کرتے ہوئے زید بن اسلم سے انہوں نے عطا، بن عمرو نے انہوں نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا : اگر کوئی شخص بن لیسار سے انہوں نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا : اگر کوئی شخص این بہت ہوئے آسمان برساروں کو دیکھے اور کے کہ خداکی قسم تمہارا بھی ایک رب ہے جو تمہارا

خالق ہے اے اللہ تو میری معفرت کروے تو اللہ تعالیٰ اس پر نظر (رحمت) ذالے گا اور اس کی معفرت کروے گا۔

اس كتاب ك معنف عليه الرحمه فرمات بيس كه اور الله عزوجل نے بھى كہا كه اولم ينظر وافى ملكوت السماوات والأرض وما خلق الله من شيء (مورة اعراف آيت ١٨٥) \* كما إن لوگوں نے آسمانوں اور زینوں کی حکومت اور خدا کی پیدا کی ہوئی چیزوں پر نظر نہیں ڈالی " اس کا مطلب یہ ہے کہ کیا ان لوگوں نے آسمانوں اور زیسنوں کی حکومت اور اس کی عجیب عجیب صنعتوں پر عور و فکر نہیں کیا اور اس پر استدلال و عبرت کی نظر نہیں ڈالی تاکہ جو کھے وہ دیکھ رہے ہیں اس سے اللہ کی معرفت حاصل کرتے کہ وہی اللہ ہے جس نے استے بڑے برے اور مماری بھاری آسمانوں اور زیبنوں کو بغیر ستونوں کے کھڑا کردیا ہے اور بغیر کسی آلہ کے فضا۔ میں شرائے رکھا ہے تو اس کو وہ ان کے خالق و مالک اور ان کے قائم کرنے والے کے وجو دیر دلیل بتائیں اور یہ کہ وہ اجسام سے مشابہہ نہیں ہے اور ند ان کے مشابہہ ہے جن کو کفار اللہ کو چھوڑ کر اپنا معبود بنائے ہوئے ہیں جب کہ کسی چھوٹے سے چھوٹے جسم میں خود اتنی قدرت نہیں کہ وہ خود کو بغیر کسی سہارے اور بغیر کسی آلہ کے فضاء میں قائم رکھ سکے اور اس سے وہ سماوات و ارض و بتام اجسام کے خالق کو پہچانے اور یہ بھی جانے کہ نہ وہ کسی شے کے مشابہہ ہے اور نہ قدرت اور مالکیت میں کوئی شے اس سے مشابہہ ہے ۔ اور ملکوت السماوات والار ض تو ان پر اللہ کی مالکیت اور ان پر اللہ کا اقتدار ہے اور اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ نظر نہیں کرتے اور عوروفکر نہیں کرتے آسمانوں اور زیبنوں سے متعلق الله کی خلقت میں جسیا کہ وہ اس کا مشاہدہ کرتے ہیں تو معلوم ہوتا کہ اللہ تعالیٰ بی ان کا مالک ہے اور ان پر اس کا اقتدار ہے اور به دونوں اس کی مملوک و مخلوق میں اور به سب اس کی قدرت و سلطنت ومکیت میں میں تو آسمانوں اور زیبنوں پر الند کی مخلوق پر نظر کرنے کو اس کی ملکوت اور الند کی ملکیت پر نظر کرنا قرار دیا ۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے جو کھے خلق کیا ہے وہ اس کا مالک ہے اور اس پر قدرت رکھتا ہے و ما خلق من شی سے اس کی مراد اس کی مخلوقات کی طرح طرح کی قسمیں ہیں تو وہ اس سے استدلال کرتے کہ اللہ ان سب کا خالق ہے اور ان پیدا شدہ اجسام سے زیادہ الوہیت کے لئے او کی ہے ۔

(٢٩) بیان کیا بھے سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے سعد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے بیعقوب بن یزید سے انہوں نے محمد بن ابی عمیر سے انہوں نے محمد بن حمران سے انہوں نے حصرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے آپ نے فرمایا کہ جو شخص اضلاص کے ساتھ لا المه الا الله کے وہ جنت میں داخل ہوگا اور اس کا اضلاص یہ ہے کہ یہ لا المه الا الله اس کو ان چیزوں سے روک دے جن کو اللہ نے حرام کیا ہے۔

(۲۷) بیان کیا بھے سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے سعد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے احمد بن محمد بن علی اور حسن بن علی کوفی اور ابراہیم بن ہاشم سے اور ان سب نے حسین بن یوسف سے

انہوں نے سلیمان بن عمرو سے انہوں نے مہاجر بن حسین سے انہوں نے زید بن ارقم سے انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے آپ نے فرمایا کہ جو شخص خلوص کے ساتھ لا الله الا الله کچے گا وہ جنت میں داخل ہوگا اور اس کا خلوص سے کہ لا الله الا الله الا الله اس کو ان باتوں سے روک دے جن کو اللہ تعالیٰ نے حرام کردیا ہے۔

(۲۸) بیان کیا بھے ہے ابو علی خون بن علی بن محمد بن علی بن عمرہ وعطار نے بلخ میں انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے محمد بن محمود نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے محمد بن محمود بن انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے مران نے روایت کرتے ہوئے مالک بن ابراہیم بن طہماں سے انہوں نے ابہوں نے ابہوں نے معاذ بن جبل ہے ان کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ ہم رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ ایک ہی سواری پر سوار تھے آپ نے ارشاد فرمایا: اے معاذ کیا تم جائے ہو کہ الله کا حق بندوں پر کیا ہے ؟ یہ آپ نے تین بار پو چھا میں نے عرض کیا کہ الله اور اس کے رسول کو اس کا زیادہ علم ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ الله تعالیٰ کا حق بندوں پر یہ ہے کہ وہ کسی شے کو اس کا شرکی نہ بنائیں ۔ آپ نے پھر پو چھا: کیا تم جائے ہو کہ الله پر بندوں کا کیا حق ہے آگر وہ کسی شے کو اس کا شرکی نہ کریں ؟ میں نے عرض کیا: الله اور اس کے رسول کو اس کا زیادہ علم ہے ۔ آپ نے فرمایا: ان کا حق یہ ہے کہ وہ ان کو عذاب نہ وے ۔ یا یہ فرمایا کہ ان کو جہمٰ میں داخل نہ کرے ۔

(۲۹) بیان کیا بھے سے ابو احمد حسن بن عبداللہ بن سعید عسکری نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے محمد بن انہوں مے انہوں ہے کہا کہ بیان کیا جھ سے ابو الجریش احمد بن عینی کا بی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے ابو الجریش احمد بن عینی کا بی ابوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے موسیٰ بن اسماعیل بن موسیٰ بن جعفر بن محمد بن علی بن حسین بن علی ابن ابو طالب نے ۲۵۰ ججری میں انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے میرے والد نے روایت کرتے ہوئے اپنے پدربزرگوار سے انہوں نے اپنے جدنامدار حضرت علی جعفر بن محمد سے انہوں نے اپنے پرربزرگوار علیہ السلام سے انہوں نے اپنے آبائے کرام علیہ السلام سے انہوں نے حضرت علی علیہ السلام سے اللہ تعالیٰ کے اس قول ھل جزاء الاحسان الاالاحسان کے بارے میں حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: جس شخص کو میں نے توحید کی نعمت سے نوازا ہے اس کی جڑا سوائے جنت کے کچھ نہیں ہے ۔

(۳۰) بیان کیا بھے سے حاکم بن عبدالحمید بن عبدالرحمن بن حسین نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے ابوین ید بن محبوب مزنی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے بن محبوب مزنی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے عبدالصمد بن عبدالوارث نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے شعبہ نے دوایت کرتے ہوئے خالد حذا، سے انہوں نے انہوں نے انہوں نے عثمان بن عفان سے انہوں نے کہا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص اس بات کا علم رکھتے ہوئے مرجائے کہ الله حق ہو جنت میں جائے گا۔

بیان کیا مجھ سے حمزہ بن محمد بن احمد بن جعفر بن محمد بن زید بن علیٰ بن حسین بن علی ابن الی طالب علیہ السلام نے انہوں نے کہا کہ بتایا مجھے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے ابراہیم بن اسحاق نباوندی نے روایت کرتے ہوئے عبداللہ بن حماد انصاری سے انہوں نے حسین بن سیحیٰ بن حسین سے انہوں نے عمرو ین طلحہ سے انہوں نے اساط بن نصر سے انہوں نے عکرمہ سے انہوں نے ابن عباس سے ان کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اس ذات کی قسم جس نے مجھے بشیر بنا کر مبعوث کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی موحد کو کبھی تا ابد معذب نہیں کرے گا بلکہ تو حید والے شفاعت جاہیں گے اور ان کی شفاعت قبول کی جائے گی - پھر ارشاد فرمایا: جب قیامت کا دن ہوگا تو اللہ تعالیٰ ایک ایسی قوم کے لئے حکم دے گا جن کے اعمال دار دنیا میں برے رہے ہوں گے کہ ان کو جہنم میں بھیجدو تو وہ لوگ عرض کریں گے کہ پروردگار تو ہم لوگوں کو جہنم میں کیسے بھیج گا ہم لوگ دار دنیا میں تیری وحدانیت کا اقرار کرتے تھے ۔ اور تو ہم لوگوں کے قلوب کو کسے جلائے گا اس لئے کہ ہمارے قلوب اس امر کا اعتقاد رکھتے تھے کہ نہیں ہے کوئی اللہ سوائے تیرے ادر تو کسے جلائے گا ہمارے چروں کو جب کہ یہ چرے تمرے لئے خاک آلودہ ہوئے تھے اور تو کسے جلائے گا ہمارے ان ہاتھوں کو جو تیری طرف دعا کے لئے اٹھے تھے تو اللہ تعالیٰ کیے گا کہ میرے بندوں تم لوگوں کے اعمال دار دنیا میں برے متھے اس لئے اس کی سزا جہنم ہے۔ تو وہ لوگ عرض کریں گے: ہمارے پروردگاریہ بتا کہ ہم لوگوں کی خطائیں بڑی ہیں یا تیرا عفو ؟ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: میرا عفو - لوگ کہیں گے: تیری رحمت زیادہ وسیع ہے یا ہم لوگوں کے گناہ ؟ اللہ تعالیٰ کج گا کہ میری رحمت - لوگ کہیں گے: ہم لوگوں کا تیری تو حید کا اقرار زیادہ عظیم ہے یا ہم لوگوں کے گناہ ؟ الله تعالیٰ فرمائے گا کہ نہیں بلکہ تم لوگوں کا میری تو حید کا اقرار زیادہ عظیم ہے تو لوگ عرض کریں گے کہ ہمارے پروردگار تو بھر ہم لوگوں کے لئے اپنے اس عفو اور رحمت کو وسیع کر جو ہر شے پر پھیلی ہوئی ہے ۔ تو اللہ تعالی فرمائے گا: اے میرے ملائلہ میں این عرت و جلال کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ میں نے جس قدر مخلوقات ہیدا کی ہیں ان میں سب سے زیادہ پسندیدہ وہ لوگ ہیں جو میری تو حید کا اقرار کرتے ہیں اور یہ کہ کوئی اللہ نہیں ہے سوائے میرے اور مجھ پر لازم ہے کہ میں اپن توحید کا اقرار کرنے والے کو جہنم کی آگ میں نہ جلاؤں لہذا میرے ان بندوں کو جنت میں داخل کردو۔

(۳۲) بیان کیا بھے سے احمد بن حسن قطان نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے حسن بن علی سکری نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے جعفر بن محمد بن عمارہ نے کہا کہ بیان کیا بھے سے جعفر بن محمد بن عمارہ نے روایت کرتے ہوئے اپنے باپ سے انہوں نے حضرت جعفر بن محمد سے انہوں نے قرایا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرایا کہ جو شخص

مرجائے اور اس نے کسی شے کو اللہ کا شرکی قرار نہ دیا ہو تو خواہ اس کے اعمال اچھے ہوں یا برے وہ جنت میں جائے گا

(۳۳) بیان کیا بھے سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے امہد بن ابی عبداللہ برقی نے روایت کرتے ہوئے اپنے باپ سے انہوں نے محمد بن ابی عمیر سے انہوں نے کہا کہ حفزت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص ایک سو مرتبہ لا الله الا الله کے وہ اس دن از روئے عمل تنام لوگوں سے افضل ہوگا مگر یہ کہ کوئی شخص اس دن اس سے زیادہ مرتبہ کے ۔

(۳۳) بیان کیا مجھ سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے احمد بن بلال نے روایت کرتے ہوئے احمد بن صالح سے انہوں نے عبیل بن عبداللہ سے جو عمر بن علی کی اولاد میں سے تھے انہوں نے لیخ آبا، سے انہوں نے ابی سعید خدری سے انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے آپ نے فرمایا کہ اللہ جل جلالہ نے حضرت موئی سے کہا کہ اسے موئی اگر سارے آسمان اور اس سے ساکنین اور سات زینیں ترازو کے ایک بلہ میں رکھ دی جائیں اور لا الله الا الله ودسرے بلہ میں تو لا الله الا الله کا بلہ محمل حائے گا۔

(٣٥) بیان کیا بھے سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے سے سعد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے احمد بن محمد بن عینی سے انہوں نے عبدالر حمن بن ابی نجران سے انہوں نے عبدالعزیز عبدی سے انہوں نے عمر بن یزید سے انہوں نے عمر بن یزید سے انہوں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے راوی کا بیان ہے کہ میں نے آنجناب کو فرماتے ہوئے سنا وہ فرمارہ تھے کہ جو شخص ایک دن میں اشھدان لا الله الا الله و حدلا لا شریک له الھا و احدا اسمال سے المال میں چالیس لا کھ نیکیاں لکھ دے احدا صعدا کم یدیاں محوکروے گا اور جنت میں اس کے چالیس لا کھ درج بلند کرے گا اور وہ ایسا ہوگا جسے کی نے بارہ (۱۳) مرحبہ قرآن کی تلاوت کی ہو اور اس کے لئے جنت میں ایک گھر بناؤں گا۔

## باب (۲) توحید کااثبات اور تشبیه کی نفی

بیان کیا مجھ سے میرے والد رضی الله عنه نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے سعد بن عبدالله نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے احمد بن عبداللہ نے روایت کرتے ہوئے اپنے باب محمد بن خالد برق سے انہوں نے احمد بن نفز وغیرہ سے انہوں نے عمرو بن ثابت سے انہوں نے ایک شخص سے جس کا انہوں نے نام نہیں بتایا اور اس نے الی اسحاق سبیعی سے انہوں نے حارث اعور سے ان کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ امیرالمومنین حضرت علی ابن ابی طالب علیماالسلام نے عصر کے بعد ایک ایسا خطبہ دیا جس کے حسن و خوبی سے لوگ حیرت میں پڑ گئے ۔ اس میں انہوں نے الله جل جلاله کی عظمت کو بیان کیا تھا۔ ابو اسحاق کہتے ہیں تو عادث سے میں نے کہا: پھر تم نے اس کو یاد نہیں كرايا ؟ انبوں نے جواب ديا كه اس كو لكھ ليا ہے ابو اسحاق نے كما پر انبوں نے اى كتاب سے مجھے (مذكورہ خطبم الكھوا ديا حمد اس الله کی جو مجھی نہیں مرے گا اور اس کے عجائبات مجھی ختم نہیں ہوں گئے اس لئے کہ وہ ہر روز الیس چیزیں پیدا کرے جو اس سے پہلے نہیں تھیں ای شان دکھاتا ہے ۔ جس کو کسی نے نہیں جنا تاکہ وہ اس کی عرت و قوت میں شرکی ہو اور اس نے کسی کو نہیں جنا تاکہ اس کے مرنے کے بعد وہ اس کا وارث ہو اس پر وہم وخیال کام نہیں کرتا تاکہ وہ اس کی بنائی شکل و شہیہ بناسکے اس تک نگاہیں نہیں بھنج سکتیں کہ اس کے پلٹنے کے بعد تبدیلی آئے یہ وہ بے کہ اس کی اولیت کی کوئی ابتداء نہیں اور جس کی آخریت کی کوئی حد و انتہا نہیں یہ وہ ہے کہ اس سے ساتھ کوئی وقت نہیں اور اس سے مقدم کوئی زمانہ نہیں جس پر کی اور زیادتی عارض نہیں ہوئی ۔ اس سے لئے کوئی جگہ اور کوئی مکان نہیں بتایا جاسکتا ۔ یہ وہ ہے جو خفی سے خفی امور میں بھی یوشیدہ ہے اور عقل کے لئے ظاہر ہے اس لئے کہ اس کی مخلوق اور اس کی پرورش و پرداخت کی علامات نظر آتی ہیں ۔ یہ وہ ہے کہ جس کے متعلق انہیا۔ سے سوال کیا گیا تو انہوں نے بھی اس کے جسمانی حدود اور اعضاء نہیں بیان کئے بلکہ اس کے افعال بیان کئے اور اس کی نشانیوں ہے اس پر دلیل پیش کی اور تفکر کرنے والوں کی عقلیں اس سے انکار نہیں کرسکتیں اس لئے کہ یہ آسمان و زمین اور جو کچھ ان کے اندر اور ان کے درمیان میں ہے وہ اس کے پیدا کئے ہوئے ہیں اور وہی ان کا بنانے والا ہے اور کوئی اس کی قدرت سے اثکار نہیں کرسکتا ۔ یہ ذات وہ ہے جو مخلوقات سے بالکل جدا ہے اور کوئی شے اس کے مثل نہیں ہے ۔ یہ ذات وہ ہے کہ جس نے خلق کو اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا اور اپنی اطاعت کی ان کو قدرت دی اور یہ قدرت ان میں ودبیت کر دی اور ا نی جھوں کے ذریعہ ان کے عذر کو قطع کر دیا تو اب جو ہلاک ہوگا وہ دلیل کے ساتھ ہلاک ہوگا اور جو نجات یائے گا وہ ولیل کے ساتھ نجات یائے گا۔

مچر الله تعالیٰ نے جس کے لئے ہر طرح کی حمد ہے این کتاب کا افتتاح بھی این ذات کی حمد سے کیا اور امر دنیا کا

خاتمہ اور آخرت کی آمد (کا تذکرہ) بھی اپن ذات کی حمد سے کیا اور فرہایا وقضی بینھم بالحق و قیل الحمدلله رب العالمین (سورة زمر - ۵۵) " اور ان لوگوں کے درمیان ٹھیک ٹھیک فیصلہ کردیا جائے گا اور ہر حرف سے صدا بلند ہوگی الجمدند رب العالمین ۔ "

حمد اس اللہ کی جو بلا جسد ہے اور کبریائی کا لباس پہننے ہوئے ہے وہ تغیر جسم سے ہے اور جلال کی جاور اوڑھے ہوئے ہے ۔ وہ بغیر زوال ہمیشہ ہمیشہ کے لئے عرش پر حاکم و قابض ہے ۔ وہ خلق سے دور اور بعد کے بغیر ان سے بالاتر ہے ۔ وہ ان سے قریب مگر ان سے ملا ہوا نہیں ہے ۔اس کے لئے کوئی حد نہیں کہ اس حدیر پہنے کر وہ منتی ہو ۔ اور نہ اس کا کوئی مثل ہے کہ لینے مثل سے پہیانا جائے ۔ اس سے علاوہ جس نے طاقت دکھائی اور جبار بنا وہ ذلیل ہوا ۔ اس سے علاوہ جس نے تکبر کیا اور بڑائی د کھائی وہ بیت و کمتر ہو گیا ۔ ساری اشیا، اس کی عظمت کے سامنے سرنگوں ہیں اور بادشاہت و توت کی مطیع اور فرماں بردار آنکھیں اس سے ادراک سے عاجز ادر خلائق کے وہم گمان اس کی صفت تک پہنچنے سے قاصر ہیں ؟ وہ ہر شے سے پہلے اول ہے اور ہر شے کے بعد آخر ہے ۔اس کی عدیل و نظیر کوئی شے نہیں ہے وہ ائ قہاریت کی وجہ سے ہرشے پر غالب ہے وہ بغیر کسی مقام پر گئے ہوئے اس کا مشاہدہ کرلیتا ہے ۔ کوئی چھونے والا اس کو چھو نہیں سکتا ہے اور نہ کوئی محسوس کرنے والا اس کو محسوس کرسکتا ہے ۔ وی وہ ہے جو آسمانوں میں بھی اللہ ہے اور زمین میں بھی اللہ اور وی حکمت والا اور علم والا ہے ۔ اس نے جس شے سے پیدا کرنے کا ارادہ کیا ہے بغیر کوئی سابق مثال یا تنونہ سلمنے رکھے ہوئے پیدا کردیا ۔ اور جس چیز کو اس نے پیدا کیا اس کے پیدا کرنے میں بے عقلی نہیں گی -جس چیز کی ابتدا. کرنا جاما اس کی ابتدا. کی اور ثقلین میں حن وانس میں ہے جس کو ایجاد کرنا چاہا اس کو ایجاد کیا تاکیہ اس کی رہو بیت پہچانی جائے اور ان میں ہے جو سرکش ہوں ان پر قابو پایا جائے ۔ ہم اللہ کی تمام تعمتوں پر اس کی ہر طرح کی حمد کرتے ہیں اور اپنے امور کے اندر جس میں راہمائی کی ضرورت ہے اس سے رہمائی چاہتے ہیں ۔ اور اپنے برے اعمال سے اس کی پناہ چاہتے ہیں ۔ اور چھلے گناہ جو ہم سے سرزد ہو کیے ہیں اس کی مغفرت کے طالب ہیں اور گوائی وسے ہیں کہ نہیں کوئی اللہ سوائے اس اللہ سے اور یہ کہ محمد اس سے بندے اور اس سے رسول ہیں ان کو اس نے انہیں حق کے ساتھ مبعوث کیا جو اس پر دلیل بنے اس طرف ہدایت کرنے کے لئے جنانجہ ان کے ذریعہ وہ ہمیں گرای سے تکال کر ہدایت کی راہ پر لایا اور ہمیں جہالت سے چھوایا ۔ جس نے اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کی اس نے عظیم کامیاتی حاصل کی اور برا ثواب یایا ۔ اور جس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کی وہ تھلے گھائے میں رہا اور وردناک عذاب کا مستق ہوا ۔ اور تم لو گوں پر فرض ہے کہ سنو اور اطاعت کرو خلوص و تقیحت سے کام لو اور اچھی طرح الکیب دوسرے کا بوجھ بٹاؤ ۔ اس سے صراط مستقیم کو لازم جان کر تم اپنے نفوس کی مدد کرو اور ناپسند امور کو چھوڑ کر حق کی اطاعت کرو اور اس کی مدد کرو اور ظالم و بے عقل کا ہاتھ روکو ۔ نیکی کا حکم دو۔ برائی سے منع کرو اور صاحبان فضل کے

فضل کو بہچانو ۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور تم لوگوں کو اپنی ہدایت کے ساتھ برائی سے تھوظ رکھے ۔ ہمیں اور تمہیں تقویٰ پر ثابت قدم رکھے ۔ میں اللہ سے طالب مغفرت ہوں اپنے لئے اور تم لوگوں کے لئے ۔

(۱) بیان کیا بھے ہے محمد بن حمن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا بھے ہے محمد بن عمرو کا تب نے روایت کرتے ہوئے محمد بن زیاد قلزی ہے اور انہوں نے محمد بن ابی زیاد جدی صاحب صلوۃ ہے جدہ میں روایت کی این کا بیان ہے کہ بیان کیا بھے ہے محمد بن یحیٰ بن عمر بن علی ابن ابی طالب علیے السلام نے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام رضا علیہ السلام ہے مامون (رشید) کے دربار میں تو حید پر یہ گفتگو کرتے ہوئے سنا ۔ ابن ابی زیاد کا بیان ہے کہ نیز بھے سے یہ روایت کی احمد بن عبداللہ علوی جو ان لوگوں کے غلام اور ان میں ہے بعض کے ماموں ہوتے سے انہوں نے راہوں کی احمد بن عبداللہ علوی ہو ان لوگوں کے غلام اور ان میں ہے بعض کے ماموں ہوتے کے انہوں نے راہوں کی احمد بن ایوب علوی ہے ان کا بیان ہے کہ مامون رشید نے جب ارادہ کیا کہ اپنی اس عکومت کے سنا مام کو اپنا ولی عہد بنالوں تا کہ میرے بعد وہ اس عکومت کو سنجالیں یہ سن کر بنی ہاشم کے دل میں حسد کی آگ بجورکی اور بولے کیا آپ البی اور ان کی جہالے کی کیا دلیل ہے آپ فود دیکھ لیں ۔ جنانچہ مامون (رشید) نے اور بولے کیا آپ منبر پر جاکر الیے حدود معین کریں کہ آدمی مجبیح کر ان کو بٹوایا تو بنی ہاشم نے کہا کہ اے ابوالحن (امام علی رضا) آپ منبر پر جاکر الیے حدود معین کریں کہ جس میں رہ کر ہم لوگ اللہ کی عبادت کریں یہ سن کر حضرت امام رضا علیہ السلام منبر پر تشریف لے گئے اور تعرفی در یہ میں رہ کر ہم لوگ اللہ کے بیاس کے بعد یوں گویا ہوئے: عاموش بیٹھے رہے کچے نہ ہوئے وہ کہ بیک جرکت میں آئے اور سیدھے ہو کر بیٹھ گئے ، اند کی حمد و شابجا لائے اس کے مئی اور ان کے اہلیت پر دردود بھیجا اس کے بعد یوں گویا ہوئے:

اللہ کی پہلی عبادت اس کی معرفت ہے اور اصل معرفت اس کو یکنا جا تنا ہے ۔ اور اللہ کی تو حید کا نظام یہ ہے کہ اس سے صفات کی نفی کردی جائے اس لئے کہ عقل گوائی دیتی ہے کہ ہر صفت اور موصوف مخلوق ہے اور ہر مخلوق گواہ ہے کہ اس کا کوئی خالق ہے جو خود صفت اور موصوف نہیں ہے اور ہر صفت و موصوف اس امر کے گواہ ہیں کہ (یہ دو جدا جدا چیزیں تھیں اب) ان میں اتصال ہوا ہے اور ان کا یہ اتصال بتاتا ہے یہ حادث ہیں ۔ ازلی اور ہمیشہ سے باہم متصل نہیں ہیں اس نے اللہ کو نہیں پہچانا جس نے اس کی ذات کو تشبیہ سے پہچانا اور اس نے اللہ کو واحد نہیں جانا جس نے اس کی کئہ و حقیقت معلوم کرنی چاہی وہ شخص حقیقت کو نہیں پہنچا جس نے اس کی مثال دی ۔ اور جس نے اس کی طرف اشارہ کیا اس نے اس کو صمد نہیں گیا اور جس نے اس کی انتہا بتائی اس نے اس کو صمد نہیں گیا اور جس نے اس کی طرف اشارہ کیا اس نے اس کو صمد نہیں کیما اور جس نے اس کو کسی شے کے مشابہ کیا وہ اس کے معنی کو نہیں شیما ۔ اور جس نے اس کے حصے کے وہ اس کا بندہ اور جس نے اس کو اپنے وہم میں لایا تو وہم میں آئی ہوئی شے سے مراد اللہ نہیں ہے ۔ ہر وہ شے جو بذات بندہ اور تابعدار نہیں اور جو اس کو لینے وہم میں لایا تو وہم میں آئی ہوئی شے سے مراد اللہ نہیں ہے ۔ ہر وہ شے جو بذات

خود بہجان لی جائے وہ مسنوع ہے اور ہر وہ شے جو قائم بالغیر ہے وہ معلول ہے (بیغی اس کی علت کوئی اور ہے) اللہ ک بنائی ہوئی چیزوں سے اللہ پر دلیل لانی چاہئے ۔ اور عقل کے ذریعہ بی اس کی معرفت کا اعتقاد ہو تا ہے اور فطرت سے ہی اس کی جت ثابت ہوتی ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو خلق اس طرح کیا کہ اس کے درمیان اور مخلوق کے درمیان پردہ رہا اور اس کی ان سب سے مفارقت و مبانیت (جدائی) رہی اس کی ان سب کی انتبت سے مفارقت رہی ان سب کی ابتداء كرنے والا وى ہے يہ اس امركى دليل ہے كه اس كى كوئى ابتداء نہيں اس كے كه ہر ابتداء كرنے والا جس ك ابتدا، کی ہے وہ اس کا غیرہے اس نے لوگوں کو صاحب اعضا، وجوارح بنایا ۔ یہ اس امر کی دلیل ہے کہ خود اس کے اعضا، جوارح نہیں ہیں کیونکہ اعضا، وجوارح گواہ ہیں ۔ ان کا رکھنے والا ان کا محاج ہے ۔ اللہ تعالیٰ کے اسما، تعبیریں ہیں اور اس کے افعال تقہیم اور سمجھانے کے لئے ہیں اس کی ذات حقیقت ہے اس کی کنہ وہمت اور اس کی مخلوق سے ورمیان فرق ہے اور اس کا قدیم ہونا یہ بتاتا ہے کہ اس کے سوا ہر شے جدید ہے ۔ جس نے اس کا وصف وریافت کیا وہ ور حقیقت اللہ سے ناواقف اور جاہل ہے اور جس شخص نے کسی شے کے لئے یہ تصور کیا کہ وہ اللہ ہے ۔ جس نے اللہ کی ماہیت جاننے کی کوشش کی تو واقعتاً اس نے غلطی کی ۔ جس شخص نے یہ کہا کہ الله فلاں چیز جسیا ہے تو اس نے اس کو اس سے مشابہ قرار دیدیا ۔ اور جس نے کہا کہ کیوں ایسا ہے تو اس نے اللہ کے لئے سبب اور علت جویز کردیا ۔ اور جس نے کہا وہ کب سے ہے تو اس نے اس کو وقت میں محدود کر دیا ۔ اور جس نے کہا وہ کہاں ہے تو اس نے اس کو جگہ میں محدود کردیا اور جس نے کہا وہ کہاں تک رہے گا تو اس نے اس کی انتہا معین کردی اور جس نے کہا وہ کس وقت تک ہے اس نے اس کو نہایتوں والا بناویا جس نے اس کے لئے انتہا کی نسبت دی اس نے اس کی غایت مقرر کردی ۔ اور جس نے اس کی غایت مقرر کی اس نے اللہ کو اجرا، میں عبدیل کردیا ، جس نے اس کا تجزید کیا اس نے اس کو صفت سے متصف کیا جس نے اس کو موصوف بنایا اس نے اس کے بارے میں الحاد کیا ۔ مخلوق کی تبدیلی و تغیرے اللہ تغیر نہیں ہوتا ۔ جس طرح اسے حد بندی سے محدود نہیں کرسکتے ۔ وہ احد یکتا ہے عدد (گنتی) کی تشریح کے بغیر وہ بغیر توضح مباشرت کے ظاہر ہے ۔ وہ تغیر تعارف ویدار کے واضح و آشکار ہے ۔ وہ تغیر مزایلت کے پوشیرہ ہے ۔ وہ تغیر دوری و فاصلہ جدا ہے وہ تغیر باہی قوت کے قریب ہے۔وہ جسم و جسمانیات کے تغیر تطیف ہے ، وہ موجود ہے مگر عدم کے بعد نہیں ۔ وہ پیچار گی و درماند گی کے بغیر فاعل وخود مختار ہے ۔ وہ بغیر قوت فکر کے صحح اندازہ لگانے والا ہے ۔ وہ بغیر حرکت کے مدبر و منظم ہے ، مرید ہے بغیر کسی پریشانی کے ، بغیر ہمت کے وہ مالک ہے ، وہ آلات مس کے بغیر مدرک ہے ، وہ بغیر آلہ سماعت کے سمیع ہے ۔ وہ بغیر اسباب کے بصیر ہے ۔

اوقات اس کا ساتھ نہیں دے سکتے ، جگہیں اس کی ذمہ داری نہیں لے سکتیں ، اور نہ نیند اور اونگھ اس پر غالب اسکتی ہے ۔ اور نہ صفات اس کی حد بندی نہیں کر سکتیں) اور اسباب و

آلات اس کو مقید نہیں کر سکتے ۔ اس کا وجود وقت و عدم سے وہلے ہے ۔ اس کی ازلیت ابتداء سے قبل ہے ۔ علامات و حواس کے شعور رکھنے کے باوجود اس کی کوئی علامت نہیں ۔جواہر کے کھلم کھلا اظہار کے ساتھ اس کی پہچان یہ ہے کہ اس کا کوئی جوہر نہیں ہے ۔ اشیاء میں ایک دوسرے کے ساتھ ضد ہونے کے باوجود اس کی کوئی ضد نہیں ہے اور امور کے درمیان باوجود مقارنت کے کوئی اس کا ساتھی نہیں ۔ اس نے نور کو ظلمت کی ، روزروش کو تاریک رات کی ، فشکی کو تری کی اور سردی کو گرمی کی ضد بنایا - مخالف اشیا، کو متحد کرنے والا ہے - باہم قریب اشیا، کے اندر تفریق پیدا كرنے والا ہے ۔وہ ان اشياء كى تفريق سے ان كے تفريق كنندہ پر اور ان كى تاليف سے متحد كرنے والى ذات پر رہمنا ہے ۔ اس وجہ سے خداوند عالم کا قول ہے و من کل شیء خلقنا زوجین لعلکم تذکرون (سورہ ذاریات آیت ٣٩) " اور ہم نے ہر چیز کے جوڑے بنائے تاکہ تم تھیجت حاصل کرو۔" پیر قبل و بعد کے درمیان جدائی پیدائی تاکہ یہ جان لیا جائے کہ ذات خداوندی سے قبل و بعد کوئی نہیں ہے ۔ ان کی فطرت و طبیعت گواہ ہے کہ قوت عزیرہ بخشنے والی ذات کی کوئی فطرت و طبیعت نہیں ان اشاء کے تفاوت (فاصلہ ) پر دلالت کرتے ہوئے کہ تفاوت کنندہ کے لئے تفاوت نہیں ہے ۔ ان کے اوقات کار کی خبر دیتے ہوئے کہ ان کے اوقات کار کو مقرر کرنے والے کے لیئے کوئی وقت نہیں ہے اس نے بعض اغیاء کو بعض اشیاء سے چھیایا ہے تاکہ یہ جان لیا جائے کہ اس کے اور ان کے درمیان ان کے علاوہ کوئی یردہ حائل نہیں ، اس کے لئے ربو بیت کے معنی ہیں کہ وہ پرورش کردہ نہیں ۔ اور اس کے لئے البیت کی حقیقت ہے کہ وہ عبد نہیں ہے ۔ عالم کا مطلب ہے کہ لاعلم نہیں ۔ خالق کے معنی مخلوق نہیں ، اس کے لئے سماعت کی تشریح و توضح مسموع نہیں ہے ۔ وہ خالق کے معنی کا مستحق اس وقت سے نہیں ہوا جب اس نے مخلوقات کو خلق کیا اور نہ اس نے مخلوقات کی پیدائش سے بارئیت (خالق ہونا) کے معنی سے فائدہ اٹھایا ، اس کے لئے لفظ " کمف " لفظ " مذ " سے اس کو دور نہیں کر سکتے " قد " کے لفظ سے اس کو قریب نہیں کر سکتے " لعل " کہد کر اس کو جیبا نہیں سکتے " متی " استعمال كرك اس كو مؤقف نہيں كريكتے ۔ اس كو " صن " ميں شامل نہيں كريكتے ، ند اس كو " مع " كے ساتھ ملا يكتے ہو ، سوائے اس کے کہ آلات بذات خود حد بندی کرتے ہیں اور آلات این امثال و نظائر کی طرف اشارہ کرتے ہیں ۔ اشیاء میں آلات واردات كا عمل دخل موتا ہے ۔ جن كو " منذ " نے اوليت و قدامت سے باز ركھا اور " قد " نے ازليت سے ان كو روک دیا ہے اور ان اشیا کو ، لولا " نے تکملہ کمال سے دور کردیا ہے ، وہ اشیا. الگ الگ ہو گئیں بھر فوراً اسینے تفریق كرنے والے ير ولالت كرتى ہيں ۔ وہ اشياء الك دوسرے سے متفاوت (فرق كى ہوئى) ہيں ليس انہوں نے ليد جدا كرنے والے کو صاف طور پر ظاہر کردیا جس کی وجہ سے عقول کے لئے ان کا بنانے والا ظاہر ہو گیا ۔ اور انہی اشاء کی وجہ سے وہ رویت سے پوشیرہ رہا ۔ان اشیاء کی طرف اوہام و خیالات پلنے ۔اور ان بی اشیاء میں تغیر و اختلاف ٹابت کیا گیا ۔ ان بی سے دلیل حاصل کی گئ اور ان بی کے ذریعہ اقرار کو واقف کرایا سے عقول کے ذریعہ تصدیق باللہ کا اعتقاد کیا جاتا ہے ،

اقرار سے اللہ پر ایمان کامل ہوتا ہے ۔ دینداری معرفت کے بغیر نہیں ہوتی ۔ معرفت انطام کے بغیر نہیں اور انطام س تشہید (اوصاف انسانی کو فعدا کی طرف منسوب کرنا) کے سابھ نہیں ، اور نفی تشہید نہیں اثبات صفات کے سابھ ، پس جو گفوقات میں ہم ہوں ہوں کے صابع میں نہیں پایا جاتا ۔ اور جو مخلوق میں ممکن ہے وہ اس کے صابع میں محال ہے ۔ اس پر حرکت و سکون واقع نہیں ہوسکتے اور اس پر وہ کس طرح جاری ہوسکتے ہیں جس کو اس نے نافذ کیا ہویا اس کی طرف عور کریں جس نے اس کی ابتدا ، کی ہو ۔ بھر تو اس کی ذات میں تفاوت (فاصلہ) ہوا اور اس کی کنہ و ماہیت کے اجرا ہوگئے الدہ ازل ہے اس کی معنی محال ہوگئے ۔ اور جب کہ خالق کے لئے وہ معنی ہیں جو مخلوق کا غیر ہے ۔ اور اگر اس کو کھدود کردیا گیا تو اس کے بعد کوئی ہے ، اور کوئی اس کے آگے ہے ۔ اگر اس کے لئے کمال و تکمیل کی طلب کی گئی تو کو معدود کردیا گیا تو اس کے بعد کوئی ہے ، اور کوئی اس کے آگے ہے ۔ اگر اس کے لئے کمال و تکمیل کی طلب کی گئی تو اشیا ۔ کو بیدا کرسکتا جس کے بعد کہ وہ اس پر مدلول ہو ۔ قول مخالف جت نہیں ہے ۔ اور نہ مسئوع و مخلوق کی علامت پائی جائے گی ۔ وہ دلیل کو بدل دے اس کے معنی میں اس کی تعقیم ہے ۔ نہ مخلوق ہے اس کی جدائی میں کوئی خرابی و غلطی ہے ۔ مگر قد مج کی عدم امکان سے اس کے گئے شنویت (دو فعدا ہونے کا عقیدہ) بان کی جدائی میں کوئی خرابی و غلطی ہے ۔ مگر قد مج کی ابتدا ۔ کہا جائے اندا کی میں بنتلا ہیں اور واضح نقصان میں ہیں ۔ اللہ تعالی محمد نمی اور ان کی طیب و طاہر آل پر رحمت کاملہ نازل بری گرابی میں بنتلا ہیں اور واضح نقصان میں ہیں ۔ اللہ تعالی محمد نمی اور ان کی طیب و طاہر آل پر رحمت کاملہ نازل برائے ۔

(m) ہم ہے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقان نے بیان کیا اس نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابی عبداللہ کوئی اور احمد بی یحیٰ بن زکریا قطان نے ان سے بکر بن عبداللہ ابن حبیب نے ان سے تمیم بن بہلول نے انہوں نے لینے والہ سے انہوں نے ابو عبداللہ (امام بعد صادق) علیہ السلام سے ، انہوں نے لینے والد اور دادا سے کہ بے شک امیرالمومنین علیہ السلام نے دوسری مرتب لوگوں کو معاویہ سے جنگ کرنے کے لئے جمع کیا ، پس جب کہ لوگ جمع ہوگئے تو آپ خطبہ دینے کے لئے کھڑے ہوئے آپ نے فرمایا: " تمام شکر و سپاس اس اللہ سے لئے جو واحد اور یکتا ، بے نیاز ، بغیر نظیر تہنا ہے جو کسی چیز سے تو پیدا نہیں ہوا اور نہ کسی چیز سے جو پیدا ہوئی خلق ہوا وہ اپن قدرت کی وجہ سے اشیا ، سے جداگانہ ہے اور اشیاء اس سے جدا ہیں سے کوئی صفت اس کا وصف بیان نہیں کر سکتی ہے کوئی حد و تعریف اس کے لئے امثال پیش نہیں کر سکتی ہے ، تعبیر لغات اس کی صفات کی تمام گردنیں خم ہیں ، فکر و خیال کے مذاہب کی تمام گردنیں اس کی بادشاہت و قدرت کے بارے میں سرگرداں ہیں ، جامعین تفسیر با وصف علی رسوخیت و پھگگی کے اس

مے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے رک گئے ہیں اس مے غیب مکینوں کے آگے غیب کے بردے حائل ہیں - بلندیابیہ عقول امور لطیفنہ میں سے قریب ترین امور میں سرگشتہ ہیں ۔ پس بابرکت ہے وہ اللہ جس تک بلند ہمتوں کی رسائی نہیں ، ہو سکتی ۔ فکر و ذبانت کی گہرائی اس تک نہیں پہنچ سکتی ، بلند بالا ہے وہ اللہ کہ جس کے لئے شمار کیا ہوا وقت نہیں ہے نہ اس سے لئے کوئی مدت ہے جو دراز ہو ۔نہ کوئی نعت محدود ہے اور اس کی ذات تمام عیوب و نقائص سے یا کیزہ ہے۔ جس سے اول کوئی پہلا نہیں ، نہ وہ غایرت ہے جس کی منتہا ہو ، نہ وہ آخر ہے جو فنا ہوجائے ۔ اس کی ذات یاک و یا کیزہ ہے ، وہ اس طرح کا ہے جسیا کہ خود اس نے اپنا وصف بیان کیا ہے ، تعریف کنندگان اس کی نعت تک نہیں چہنے سکتے تمام اشیا. کو ان کی پیدائش کے وقت محدود کردیا ہے خاص طور پر ان کو ای مشابہت اور خود کو ان کی مشابہت سے جدا اور الگ كرديا ہے ، اس نے ان اشياء ميں علول نہيں كيا كه كها جائے كه وه ان ميں موجود ہے اور ند وه ان سے دور ہے کہ کہا جائے کہ وہ ان اشیاء سے جدا ہے ۔ اور ند وہ ان سے الگ ہوا کہ کہا جائے کہ وہ کہاں ہے ؟ لیکن الله سبحانه سے علم نے ان اشیا. کا اعاطه کیا اور اس کی کاریگری و مہارت نے ان کو مصبوط کیا ۔اس کی حفاظت و نگرانی نے ان اشیاء کو گھیرے میں لے لیا ۔ اس خدا سے پوشیدہ خواہشات کے رازید اندھیری رات کی تاریکیوں کے پوشیدہ معاملات اور مذ بلند آسمانوں اور پست زینوں میں جو کچھ ہے یوشدہ ہیں ۔ وہ ان میں سے ہر شے کا ذمہ دار و نگراں ہے ۔ ہر شے دوسری شے کا احاطہ کئے ہوئے ہے اور ان سب کا احاطہ کرنے والا اللہ ہے جو الیا واحد اور بے نیاز ہے جس کو زمانہ کی گروشیں متغیر نہیں کرسکتیں اور نہ موجودہ اشیا. کی صناعی نے اس کو مشکل میں بسکا کیا ۔ اس نے جس چیز ک لئے چاہا کہ وہ ہوجائے "کن " (تو ہوجا) کہا تو وہ ہوگئ ۔اس نے سابقہ مثال سے بغیر مخلوق کو بغیر کسی تکان و تھکاوٹ کے ایجاد کیا ۔ ہر صانع نے ایک شے کو دوسری شے سے بنایا اور الله تعالیٰ نے جو چیز خلق کی وہ کسی شے سے نہیں بنائی ہر عالم نے جہل کے بعد علم حاصل کیا اور اللہ تعالیٰ نہ جابل ہے اور نہ اس نے علم سکھا ۔ اس نے وجود اشیاء سے قبل علم کے ذریعہ ان کا احاطہ کیا ۔ ان کے وجود سے اس کے علم میں زیادتی نہیں ہوئی ۔ اس کا علم ان اشیاء کی محکوین سے قبل ابیہا ہی تھا جیسے ان کی تکوین و تخلیق کے بعد ہے ، وہ ان اشیاء کو شدت اقتدار و غلبہ کے لئے معرض وجود میں لایا اور نہ زوال و نقصان سے خوف سے تخلیق کیا اور کسی حملہ آور سے برعکس کسی سے مدد طلب نہیں کی ۔ اور نہ کوئی اس کا كثرت ميں مقابل آنے والا مثل ہے ۔ نه كوئى مكروفريب كرنے والا شركي ہے ۔ (كسى كام ميں مشقت برداشت كرنے والا شرکیہ ہے) لیکن تمام مخلوقات اس کے برورش کردہ ہیں اور بندگان خدا بست و حقیر ہیں ، بس پاک و پاکیزہ ہے وہ ذات کہ جس کو ابتدا، خلقت گراں نہیں گزرتی ۔ نہ کوئی تدبیر ہے جو عدم سے عالم ہستی میں لائے ۔ نہ عدم قدرت و خبز نه کسی سستی و کمزوری کی بناء پرجو چیز خلق کی اس سے بے نیاز ہوا اس کے علم میں تھا جو اس نے خلق کیا ۔ اس نے خلق کیا اس چیز کو اس علم کے ساتھ جو بغیر فکر و تامل کے تھا اور نہ کوئی نو پیدا علم تھا جو مخلوق کی وجہ سے پہنچا اور نہ

اس پر کمی قسم کا شب و التباس وارد ہوا اس چیز کے بارے میں جو ابھی اس نے پیدا نہیں کیں ۔ لین اٹل فیصلہ ہے ۔ محکم علم ہے ۔ درست امر ہے ۔ وہ ربو بہت میں یکہ و تہنا ہے اور اس نے خود کو وحدانیت سے مخصوص کرلیا ہے حمد و شا کو اس نے چن لیا ہے وہ بزرگی کی نسبت سے بزرگ و تعریف کے لائق ہوا ۔ اس نے بارہا حمد و سپاس کی وجہ سے فضل وحمد کو ظاہر فرمایا ہے ۔ وہ بیٹیا بنانے سے بلند ہے ۔ وہ عورتوں کی ملاست و قربت سے طاہر و پاک ہے ۔ اس کی ذات شرکا کی ہمنیشنی و قربت سے بالا و برتر ہے ۔ اس کی مخلوقات میں اس کی ضد نہیں ہے ، نه ان اشیاء کی ملکیت میں اس کا کوئی مشل و نظیر ہے ، کوئی اس کے ملک میں شرکی نہیں ، وہ واحد ، یکتا ، بے نیاز ، ابدود ہر کا فنا کرنے والا ہے اور وہ اس غابت و انتہا کا باتی رکھنے والا ہے جو کم یزل ولا یزال ، ازلی وحدانیت کا مالک ہے ۔ زمانوں کی ابتدا ، سے پہلے اور گروش امور کے بحد جو نہ ختم ہوں گے اور نہ محدوم ہوں گے ۔ اس وجہ سے میں اپنے رب کی تعریف کرتا ہوں لی اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں ہے جو عظیم ترین جلیل ترین اور عزیز ترین ہے ۔ اس کی ذات بلند و بالا ہے اس سے جو ظالم کہنے کہ سوا کوئی معبود نہیں ہے جو عظیم ترین جلیل ترین اور عزیز ترین ہے ۔ اس کی ذات بلند و بالا ہے اس سے جو ظالم کہنے ہیں ۔

اس خطبہ کو ہم سے احمد بن محمد بن صفر صائع نے بیان کیا اس نے کہا کہ ہم سے محمد بن عباس بن بسام نے انہوں نے ابون نے ابو زید سعید بن محمد بسیری سے انہوں نے عمر بنت اوس (اویس) سے اس نے کہا کہ مجھ سے میرے دادا حصین بن عبدالر حمن نے روایت بیان کی انہوں نے اپنے والد سے انہوں نے ابو عبدالله جعفر بن محمد ، سے انہوں نے اپنے والد کے انہوں نے والد کرائی سے انہوں نے اپنے جد علیم السلام سے روایت بیان کی کہ امیر المومنین نے خطبہ لوگوں کے سلمنے معاویہ سے دوسری مرتبہ جنگ کے لئے تیار رہنے کے لئے دیا ۔

(٣) محمد بن حسن بن احمد بن وليد رضى الله عنه في بم سے روايت بيان كى انبوں في محمد ابن حسن صفار اور سعد بن عبدالله سعد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن ابواقطاب، ان سب في حسن بن مجبوب سے ، انہوں في عمرو بن ابومقدام سے ، انہوں في اسلام سے ، انہوں في الله سلى الله صلى الله الله عليه السلام سے ، انہوں في الله صلى الله صلى الله عليه وآله وسلم في الله كس الك خطبه ميں ارشاد فرمايا ہے ۔

"اس الله كاشكر و سپاس كه جو ائن اوليت ميں اكيلا (اكائى) ہے ، اور ائن ازليت (قدامت) ميں خدائى كى وجہ سے متكبر ہے وہ اپنى كبريائى اور جبروت كى بناء پر مغرور ہے ۔ اس نے ہر ليجاد كردہ شے كى ابتداء كى ۔ اس نے جس چيز كو پيدا كيا بغير مثال كے خلق كيا ، ہمارا رب لينے لطف ربوبيت كى وجہ سے قديم ہے اس نے لينے تجربہ و آزمائش كے علم سے ان امور كو پيدا كيا اس نے اپنى قدرت كى مصبوطى سے متام خلق شدہ اشياء كو پيدا كيا ۔ مبح (وجود) كے نور سے رات كى تاريكى (عدم) كو شكافته كيا بس اس كى خلق ميں كوئى تغير و تبدل كى تاريكى (عدم) كو شكافته كيا بس اس كى خلق ميں كوئى تبديلى كرنے والا نہيں نہ اس كى صنعت ميں كوئى تغير و تبدل

كرفے والا بے ۔ اور منه كوئى اس كے فيصلے كى چارہ جوئى كرنے والا بے ۔ اور منه كوئى اس كے امرو فرمان كو روكرنے والا ہے ۔ یہ اس کی دعوت سے کوئی تیرنے والا ہے ، یہ اس کے ملک و حکومت کو زوال ہے ۔ اس کی مدت کو کوئی فحتم کرنے والا نہیں ہے ۔ وہ اول موجود ہے ، وہ ہمیشہ ہے ابد ہے ۔ وہ اپنے نور کی وجہ سے مخلوق کی نظر ہے بلند افق ، برتر غلبہ و عربت اور ملک کبیر والا ہے ۔ وہ ہر شے پر غالب ہے ۔ ہر شے سے قریب ہے ۔ پس وہ این مخلوقات کے لئے جلوہ گئن ہوا بغیر اس کے کہ وہ ویکھا جائے ۔ وہ منظم اعلیٰ پر ہے تو اس نے تو حید سے مختص ہونے کو پیند کہا جب کہ وہ اپینے نور کی وجہ سے حجاب میں رہا ، وہ علو ذاتی میں بلند ہوا وہ ائ مخلوق سے جھیا ہوا ہے ۔ اور اس نے ان کی طرف رسولوں کو مبعوث فرمایا تاکہ این مخلوق پر اس کی جحت بالغہ (نافذہ) ہوجائے اور اس کے رسول ان پر گواہ ہوجائیں ۔ ان مخلوقات کے درمیان بشارت دینے والے اور خوف الهیٰ سے ڈرانے والے انبیا، کو مبعوث کیا تاکہ جو ہلاک ہو وہ دلیل و جحت سے ہلاک ہو اور جو زندہ رہے وہ بھی واضح ولیل کے ساتھ زندہ رہے ۔ اور اس لئے کہ بندے لینے اس رب کے متعلق عور كرسكين (سمجه سكين) جس سے وہ واقف نہيں ہيں بجروہ اس كى ربوبيت كى معرفت حاصل كريں بعد اس ك کہ انہوں نے انکار کیا اور اس کو البیت میں پکتا مانیں بعد اس کے کہ انہوں نے اس کی معبودیت ہے قطع تعلق کما ۔ ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے ببان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ عطار اور احمد بن ادریس نے روایت بیان کی ان دونوں حصرات نے فرمایا کہ ہم سے محمد بن احمد بن سحیٰ نے ہمارے بعض اصحاب سے روایت کیا ہے ، انہوں نے کہا کہ ایک آدمی حسن بن علی علیہماالسلام کی خدمت میں حاضر ہو کر ان سے عرض کرنے لگا کہ اے فرزند رسول آپ اپنے رب کی اس طرح تعریف و توصیف فرمائیں کہ جس کے بعد گویا میں اس کو دیکھ رہا ہوں ۔ حسن بن علی علیہما السلام نے کچھ دیر کے لئے سر کو جھکایا بھر سراٹھا کر فرمایا " تمام شکر و تعریف اس اللہ کے لئے ہے کہ جس سے پہلے کوئی معلوم نہیں اور نہ کوئی آخر ہے جو انتہا کرنے والا ہو اور نہ کوئی قبل ہے کہ جس کا ادراک کیا جائے نہ کوئی بعد میں ہے جس سے اس کو محدود کردیا جائے ۔ نہ کوئی " حتی " (کب تک) کے ذریعہ اس کی انتہا ہے اور یہ وہ کوئی تخص ہے کہ جس کے اجزا، کئے جائیں اور یہ صفت کا اختلاف کہ جو بتنای کے لئے متلزم ہے ۔ عقلس اور ان کے وہمی خیالات اور فکر اور اس کے تخیلات زیر کی اور اس کی سرمع الفہمی اس کی صفت کا ادراک نہیں کر سکتے کہ تم کینے لگو کہ وہ کب سے ہے ؟اس کی ابتداء کسی چیز سے نہیں ہوئی اور نہ وہ کسی چیز پر ظاہر ہے اور نہ کسی چیز میں بوشیرہ ہے اور وہ لائق خلق چیزوں کو ترک کرنے والا ہے کہ کہا جائے اس نے کیوں نہیں چھوڑا ۔اس نے مخلوق کو خلق کیا ابتدائی اور انو کھے طریقۃ ہے ۔ اس نے ابتدا. کی اس چیز کی جس کو اس نے ایجاد کیا اور انو کھے طریقے ہے ایجاد کیا اس چیز کو جس کی اس نے ابتدا، کی ۔ وہی کیا جو اس نے ارادہ کیا ۔ اس نے وہی ارادہ کیا جس کی زیادتی جا ی یہی اللہ رب العالمین ہے۔ (۲) محمد بن حسن بن احمد بن وليد رضى الله عنه في بيان فرمايا كه بم سے محمد بن حسن صفار في ان سے عباد بن سليمان في ان سے سعد بن سعد في ما بنوں في كہا ميں في ابوالحن (امام على رضا) عليه السلام سے توحيد كى بادك ميں دريافت كيا تو آپ في فرمايا كه وہ وہى ہے جس پر تم ہو ۔

() میرے والد رحمہ اللہ عنہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان فرمایا ، ان سے ابراہیم بن ہاشم اور بیتوب بن یزید نے ان دونوں سے ابن فضال نے ، ان سے ابن کبیر نے ، ان سے زراہ نے ، ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ تعالیٰ کے اس قول و له اسلم من فی السموات والارض طوعاً و کر ها و الله یو جعون (آل عمران - ۱۸۸) کے بارے میں سنا کہ وہ فرما رہے تھے کہ "جو بھی آسمانوں اور زمین میں ہیں وہ سب خوشی اور زبردستی کے ساتھ اس کے سامنے سرتسلیم خم کئے ہوئے ہیں ۔" وہ اللہ عزوجل کی توحید ہے ۔

(A) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے روایت بیان کی ان سے محمد بن حسین نے ان سے محمد بن سان نے ان سے اسمان نے ایک و باکیزہ ہے وہ واحد کہ جس صادق) علیہ السلام نے اکیب ڈبہ نکالا - اس میں سے اکیب کاغذ نکلا جس میں تحریر تھا وہ پاک و پاکیزہ ہے وہ واحد کہ جس کے علاوہ کوئی معبود نہیں ، وہ الیبا قدیم و مبدی ہے جس کی کوئی ابتدا، نہیں ۔ وہ الیبا ہمیشہ رہنے والا ہے جس کی انہا نہیں ۔ ایبا حکی (زندہ) ہے جس کو موت نہیں آئے گی ۔ وہ دیکھی ، ان دیکھی اشیا، کا خالق ہے ۔ وہ لغیر علم عاصل کے ہوئے ہر شے کا عالم ہے ۔ وہ الیبا اللہ ہے جس کا کوئی شرکیب نہیں ۔

کتاب مکنون میں جو کچھ لکھا ہوا ہے اس پر چلنے والے ہیں ، وہ اپنے علم کے خلاف عمل نہیں کرتے نہ اس کے غیر کا ارادہ کرتے ہیں ، وہ بہلو سے چیکے ہوئے بغیر قریب ہے ۔ بغیر جدائی کے وہ بعید ہے ۔ اس کی تصدیق کی جاتی ہے مثال نہیں بیان کی جاتی ، اس کی تو حید کا اقرار لیا جاتا ہے ۔ اس کے اجزا، نہیں کئے جاتے وہ نشانیوں سے پہچانا جاتا ہے اور علامات سے تا بت کیا جاتا ہے لیس کوئی معبود اس کے علاوہ کمبر اور اعلیٰ ترین نہیں ہے ۔

(م) کیر حصرت امام رضاعلیے السلام نے آخر کلام کے بعد فرمایا میرے والد بزرگواڑ نے اپنے والد گرائی اور جدگرائی کے انہوں نے انہوں نے جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے حدیث بیان فرمائی کہ "اس نے اللہ کو نہیں پہچانا جس نے اس کی مخلوق سے اس کو مشابہہ قرار دیا ۔ اور اس نے عدل کے ساتھ اس کا وصف بیان کیا جس نے اس کی بندوں کے گناہوں کو اس کی طرف منسوب کیا ۔ یہ حدیث کافی طویل ہے ، میں نے اس کو ضرورت کے مطابق لے باور "تفسیر قرآن " میں مکمل حدیث کو بیان کیا ہے ۔

(۱۱) ہم سے حدیث بیان کی محمد بن موئ ابن متوکل رضی الله عند نے انہوں نے محمد بن یحی عطار سے ، انہوں نے محمد بن انہوں نے کہا کہ ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام نے ایک آدمی کو ایپنے ہاتھ سے خط لکھا اور میں نے اس کو ایک دعا، مکتوب میں پڑھا کہ وہ فرماتے ہیں کہ " اے وہ ذات جو ہر شے سے قبل موجود ہے پھر اس نے مخلوق کو پیدا کیا ، پھر وہ باتی رہے گا اور ہر شے فنا ہوجائے گی اور اے وہ ذات کہ بلند آسمانوں اور بست زیبنوں ، ند ان کے اوپر ند ان کے ورمیان میں معبود ہے ۔

(۱۲) بیان کیا ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے انہوں نے اپنے چچا محمد بن ابوالقاسم سے انہوں نے احمد بن ابو عبداللہ برتی سے ، انہوں نے اسلام سے واللہ سے ، انہوں نے اللہ سے ، انہوں نے اللہ سے ، انہوں نے اللہ سے واللہ سے انہوں نے اللہ نے واللہ نے واللہ نے مفضل بن عمر سے حدیث بیان کی کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے سنا آپ فرماتے ہیں کہ نتام شکر و تعریف اس اللہ کے لئے ہے جس نے کسی کو نہیں جنا کہ اس کا وارث شہرے اور نہ اس کو کسی نے جناکہ ماہم شرکی ہو۔

(۱۳) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے حدیث بیان کی ، انہوں نے کہا ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کو فی نے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل بر کمی نے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے علی بن عباس نے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے اسمعیل بن مہران کو فی نے ، ان سے اسمعیل بن اسحاق جہی نے ، انہوں نے فرج بن فروہ سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے سنا وہ فرماتے ہیں کہ حضرت امیرالمومنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام ہم سب کے درمیان منبر کوفہ سے خطاب فرمارہ تھے کہ اچانک اکیب حضرت امیرالمومنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام ہم سب کے درمیان منبر کوفہ سے خطاب فرمارہ تھے کہ اچانک اکیب آدمی نے کھوے ہو کر کہا کہ اس کی محبت میں اضافہ و

زیادتی ہو اور اس تعریف کی بدولت معرفت الهیٰ میں بھی انسافہ ہے ۔ امیر المومنین علیہ السلام کو اس کا درمیان خطبہ سوال کرنا ناگوار گزرا ۔آپ نے نماز کا اعلان کردیا ۔ لوگ جمع ہوگئے یہاں تک کہ مسجد لوگوں سے بھر گئ بھرآپ متغیر پچرہ کے ساتھ خطبہ دینے کے لئے کھڑے ہوگئے اور فرمایا:

اس خدا مے لئے تمام تعریف و شکر ہے کہ کسی شے کے یہ دینے سے وہ امیر و صاحب ماکٹیر نہیں ہوسکتا ، مطا، و بخشش اس کو فقر و قلت مال میں بسلانہ س کرسکتی ، کیونکہ ہر بخشش کرنے والے کا مال اس کے سوائم ہونے والا ہے وہ تعمتوں کے فائدوں اور مزید انعامات سے نوازش کرنے والا ہے وہ اپنے جو دوکرم سے مخلوق کی کفالت کا ضامن ہے ۔ اس نے این طرف راغب ہونے والوں کے لئے راہ طلب کو واضح و آشکار کیا ۔ اس سے جس چیز کا سوال کیا جائے اس چیز ے مقابلہ میں جس کا کسی نے سوال نہیں کیا اس سے بڑھ کر کوئی سخی وجواد نہیں ہے۔اس پر زمانہ کی مختلف کیفیات کا اثر نہیں ہوتا جسی سے اس کی حالت میں تغیر و تبدل ہو ۔ اور اگر وہ تمام پہاڑوں کی کانوں کی پیدادار اور سمندروں کی سیبیوں کو مثلا جاندی کی دھاتوں ، پھلائے ہرئے سونے کے سانچوں اور جمع کردہ مرجان کو اپنے کسی معمولی بندہ کو بخش دے تو اس کے وجود پر کوئی اثر نہیں پڑتا اور نہ اس کی تعمتوں کی وسعت ختم ہوتی ہے ۔اس کے پاس فضل و کرم ے الیے ذخیرے ہیں جو طلب کرنے والوں کی طلب سے ختم نہیں ہوں گے اور اس کثرت کی وجہ سے کسی کے دل میں یے خال نہیں آیا ۔اس لیے کہ وہ ایسا بخشش کرنے والا ہے کہ اس کے عطیات و تحالف کم نہیں ہوتے اور سوال کرنے والوں کا اصرار ان کو دینے سے روکتا ہے سوائے اس کے نہیں کہ اس کا حکم جب کہ وہ کسی چیز کو چاہتا ہے تو اس کے لئے كہتا ہے كہ ہو جاتو وہ ہوجاتى ہے ۔ اس كى ذات وہ ہے كه فرشتے باوجود اس كى كرى كرامت سے قرب ركھنے كے ان کی طویل حیرانی و شینفتگی اور اس کی عزت سے جلال کی تعظیم کرنے سے عاجز و درماندہ ہیں ۔ اور اس سے غیب مکلوت کے قریب ہونے کے باوجود وہ اس کے امر میں سے اسا ہی جانتے ہیں جتنا ان کو آگاہ کیا ہے ۔ وہ سب کے سب ملکوت قدس ہے اس حیثیت میں کہ ان کو تخلیق و پیدائش معروفت خداوندی پر ہوئی تھی یہ کہنے لگے تیری ذات یا کیزہ ہے ہم کو جو کچھ تونے علم سکھایا اس کے علاوہ ہم کھے نہیں جانتے بے شک تو علیم حکیم ہے ۔

ا سائل جو ذات الیی ہو اس کے متعلق تہارا کیا خیال ہے ۔ اس کی ذات پاک وہ پاکیزہ ہے اور اس کی حمد و شا. کے ساتھ ہے ۔ وہ حادث و نوپید نہیں ہوا کہ جس میں تغیرو انتقال ممکن ہو ۔ اس کی ذات میں حالت کی تبدیلی کا عمل دخل نہیں ہے ۔ زمانہ کے شب و روز اس پر اثر انداز نہیں ہوسکتے اللہ تعالیٰ کی ذات وہ ہے کہ جس نے مخلوق کو بغیر کسی مثال کے پیدا کیا نہ ہی کسی الیے معبود کی پیروی کرتے ہوئے جو اس سے قبل ہو اس کے مقرر کردہ وزن و تعداد سے کار تخلیق انجام دیا ۔ صفات اس کا احاطہ نہیں کرسکتے کہ وہ ان کے ادراک کے ذریعہ حدود میں منتی ہوجائے ۔ کوئی شے اس کی مثل نہیں ہے وہ ہمیشہ سے مخلوقات کی صفت سے بلند وبالا رہا ہے آنگھیں تھک گئیں کہ اس کو

ماسکیں مجر وہ اشیاء ظاہر سے موصوف ہو اور وہ اس ذات کی طرح ہے جس کو اس کے سوا کوئی نہیں جانا کہ وہ ائ مخلوق سے سلمنے معروف ہوجائے ۔ وہ تمام اعلیٰ اشیا. براین بلندی کی وجہ سے وادی وہم میں سرگرداں لوگوں کی سنگباری ے مواقع سے آگے برھا ہوا ہے ۔ وہ اس سے بلند و بالا ہے کہ عوروفکر کرنے والوں کی عقل و فکر اس کی عظمت کی حقیقت پر عاوی آجائے ۔ اس کا کوئی مثل نہیں کہ وہ مشابہ مخلوق ہوجائے ۔ وہ اہل معرفت کے نزدیک اشیا، (نظائر) اضداد سے منزہ رہا ہے ۔ مشر کین نے اللہ کے متعلق دروغ بیانی سے کام لیا ہے جب کہ انہوں نے اس کو این انواع و اقسام سے مشابہ قرار دیا ہے اور اپنے فیالی اوہام سے مطابق اس کو مخلوقات کے زیور سے آراستہ و مزین کردیا ہے ۔ انہوں نے اپنے دل میں گزرنے والے خیالات کے اخذ کردہ اندازہ سے اس کو اجزاء میں تقسیم کردیا اور ای علقوں کی طبعی مناسبت سے اس کو مختلف قوتیں رکھنے والی مخلوقات پر قیاس کیا ۔ اور کس طرح ممکن ہے کہ جو اوہام کے عوروفکر میں ای مشیت کو مقدر نہیں کرتا اندلینہ ہائے مقول اس کی کنہد و حقیقت کے ادراک میں تھلکے ہوئے ہیں ، اس کئے کہ وہ بزرگ و برتر ہے اس سے کہ عقول انسانی سوچ بجار کے ذریعے اس کو محدود کرسکیں یا ملائکہ اس کے ملکوت عزد جلال سے قربت کے باوجود اسے محدود کرکے اس کا احاطہ کرسکیں ۔ اللہ تعالٰی کی ذات بلند و بالا ہے اس سے کہ کوئی اس كاكفو (بمسر) ہوكہ اس كے مشابہ قرار ديا جائے -كيونكہ وہ اليها اطبيف ہے كہ جو ادباح اس كى مملكت كے نظرے غائب گہرائیوں کا ارادہ کرتے ہیں اور وہ افکار جو وسوسوں سے بری ہیں اس کی ذات کے علم کا ادراک کرنا چاہتے ہیں اور دل اس کے صفات کی مختلف کیفیات پر حاوی ہونے کے لئے اس کی طرف مائل ہوتا ہے اور عقل کے راست اس حیثیت سے کہ اس تک صفات کی پہنچ نہیں ہوسکتی جیب جاتے ہیں تاکہ علم الهیت تک پہنچ جائیں ۔ تو خداوند عالم ان کو ذلیل و غوار کرے شکست دیدی تا ہے اور فکر فیب کی تاریخ یوں کے در میان مسافتوں کو نعداد ند عالم کی نعالص تو حید کی معرفت ك لئ طے كرتى ہے مگريد كه اس (الله )كى حقيقت معرفت كو انجانے راسته كے قطع كرنے سے حاصل كرنے ميں ناکامی کا اعتراف کرتے ہوئے پلے آتی ہے۔ اور اس کے علو ذات وجلال کی بناء پر صاحبان فکر کے قلب میں کوئی خیال اس کے متعلق گزر سکتا ہے بہ سبب اس کے بعد کے کہ وہ محدود دین کی قوتوں میں شمار ہو اس لئے کہ وہ این مخلوق ے مختلف ہے ۔ کوئی خلائق میں اس کے مشابہ نہیں ۔ ہر چیزاس کی مثل و نظیر سے مشابہ ہوتی ہے لیکن جس کا کوئی نظیر نہیں تو پر وہ ای مثال کے بغیر کیے مشابہ قرار دیا جاسکتا ہے ۔ وہ الیا اول ہے کہ جس سے قبل کوئی شے نہیں ہے اور ایسا آخر ہے کہ جس کے بعد کوئی چیز نہیں ۔ نگاہیں اس کے جبروت کی بزرگ کو نہیں پاسکتیں اس لئے کہ اس نے ان نگاہوں کو پردوں میں چھپا دیا ہے جو پردوں کی کثافت کی موٹائی اور سختی سے نہیں گزر سکتیں ۔ اور اس سے پردوں کی خاصیتوں کی معنبوطی کو صاحب عرش کی طرف جانے کے لئے پھاڑ نہیں سکتیں ۔ اللہ کی ذات وہ ہے کہ جس کی مشیت ہے امور صادر ہوتے ہیں اور جلال عظمت الہیٰ کے بغیر متجرین (منکر یا قضائے الہیٰ کو مجبور ماننے والوں) کی عزت حقیر

ہوگئ ہے۔ گرونیں اس کے سامنے بھی ہوئی ہیں اور خوف البیٰ ہے جبرے متغیر ہیں۔ اس کی حیران کن ایجاوات و اسحنی ہوگئ ہے۔ گرونیں اس کے آثار حکمت ظاہر و بنایاں ہیں اور وہ تمام اشاء جو اس نے خلق کی ہیں ، اس کی ذات پر جمت اور اس کی طرف منسوب ہیں ۔ پس اگر وہ مخلوق صامت (زبان نہ رکھنے والی) ہے تو اس مخلوق کے بارے میں تدبیر بیخی نظم و ضبط جمت و دلیل کے طور پر ناطق ہیں ۔ اس نے جو کچے خلق کیا اس کے لئے تقدیر مقرر کی اور اس کی تقدیر کو محکم کیا ۔ ہمر شے کو اپنے لطف تدبیر ہے اس کے مناسب مقام پر رکھا اور اس کو الین جہت پر متوجہ کیا کہ اس میں ہے کوئی شے مغرف اپنی کے عدود تک نہیں چھ سکتی اور نہ اللہ کی مشیت کی طرف بغیر انتہا کے اس مخلوق نے کوئی کی ۔ جب مغرف اس کی ادادہ کی طرف بغیر انتہا کے اس مخلوق نے کوئی کی ۔ جب اس کو اس اللہ کی حقابلہ میں مگروفریب کرنے والا ہے ۔ اس نے ان کی تخلیق کا کام مکمل طور پر خود انجام دیا اور وہ اس کی اطاعت و فرما نبرداری کے لئے کہ بستہ ہوگئے اور ہر شے کو پورا وہ وقت دیا جس کو بوالوں کی سخت ہوئے اس کو دخل دیا ۔ اس نے ان کی تخلیق کا کام مکمل طور پر خود انجام دیا دور وہ اس کی اطاعت و فرما نبرداری کے لئے کہ بستہ ہوگئے اور ہر شے کو پورا وہ وقت دیا جس کو بوالوں کی سستی نے اس میں دخل دیا ۔ اس اشیا ۔ کی تحلیل نبیل ای قدرت سے موافقت پیدا کی ۔ اس نے اجبیل کی تورت سے اور عدود کے نشانہائے راہ مقرر کئے ۔ متضاد اشیا ۔ میں ان قدار طبائع اور صورت و ہئیت کے لاظ ہے تفریق ہیدا کی ۔ اس نے اول کمات ہی سے بیدا کردہ مخلوقات کی صنحوں کو مصنبوط و مستم بنایا ۔ ان کو لین ارادہ سے پیدا کیا ۔ اس نے اول کمات ہی سے بیدا کردہ کنوفات کی صنحوں کو مصنبوط و مستم بنایا ۔ ان کو لین ارادہ سے پیدا کیا ۔ اس نے اول کمات ہی سے بیدا کردہ کنوفات کی صنعتوں کو مصنبوط و مستم بنایا ۔ ان کو لین ارادہ سے پیدا کیا ۔ ایکادرک کیا ۔

اے پوچھنے والے ا " بجھ لے کہ جس شخص نے ہمارے رب جلیل کو اس کی مخلوق کے جداگانہ اعضا، کے اعتبار کے تشہید دی اور ان کے ان اعضا، و جوارح کے جوڑوں کے باہی ملاپ سے جو اس کی تدبیر حکمت سے چھپے ہوئے ہیں مشابہ قرار دیا تو بقیناً اس نے معرفت الها پر اپنے ضمیر کی پوشید گی پر گرہ بندی نہیں کی ۔ اور اس کے قلب نے بقین کا مشابدہ نہیں کیا کہ اس کا کوئی مشل و نظیر نہیں ہے ۔ اور گو یا اس نے بتوں کی پرستش کرنے پر مشر کین کا اظہار ہے ارک کو نہیں سنا کہ وہ کہتے ہوں گے ۔ قاللہ ان کمنالفی ضلل مبین اذنسویکم بوب العلمین (اورة الشحراء آیت کہ سمه) خدا کی قسم ہم تو کھلی ہوئی گراہی میں تھے جب کہ ہم تم کو ہمانوں کے پالنے والے کے برابر شجھتے رہے ۔"
یہ جمہ نے ہمارے رب کو کسی شے کے برابر قرار دیا تو بخقیق اس نے شرک کیا اور وہ مشرک و کافر ہے اس کہ جو اللہ پی جس نے ہمارے رب کو کسی شے کے برابر قرار دیا تو بخقیق اس نے شرک کیا اور وہ مشرک و کافر ہے اس کہ جو اللہ تعلیٰ کی محکم آیات میں نازل ہوا اور جن پر واضح بچوں کے شواہد ناطق ہیں اس لئے کہ اللہ وہ ہے کہ جو عقول کی حد میں نہیں آسکا کہ وہ وہ ان کے انکار کی سمت میں کیفیت کے ساتھ آسکے ۔ اور لوگوں کی خواہشات کے فکری حوصلوں میں نہیں آسکا کہ وہ وہ ان کے انکار کی سمت میں کیفیت کے ساتھ آسکے ۔ اور لوگوں کی خواہشات کے فکری حوصلوں میں نہیں آسکا کہ وہ وہ ان کے انکار کی سمت میں کیفیت کے ساتھ آسکے ۔ اور لوگوں کی خواہشات کے فکری حوصلوں میں نہیں آسکا کہ وہ وہ ان کے انکار کی سمت میں کیفیت کے ساتھ آسکے ۔ اور لوگوں کی خواہشات کے فلا ہے ۔ اور نہ اس نے آسکے ۔

کی فطرت عادت و طبیعت ہے ان اشیا، کی تخلیق کا عزم و ارادہ کیا ۔ نہ کسی تجربہ کی بنا، پر جو حوادث زبانہ کی وجہ ہے حاصل ہوا ہو ، اس نے فائدہ اٹھایا ۔ نہ کسی شرکیہ نے عجائب امور کی تخلیق میں اس کی اعانت کی ۔ یہ ذات وہ ہے کہ جب مشرکوں نے اس کو مختلف ممالک و گردو نواح کے بیشتہ دی جو مختلف ممالک و گردو نواح کے باشد ہے ہیں تو اللہ تعالٰی بذات خود بغیر کسی آلات و اوزار (اجراء) کے موجود تھا ۔ وہ دور ہوگیا کہ وہ اس کو تقدیر میں مقدر کردیں تو اس نے اپنے آپ کو کسی مشل و نظیر کی بابی شرکت ہے اور کافرین میں سے صودو میں مقرر کئے ہوئے ہوئے ہوئے اس نے اپنے آپ کو کسی مشل و نظیر کی بابی شرکت ہے اور کافرین میں سے صودو میں مقرر کئے ہوئے اللہ حق قدر والا رحم جمیعا فیصدہ بوم الفیامیة والسماوات مطویات بیمینه سبحانه وتعالیٰ عمایشر کون (مورۃ زمر ۔ آیت کا) " ان لوگوں نے اللہ کی تدر نہیں کی جسے کہ قدر کرنے کا عق تھا اور زمین روز قیامت اس کے قبنہ قدرت میں ہوگی اور تمام آمان اس کے دست راست میں ہیں ۔ تحد کی ذات پاکیزہ و برتر ہے اس چیز ہے جو لوگ اس کا شرکی بناتے ہیں ۔ تجھ کو قرآن نے اللہ یوسے کی طرف رہنائی فربائی ہے تو تو اس کی پیرون کر تاکہ وہ تیرے اور اس کی معرفت کے در میان وصل و پیوسٹی کردے ۔ اس کی قصد و ارادہ کر اور اس کی ہدایت کے نور سے روشنی عاصل کر کیونکہ یہ نمت و حکمت ججھ کو مطاف پیر کے بین لیڈا جو عطاکیا گیا ہے لے لے اور شکر گزار بندوں میں شامل ہوجا ۔ اور جو کچھ شیطان نے اس کے برضائف کی تمیں اسلام کے آثار میں پایا جاتا کی اس کا علم اللہ تعالیٰ پر چھوڑ دے کیونکہ یہ جھی پر اللہ تعالیٰ کا منہائے عق ہے ۔

اور جان کو کہ راسخین فی العلم سے مراد وہ لوگ ہیں جن کو غیب کے پردے بند وروازوں پر ہموم کرنے سے بے نیاز کر دیا ہے، پچر انہوں نے پردہ غیب کی جس تفسیر و تشریح سے ناداقف ہیں اس کا پورا پورا اقرار کیا ہے اور کہنے گئے کہ اصنا به کمل من عند ر بنا (سورة آل عران ۔») "ہم ان تنام باتوں یا چیزوں پر ایمان لائے جو ہمارے رب کی طرف سے ہیں ۔" تو اللہ عزوجل نے ان کے اس اعتراف عجز پر کہ وہ ان کے اعاطہ علم میں نہیں آیا مدح فرمائی ہے اور اس کے بارے میں غوروفکر کی گہرائی میں نہ جانے پر جس کا ان کو مکف نہیں بنایا گیا علم میں رائخ ہونے کا نام ویا لور اس کے بارے میں غوروفکر کی گہرائی میں نہیں عقل کے مطابق اندازہ نہ کر ورنہ تو ہلاک ہونے والوں میں سے ہوگا۔

(۱۲) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے حدیث بیان کی ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابی عبداللہ کوئی نے مدیث بیان کی ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمول ہو خط ابی عبداللہ کوئی نے دان سے جعفر بن محمد بن اسمول ہو خط انسلام کو خط اسمول کے بارے میں کچھ بارے میں کھی رہای علی رہای علی دیا کہ میں نے حضرت ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام کے دست مبارک کی تحریر تھی ۔ تو میں نے کامیائی محجھ ایک خط کے ذریعہ مطلع فرمایا جعفر نے کہا کہ ب

اس کو پڑھا ۔

"اللہ کے نام ہے جو بڑا مہربان رحم کرنے والا ہے ۔ تمام تعریفیں اور شکر اس اللہ کے لئے ہیں جو اپنے بندوں پر اسد کا المہام کرنے والا ہے ، جو اپنی ربو بیت کی معرفت پر ان کو پیدا کرنے والا ہے ، جو اپنے وجو و پر اپنی مخلوق کی رہمنائی کرنے والا ہے ، ان مخلوقات کے مشل و کرنے والا ہے ، ان مخلوقات کے مشل و نظیر ہونے کی وجہ ہے اپنی ازلیت پر دلالت کرنے والا ہے ، ان مخلوقات کے مشل و نظیر ہونے کی وجہ سے ظاہر ہے کہ اس کا کوئی مشل نہیں ہے ۔ اس کی آیات اور نشانیاں اس کی قدرت کی گواہ ہیں ، اس کی ذات صفات سے عاری ہے (روکنے والی) نگاہوں ہے اس کی رویت ویدار نائمکن ہے ، وہم و خیال سے اس کا اصاطم نہیں کیا جاسکتا ۔ اس کے وجو د کی کوئی مدت نہیں اور نہ اس کی اجتداء کی کوئی انتها ہے ۔ جو اس کی اس میں شمولیت نہیں ، پر وہ اس کو چھپاتا نہیں ، پس مجاب اس کے اور مخلوق کے درمیان ہے ہہ سبب اس کے نائمکن و محال ہونے کے جو ان کی ہستیوں میں ممکن ہے ۔ اور ہہ سبب ان کی ذاتوں کے ممکن ہونے کے جس سے ذات الهیٰ خو و اس کو رو کئی ہستیوں میں ممکن ہے ۔ اور ہہ سبب ان کی ذاتوں کے ممکن ہونے کے جس سے ذات الهیٰ خو و اس کو رو کئی ہی ہو نے اور ہو سبب اس افتراق کے جو صافع اور مصورع رب اور مربوب اور حد بندی کرنے والے اور محدود میں ہے ۔ وہ بغیر کسی آلہ کی تفریق و تمیز کے ، وہ موجود ہے بغیر کسی آلہ کی تفریق و تمیز کے ، وہ معاجت کے ، وہ بغیر کسی آلہ کی تفریق و تمیز ہو کہ بی اور اس کے وجو د نے اوبام و خیالات کی گر دشوں کو محال قرار دیا ہے ۔ شکس سائی میں نگاہوں کی گر رگاہیں تھک گی ہیں اور اس کے وجو د نے اوبام و خیالات کی گر دشوں کو محال قرار دیا ہے ۔

1 44

پہلی دینداری اس کی معرفت ہے ۔ معرفت کا کمال اس کی توحیہ ہے ۔ کمال توحید اس سے صفات کی نفی ہے ۔ اس شہادت کے ساتھ کہ ہر صفت موصوف کی غیر ہے اور موصوف کی شہادت کے ساتھ کہ وہ صفت کا غیر ہے ۔ ان دونوں کا خود اپنی ذاتوں پر شہادت واضح کے ساتھ کہ ان کے لئے ازلیت محال ہے ۔ جس نے اس کا وصف بیان کیا اس نے اس کو محدود کردیا ۔ جس نے محدود کیا اس نے اس کو شمار کیا ۔ اور جس نے شمار کیا تو اس نے اس کی ہمیشگی کو باطل کردیا ۔ جس نے کہا کہ وہ کسیا ہے ، اس نے اس کا وصف بیان کرنا چاہا ۔ جس نے کہا کہ وہ کس چیز پر ہے تو اس نے اس کو اٹھا لیا ۔ جس نے کہا کہ وہ کہاں ہے ، اس نے دوسری جگہ کو اس سے نمالی سجھ لیا ۔ جس نے کہا کہ وہ کہاں ہے ، اس نے دوسری جگہ کو اس سے نمالی سجھ لیا ۔ جس نے کہا کہ وہ کب حب کہ وہ سربوب (پالا ہوا) نہیں ہے ۔ وہ اللہ ہے جب کہ اس کا کوئی معلوم نہ تھا اور اس وقت بھی خالق تھا معبود نہیں ۔ اس طرح ہمارے پروردگار کی تعریف کی جاتی ہے اس کی ذات بہت بلند ہے اس سے جو تعریف کرنے والے معبود نہیں ۔ اس طرح ہمارے پروردگار کی تعریف کی جاتی ہے اس کی ذات بہت بلند ہے اس سے جو تعریف کرنے والے اس کی توریف کرتے ہیں ۔

(a) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، ان سے محمد بن ابی عبداللہ کونی نے ان

ے محمد بن اسمعیل برکی نے، ان سے علی بن عباس نے، ان سے حسن بن مجبوب نے بیان کیا، ان سے حماد بن عمرو نصیبی نے، اس نے کہا کہ میں نے جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیمیا السلام سے تو حید کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا " وہ واحد، بے نیاز ہے، ازلی، بے حد بے نیاز ہے، اس کا سایہ نہیں جو اس سے جہنا رہے، اور وہ خود اشیا۔ کا عارف ہے، مہر جابل اس کو مہجانا ہے ۔ وہ منفرو و پکتا ہے، مہدوں آئیا۔) کا عارف ہے، مہر جابل اس کو مہجانا ہے ۔ وہ منفرو و پکتا ہے، نہ مغلوق اس میں ہے اور نہ وہ اپنی مغلوق میں ہے ۔ وہ غیر محبوس ہے اس کو ہاتھ لگا کر طولا نہیں جاسکتا نہ نگاہیں اس کا ادراک کر سکتی ہیں ۔ بلند ہے تو قریب بھی ہے، قریب ہے تو بعید بھی ہے ۔ بندوں نے نافرمانی کی تو اس نے بخش دیا ۔ اس کا احاد نہیں کر سکتی، اس کے آسمان اس کو بنیوں دائی ہے، وہ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ تک ہے، وہ قدیم کم کر کے نہیں دکھا سکتے ہیں ۔ بے شک وہ اپنی قدرت سے حامل اشیاء ہے، وہ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ تک ہے، وہ قدیم ہمیں کر تا اور نہ کوئی کام تفریح طبح کے لئے کر تا کو دائی ہے، نہ وہ نسیل کرتا اور نہ کوئی کام تفریح طبح کے لئے کر تا ہے ۔ اس کے ارادہ کے لئے کوئی فصل وجدائی نہیں ہے ۔ اس کے آرادہ مراہ میں جدائی جڑا، ہے اس کا امر ایک حقیقت ہے ۔ اس نے پیدا نہیں کیا کہ جس کو میراث دی جائے اور نہ وہ پیدا کیا گیا کہ اس کا شریک بنایا جائے ۔ اور کوئی اس کا کوؤ اور ہمر نہیں ہے ۔ اس نے پیدا نہیں کیا کہ جس کو میراث دی جائے اور نہ وہ پیدا کیا گیا کہ اس کا شریک بنایا جائے ۔ اور کوئی اس کا کھو اور ہمر نہیں ہے ۔

(۱۹) اور ان ہی اسناد کے ساتھ علی بن عباس سے روایت ہے۔ اس نے کہا کہ ہم سے یزید بن عبداللہ نے بیان کیا کہ حسین بن سعید خراز نے لینے لوگوں سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ غایت ہے اس کی جس نے اس کو گم کردیا ہے اور گم کردہ گراہ غایت کا غیر ہے۔ وہ ربوبیت کی وجہ سے منفرد و یکتا ہے۔ اس نے این تعریف محدودہت کے بغیر کی ہے نہ

پر اللہ کا ذکر کرنے والا اللہ کا غیر ہے۔ اللہ اپنے اسماء کا غیر ہے۔ جن تمام اشیاء پر لفظ شے کا اطلاق اس کے علاوہ ہوا ہے تو وہ مخلوق ہے ۔ کیا تم اللہ کے قول کی طرف نہیں دیکھتے ہو کہ اللہ کے لئے عرب ہو، اللہ بی کے لئے عظمت ہو اور فرمایا و لله الاسماء الحسنی فادعولا بھا (سورہ اعراف آیت ۱۸۰۰) " اور اللہ کے اسماء حسن ایس لی تم ان کے ذریعے اس کو پکارو" اور اس نے فرمایا " قبل ادعوا اللہ او دعوا الرحمن ایباما تدعوا فلہ الاسماء الحسنی (سورة بن اسرائیل آیت ۱۱۰) " (اے رسول) تم کمدو کہ اس کو اللہ کہ کر پکارو یا رحمن کہ کر پکارو، جب بھی تم پکارو۔ اس کے لئے اسماء حسن ہیں ۔ اور یہی توحید نالی سے ۔

(١٤) جم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا محمد بن الد اللہ علیہ اللہ کوئی ابوالحسین نے ، اس نے کہا کہ مجھ سے بیان کیا موٹ بن عمران نے ، ان سے حسین بن یزید نے ، ان

ے ابراہیم بن حکم بن ظہیر نے ، ان سے عبداللہ بن جریر عبدی نے ، انہوں نے حضرت جعفر بن محمد علیہما السلام سے حدیث بیان فرمائی کہ آپ فرماتے ہیں کہ تمام شکر و سپاس اس اللہ کے لئے ہے جو محسوس نہیں کیا جاتا اور نہ جھوا جاتا ہے ۔ نہ اس کو مس کیا جاسکتا ہے ۔ نہ اس کو مس کیا جاسکتا ہے ۔ نہ اس کا ادراک کیا جاسکتا ہے ۔ نہ اس پر وہم و خیال کا گذر ہوسکتا ہے ۔ زبانیں اس کی تعریف و توصیف نہیں کرسکتیں ہیں ۔ تمام اشیا کہ جن کا احساس حواس کریں اور حواس خمسہ کے دریعہ جن کا ادراک ہو یا جن کو ہاتھ چھولیں تو وہ مخلوق ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات بلند ہے جہاں طلب کیا جائے وہ وہاں پایا جائے گا ، اس اللہ تعالیٰ کا شکرو سپاس کہ جو وجود اشیا ۔ سے قبل تھا ۔ وہ اپنے وصف کی موجود گی کی وجہ سے نہیں پایا گیا ۔ بلکہ وہ بہلا اور ازلی ہے ۔ اس کو کسی خالق نے تخلیق نہیں کیا ، اس کی تعریف عظیم و جلیل ہے ، بلکہ اس نے ان گیا ۔ بہو چیز ہے اور جو ہونے والی اشیا ۔ کے ہوئے ویکو کی وجہ ہے بہل اس کو ہے ، وہ موجود تھا جس کہ کوئی چیز موجود نہیں تھی ۔ کسی صاحب نطق نے اس کے بارے میں گھنگو کی (کیونکہ نہ کوئی چیز تھی اور نہ کوئی بولنے واللہ تھا) لیس وہ موجود تھا جب کہ کوئی جو نہیں تھی ۔ کسی صاحب نطق نے اس کے بارے میں گھنگو کی (کیونکہ نہ کوئی چیز تھی اور نہ کوئی بولنے واللہ تھا) لیس وہ موجود تھا جب کہ کوئی جو نہیں تھی ۔ کسی صاحب نطق نے اس کے بارے میں گھنگو کی (کیونکہ نہ کوئی چیز تھی اور نہ کوئی بولنے واللہ تھا) لیس وہ موجود تھا جب کہ کھی نہ تھا ۔

(۱۸) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبدالله کونی نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین عبدالله کونی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن بردہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن بردہ نے بیان کیا ، ان سے ابوالقاسم ابراہیم بن محمد علوی نے بیان کیا ، ان سے ابوالقاسم ابراہیم بن محمد علوی نے ، ان سے فتح بن یزید جرجانی نے روایت کی ہے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے مکہ سے خراسان والبی کے موقعہ پر راستہ میں طاقات کی جبکہ آپ عراق کی طرف جارہ تھے ، تو میں نے ساکہ آپ فرما رہے تھے "جو شخص اللہ سے ذرتا ہے لوگ اس سے خوف کھاتے ہیں اور جو اللہ کی اطاعت کرتا ہے لوگ اس کے مطبع ہوتے ہیں۔

یں میں نے آپ تک پہنچنے کی کوشش کی اور پہنچ کر سلام کیا ، آپ نے جواب سلام دیا بھر فرمایا کہ اے فتے اجس شخص نے مخلوق کی نارافشگی کی پرواہ نہ کرتے ہوئے نالق کو راضی کیا اور جس شخص نے خالق کو نارافش کیا تو اس پر مخلوق کی نارافشگی انتہائی تیزی کے ساتھ مسلط کردی جائے گی ۔ خالق کی تعریف و توصیف نہیں بیان کی جاسکتی مگر اس طرح جسیا کہ خود اس نے بیان کی جاسکتی مگر اس عاجز بہوں اور قیاس اس کو پاسکیں اور افکار و خیالات اس کو محدود کرسکیں ۔ اور نگاہیں اس کا احاطہ کرسکیں ۔ اس کی عاجز بہوں اور قیاس اس کو پاسکیں اور افکار و خیالات اس کو محدود کرسکیں ۔ اور نگاہیں اس کا احاطہ کرسکیں ۔ اس کی بری شان ہے اس سے جو وصف کرنے والے اس کا وصف بیان کرتے ہیں اور اس کی ذات بلند ہے اس سے جو تعریف کرنے والے اس کا قوصف کرنے والے اس کا وصف بیان کرتے ہیں اور اپنی دوری میں قریب ہے گو یا وہ آپنے بعد کرنے والے اس کی تعریف و توصیف کرتے ہیں ۔ وہ آپنے قرب میں دور ہے اور اپنی دوری میں قریب ہے گو یا وہ آپنے بعد میں قریب ہے اور اپنے قرب میں بعید ہے ۔ اس نے ''کیف ''

(کسیا ہے) نہیں کہا جاسکتا ۔ " این " (کہاں) کو اس نے وقت وزمان میں محدود کیا لیں اس کے لئے " این " (کہاں) نہیں کہا جاسکتا ۔ اس لئے کہ وہ کیفوفیت اور اینونیت کا موجد ہے ۔ اے فتح! خالتی رزاق کے سوا ہر جسم غذا ہے پرورش یافتہ ہے کیوں کہ اس نے اجسام کو مجسم کیا ہے اور وہ جسم نہیں ہے نہ صورت ہے ۔ اس کے اجراء نہیں ، اس کی انہا نہیں ، اس میں زیادتی و کی نہیں ۔ جن کو جسم وے کر اس نے مرکب کیا ہے ، اس کی ذات اس سے بری ہے ۔ وہ لطیف و خبر ہے ، سمیع و بصیر ہے ، واحد و یکتا ہے ، بے نیاز ہے ، نہ اس نے کسی کو جتا اور نہ وہ جتا کیا گیا ، نہ کوئی اس کا ہمسر و کھو ہے ۔ وہ اشیا کیا پیدا کرنے والا ، اجسام کو مجسم کرنے والا ، اور صورتوں کو صورت بخشنے والا ہے ۔ اگر وہ الیہا ہوتا جسیا کہ شک کرنے والا ، ہیسا تو خالق مخلوق سے ، رازق مرزوق سے اور پیدا کرنے والا پیدا شدہ سے نہیانا جاتا ۔ لیکن وہ پللنے والا ہے ۔ جس نے مخلوق کو جسم و صورت عطا کے اور اس کو شے قرار دیا ان کے اور اس کو درمیان فرق ہے ۔ جبکہ کوئی شے اس کے مشابہ نہیں ۔

میں نے کہا کہ اللہ ایک ہے اور انسان مھی ایک ہے تو کیا واحدانیت میں مشابہت نہیں ہے ؟ حب آپ نے فرمایا کہ تم نے ایک محال بات کی ہے خدا تم کو ثابت کرے - صرف تشبید معانی میں ہے گر اسما، میں دو ایک ہے - یہ دلالت بے معیٰ پر ۔ اور اس وجہ سے کہ اگر انسان کو واحد کما جائے اور یہ بنایا جائے کہ وہ اکیب جسم و بدن کا مالک ب اور وہ دو نہیں ہے حالانکہ انسان بذات خود واحد نہیں ہے کیونکہ اس کے اعضاء مختلف ہیں اور اس کے رنگ مختلف ہیں ا کی نہیں ہیں وہ مختلف اجزاء کا حامل ہے جو برابر نہیں ہیں ، اس کا خون اس کے گوشت کا غیر ہے اور اس کا گوشت اس کا خون نہیں ہے ۔اس کے اعصاب اس کی رگوں کے غیر ہیں ، اس کے بال اس کی کھال سے مختلف ہیں ، اس کی سیابی اس كى سفيدى سے الگ ب (اس كا فساد اس كى صلاح سے مخلف ب) اس طرح تنام مخلوقات كا حال ب - انسان اسم ے لحاظ سے واحد ہے ، معنی سے اعتبار سے واحد نہیں ہے ۔ اللہ جل جلالہ واحد ہے ، اس سے علاوہ کوئی واحد نہیں ہے ، نه اس میں اختلاف ہے نه دوري ہے نه زیادتی ہے نه کی ہے ۔ لیکن انسان مخلوق مصنوع اور مجوعه ہے مختلف اجرال و متفرق جوہروں کا ، اس کے علاوہ وہ مجموعی طور پر ایک چیز ہے ۔ میں نے کہا کہ آپ اپنے قول " لطیف " کی میرے لئے تشریح و توضح فرماییئے ۔ اس لیئے کہ میں جانتا ہوں کہ اس کا لطف اس سے غیر سے لطف سے خلاف فعل و جدائی سے لئے ہے ۔ میری خواہش ہے کہ آپ میرے لئے تشریح فرمائیں ۔ تو آپ نے فرمایا کہ وہ مخلوق لطیف اور شے لطیف کے علم ے لئے لطیف ہے ۔ کیا تم اس کی کاریگری کے اثر کو نبات لطیف و غیر لطیف میں اور خلق لطیف میں جرجس و مچراور جو ان دونوں سے چھوٹے ہیں سے حیوانی جسموں میں نہیں دیکھتے ہو کہ آنکھیں ان کی وضاحت نہیں کر سکتیں بلکہ ان ک چوٹا ہونے کی وجہ سے نرو مادہ کو بھی ظاہر نہیں کیا جاسکتا حالانکہ ان کی پیدائش وہلے سے ب سپس جبکہ ہم نے اس کے لطف میں ان چھوٹوں کو اور ان کی باہی جفتی اور موت سے فرار کی جبلت کو اور سمندروں کی گہرائیوں میں ان کے

مناسب حال تمام چیزوں کو جمع کرنے ، اور وہ جو در ختوں کی چھالوں ، صحراؤں ادر بے آب و گیاہ میدانوں میں ہے اور ان کا ایک دوسرے کی گفتگو سے سمجھتے ہیں اور ان کی طرف غذا کو منتقل کرنے ، پھر ان کے رنگوں کو سمجھنے اور جو کچھ ان کے بچے ان کی گفتگو سے سمجھتے ہیں اور ان کی طرف غذا کو منتقل کرنے ، پھر ان کے رنگوں کو سرخی سے زردی اور سفیدی سے مخلوط کرنے کو نہیں دیکھتے کہ اس مخلوق کا خالق لطیف ہے اور یہ کہ ہر شے کا بنانے والا کسی دوسری شے سے بناتا ہے ۔ اس کا بھی ہم کو علم ہے ۔ اور اللہ خالق لطیف و جلیل نے خلق کیا اور بنایا بغیر کسی چیز کے ۔

میں نے عرض کیا کہ میں آپ پر قربان ہوجاؤں کیا خالق جلیل سے علاوہ کوئی دوسرا خالق ہے ؟ تو آپ نے فرمایا كه ب فك الله جارك و تعالى كا ارشاد ب تبارك الله احسن الخالقين (سورة مومنون - آيت ١٢) " تو خدا بابرکت ہے جو سب پیدا کرنے والوں میں سب سے بہترہے " اس نے خبر دی کہ اس کے بندوں میں خالق ہیں ۔ ان میں سے عیبیٰ ابن مریم ہیں جنہوں نے اللہ کی اجازت سے مٹی سے پرندوں کی شکل میں خلق کیا بھر ان میں روح **بھونک**ی تو وہ اللہ کی اجازت سے برندے ہوگئے ۔ سامری بھی خالق ہے جس نے بنی اسرائیل کے لئے جسمانی طور پر ایک چکھوا بنایا کہ جس کی آواز گائے کی تھی ۔ " میں نے عرض کیا کہ حفزت علییٰ نے میٰ سے ایک پرندہ بنایا جو ان کی نبوت کے لئے دلیل بنا اور سامری بنے موسیٰ علیہ السلام کی نبوت سے خلاف چھوا بنایا سکیا خدا سنے جایا کہ یہ اس طرح ہو ؟ یہ تو انتہائی حیران کن امر ہے ۔ تو مچرآپ نے فرمایا اے فتح الجھ پر ہلاکت ہو ، بقیناً اللہ کے دو ارادے اور دو مشینتیں ہیں اور ایک ارادہ حتی اور دوسرا ارادہ عزمی ۔ وہ نہی کرتا ہے اور وہ چاہتا ہے ، وہ حکم دیتا ہے اور وہ نہیں چاہتا ہے کیا تونے نہیں دیکھا کہ اس نے آدم اور ان کی بیوی کو منع کیا کہ وہ دونوں شجر سے کھائیں حالانکہ یہ اس نے چاہا ۔ اور اگر وہ نہیں عابها تو وہ دونوں نہیں کھاتے ۔ اور اگر بغرض محال مذ کھاتے تو ان دونوں کی مشیت اللہ کی مشیت پر غالب آجاتی ۔ اس نے ابراہم کو اپنے بیٹے اسمعیل کو ذرح کرنے کا حکم دیا ۔اس نے جاہا کہ وہ ان کو ذرح نہ کریں ۔اگر ابراہم ان کو ذیح کرنا نہیں چاہتے تو مشیت ابراہیم اللہ کی مشیت پر غالب آجاتی ہے۔ میں نے عرض کیا کہ آپ نے میری مشکل حل كردى ، الله آب سے غم دور فرمائے ساس سے علاوہ آب نے فرماياكه وہ سميع بصير سے كيا وہ كان سے ذريعه سميع اور آنكھ ك ذريعه بصير ب ؟ تو آب نے جواب ديا كه وہ سنتا ب اس سے جو ديكھتا ہے اور ديكھتا ہے اس سے جو سنتا ہے ۔ وہ مخلوقات کی آنکھوں کی طرح آنکھ کی مدد کے بغیر بصیر ہے ۔ وہ سمیع ہے ۔ سامعین کے کانوں (آلہ سماعت) کی طرح نہیں لیکن جبکہ زمین و سمندر کی تہہ میں اندھیری رات میں سیاہ ذرہ کا نشان سنگین چطانوں پر بھی اس سے پوشیرہ نہیں ہے تو ہم نے کہا کہ وہ " بصیر " ہے ۔ لیکن مخلوقات کی آنکھ کی طرح نہیں ۔ اور جبکہ مختلف لغات اس کو شک میں نہ ڈالیں اور اس کو کوئی بات دوسری بات سے سننے سے غافل ند کردے تو ہم نے کہا کہ وہ " سمیع " ہے لیکن دوسرے سامعین کی طرح نہیں ۔

شع العيدوق

میں نے عرض کیا کہ آپ پر قربان جاؤں ایک مسئلہ ماقی رہ گیا ہے ۔آپ نے فرمایا کہ اللہ کے لئے حمہارے ماپ نے دیا ، میں نے کہا کہ کیا قدیم اس شے کو جانتا ہے جو نہیں تھی اگر وہ ہوتی تو وہ کیسے ہوتی ؟ آپ نے فرمایا کہ ہلاکت ہو کہ مہارے سوالات کافی دشوار ہیں ۔ کیا تم نے قول اپنی نہیں سنا کہ لو کان فیصما الحة الا الله لفسدتا (سورة انبياء -آيت ٢٢) " اور اگر بغرض محال زمين و آسمان مين خدا سے سوا چند معبود ہوتے تو وہ دونوں برباد ہوجاتے ۔" ادر اس کے اس قول کو و لعلا بعضھم علیٰ بعض (سورۃ مومنون ۔ آیت ۲۳) " اور الستہ وہ ایک دوسرے پر چرسائی کرتے ۔" اور دوزخ والوں کے قول کی شکایت کرتے ہوئے فرمایا اخر جنا نعمل صالحا عیر الذی کنا معمل (سورة فاطر – آیت ۳۷) " (ہم کو اس مقام سے) نکال دے تو ہم جو کچھ کرتے تھے اس کے خلّاف ہم عمل صالح کریں گے ۔" اور اس کا فرمان ہے ولو ردوا لعاد والما نھو اعنه (سورة انعام -آیت ۲۸) " اگر بغرض محال یہ لوگ لوٹا دیئے جائیں تو یہ وی کریں گے جس سے ان کو روکا گیا ہے ۔" تو اللہ تعالیٰ کو اس شے کا علم تھا جگہ نہیں تھی اگر ہوتی تو کس طرح ہوتی ۔

تو میں کھوا ہو گیا تاکہ میں آپ سے دست و یا کو بوسہ دے سکوں ۔آپ نے اپنا سر قریب کردیا ۔ میں نے آپ کے چمرہ کا بوسہ دیا اور حل پڑا کہ میرے اندر ایسے سرور و فرحت تھے کہ میں جس کو بیان نہیں کرسکتا اس سبب سے کہ جو خبر و فضل مجھ پر آشکار ہوا ۔

اس كتاب كے مصنف رضى الله عند نے فرمايا " ب شك الله عبارك و تعالىٰ نے آدم اور ان كى بيوى كو در خت سے کھانے کے لئے نہی فر کئی اور اس کو علم تھا کہ وہ دونوں اس میں سے کھائیں گے ۔ لیکن اللہ عزو جل کی مشیت تھی کہ وہ ان دونوں اور جمرو قدرت سے اس درخت سے کھانے کے درمیان حائل نہ ہو ۔ جس طرح ان دونوں کو اس سے کھانے کو نہی و جبر سے منع کیا ۔ پس ان دونوں کے بارے میں اس کی مشیت کے یہ معنی ہیں اور اگر اللہ عزوجل ان دونوں کو جسر کے ساتھ کھانے کو روکنا چاہتا بھر وہ کھالیتے تو ان دونوں کی مشیت مشیت البیٰ پر غالب آجاتی جسیا کہ امام علیہ السلام نے فرمایا ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات عجز سے بہت بلند ہے ۔

بان کیا ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے ، ان سے محمد بن ابو عبداللہ کوئی نے ، (19) انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے محمد بن جعفر بغدادی نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے سہل بن زیاد نے ، اس نے ابوالحسن علی بن محمد (امام علی رضا) علیهما السلام سے روایت کی کہ انہوں نے فرمایا کہ میرے اللہ! وہم و مگمان کرنے والوں سے خیالات سرگزشتہ و گمراہ ہیں مجسس کرنے والوں کی نگاہیں قاصر ہیں ۔ وصف بیان کرنے والوں کے اوصاف محدوم و خفا ہو گئے ۔ اور منکرین کے اقوال تیری عجیب شان کو درک کرنے یا تیرے علو تک پہنچنے سے مطلع ہونے ہے تمک گئے ۔ تو ایسے مقام پر ہے جو لامتنای ہے اور آنکھیں اشارہ اور ادراک کے ذریعہ جھے تک چیخ نہیں سکتی ہیں ۔ دور

ہے بہت دور ہے اے اول ، اے واحد ، اور اے فرد! تو اپنے غابہ کبر سے بلندی میں اعلا ہوا ۔ اور تو عظمت فخر کی وجہ سے ہر عمیق گرائیوں اور انتہا کے ماوراء بلند ہوا ۔

ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے محمد بن عبدالله کونی نے بیان کیا ۔ انہوں نے محمد بن اسمعیل بر کی ہے ، انہوں نے حسین بن حسن سے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابو سمینے نے بیان کیا ، ان سے اسمعیل بن آبان نے ، زید بن جبیر سے ، انہوں نے جعفر جعفی سے ، انہوں نے کہا کہ ابوجعفر (امام محمد باقر) عليه السلام كے ياس علماء اہل شام سے ايك آدمي آيا ، كھنے لگا كه ميں آپ كے ياس ايك مسئله دریافت کرنے کے لئے عاضر ہوا ہوں کہ جس کی توضیح و تشریح کسی نے نہیں کی ۔ حالانکہ میں نے تین قسم کے لوگوں ے دریافت کیا اور ہراکی نے دوسرے کے برخلاف بیان کیا ۔ تو ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام نے فرمایا کہ وہ مسئلہ کیا ہے ؟ اس نے عرض کیا کہ میں آپ سے دریافت کرتا ہوں کہ اللہ عزوجل نے سب سے پہلے مخلوق میں سے کس کو پیدا کیا ؟ کسی نے قدرت کو بتایا ۔ دوسرے نے علم کو اور چند لوگوں نے روح کو بتایا ۔ ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام نے فرمایا کہ انہوں نے کچے بھی نہیں کہا ۔ میں تم کو بتاتا ہوں کہ اللہ جس کا ذکر بلند ہے ، وہ موجود تھا ، اس کے علاوہ کوئی چیز نہیں تھی ، وہ عزیز و غالب تھا اور کوئی دوسرا قوی مذتھا اس لئے کہ وہ اپنی عزت سے پہلے تھا ۔ یہ اس کا تول ے سبحان ربک رب العزلا عما يصفون (مورة صافات -آيت - ١٨٠) " تهارا بروردگار جو مالک عزت ب پاک ومنزہ ہے اس سے جو لوگ کہتے ہیں " وہ خالق تھا اور کوئی مخلوق نه تھی ۔ پہلی شے جو اس نے اپنی مخلوق میں پیدا ک وہ شے ہے جس سے تمام اشیاء کا وجود ہے اور وہ پانی ہے ۔ تب سائل نے کہا: شے ۔ کیا اس کو اللہ تعالی نے کسی شے سے یا کسی لاشے سے خلق کیا ؟آپ نے فرمایا کہ اس نے شے کو کسی شے سے نہیں جو اس سے پہلے ہو خلق کیا ۔ اور اگر اس نے شے کو کسی شے سے پیدا کیا تو اس کے لئے اس سے ہمیشہ کے لئے انقطاع ناممکن ہے اور ہمیشہ اللہ کے ساتھ وہ شے رہے گی ۔ لیکن اللہ تھا اور کوئی شے اس کے ساتھ نہیں تھی ۔ پھر اس نے اس شے کو پیدا کیا جس سے تمام اشیاء ہیں اور وہ یانی ہے ۔

(۲۱) میرے والد رجمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین ابن ابو خطاب نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے محمد بن اسمعیل بن بزیع نے ان سے ، ابراہیم بن عبدالحمید نے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام کو سجدہ میں کہتے ہوئے سنا " اے وہ بلند وبالا ذات کہ کوئی شے اس سے اوپر نہیں ۔ اے وہ ذات جو قریب ہے کوئی شے اس سے علاوہ نہیں تھی مجھے اور میرے اصحاب کو بخش دے۔ "

(۲۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے احمد بن اوریس نے بیان کیا ، ان سے محمد بن احمد نے ، ان سے

سہل بن زیاد نے ان سے احمد بن بشر نے ، ان سے محمد بن جمهور عمی نے ان سے محمد بن فصیل بن بیار نے ، ان سے عملیٰ اور عبداللہ بن سنان نے ، اس نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ " انہوں نے راو بیت عظمیٰ اور الہیت کبریٰ کے بارے میں فرمایا " کوئی شخص سوائے اللہ کے کسی شے کو کسی لاشے سے پیدا نہیں کرسکتا ۔ اور کسی شے کی جوہریت کو دوسرے جوہر کی طرف سوائے خدا کے کوئی تبدیل نہیں کرسکتا اور سوائے اللہ کے کسی شے کے وجود کو عدم کی طرف منتقل نہیں کرسکتا ۔

(۱۳) ہم ہے محمد بن موئ بن متوکل رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بمے ہے میرے والد نے ان سے ریان بن الصلت نے بیان کیا اس نے علی بن موئ الرضا علیہ السلام ہے ، انہوں نے اپنو انے اپنو والد گرامی اور دیگر آباء کرام علیہم السلام ہے انہوں نے امیرالمومنین علیہ السلام ہے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ جل بطالہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ " وہ شخص مجھ پر ایمان نہیں لایا جس نے میرے کلام کی تفسیر اپنی رائے ہے کی ، اور اس نے میری معرفت عاصل نہیں کی جس نے محمد میری مخلوق سے مشابهت دی اور وہ شخص میرے دین پر نہیں ہے جس نے میرے دین میں قیاس کو استعمال کیا ۔"

(۳۳) ہم سے ابو عبداللہ الحسین بن محمد شانی الرازی عادل نے بلغ میں ، ان سے علی بن مہرویہ قرویی نے ان سے داؤد بن سلیمان فرا، نے انہوں نے علی بن موسیٰ الرنسا (امام علی رنسا) علیہ السلام سے روایت بیان کی - انہوں نے اپنے والد اور دیگر آبا، علیم السلام سے ، انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام سے - آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ " تو حید نصف دین ہے اور رزق کو صدقہ کے ذریعہ طلب نزول کرو -

(۲۵) ہم سے محمد بن موئ بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان فرمایا، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے ، انہوں نے کہا کہ سعد آبادی نے ، انہوں نے کہا کہ میں نے علی بن موئ الرضا علیما السلام سے سنا وہ فرماتے تھے کہ "جس نے اللہ کو اس کی مخلوق سے مشابہ قرار دیا تو وہ مشرک ہے ۔ اور جس نے مکان (جگہ) سے موصوف کیا وہ کافر ہے جس چیز سے نہی کی ہے ، اس کی طرف نسبت دی تو وہ کاذب (جمونا) ہے ۔ بھرآپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی انعا یفتری الکذب الذین لایو منون بایات الله و اولیک هم الکذبون (سورة نحل ۔ آیت ۲۵۵) "سوائے اس کے نہیں کہ جموث کا بہتان وہی لوگ باندستے ہیں جو اللہ کی آیات پر ایمان نہیں لاتے ہیں اور یہ سب جموثے ہیں ۔"

(٢٩) ، ہم سے ابوالعباس محمد بن ابراہیم بن اسحاق طالقانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے ابو سعید حسن بن علی عدوی نے ، ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے ہیٹم بن عبداللہ رمانی نے ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے علی بن موئی الرنمانے اپنے والد گرامی موئی بن جعفر سے ، انہوں نے اپنے والد جعفر بن محمد سے ، انہوں نے اپنے پدرگرامی محمد بن علی سے ، انہوں نے اپنے والد کرامی علی بن الحسین سے ، انہوں نے اپنے والد ماجد حسین بن علی ملیم السلام سے حدیث بیان فرمائی ۔ انہوں نے فرمایا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے لوگوں کو مسجد کوفہ میں خطاب فرمایا ۔ آپ نے کہا:

" تمام شکرو ساس اس الله کا جو موجو د تھا اور کھے نہ تھا اور جس نے کسی شے کی موجو دگ کے بغیر موجو دات کی تکوین کی جس نے اشیا. کے حادث ہونے کی بنا. برائ ازلیت بر گواہ بنایا ۔ اور ای قدرت کے مقابلہ میں ان اشاء کو عجزے ممیز کیا اور اسینے دوام کے خبات پر ان اشیا. (مخلوقات) کو فنا پر مجبور کردیا ۔ کوئی جگہ اس سے خالی نہیں جس کی وجہ سے اس کی جگہ کا ادراک کیا جاسکے ۔ اور نہ اس کے لئے کسی منونہ کی مثال ہے جس سے اس کی کیفیت کا وصف بیان کیا جائے ۔ کوئی شے اس کے علم سے دور نہیں ہے کہ وہ اس کو نقطہ نظر سے جانے کہ اس کی حیثیت کیا ہے ؟ وہ ان متام باتوں کو جدا کرنے والا ہے جو اس نے صفات میں پیدا کی ہیں ۔ وہ اپن ذات کے ادارک سے روکنے والا ہے اس چیز سے جو اس نے ممکن ذاتوں کی تقسیم و تبدیلی سے نو ایجاد کی ہیں۔ وہ کبریائی و عظمت کی وجہ سے حالات کی تنام تر دخل اندازی سے خارج ہے ۔ اس کی حد بندی مہارت نام رکھنے والی ذمنی رسائیوں پر حرام (ممنوع) ہے اور اس کی کیفیت بیان کرنا فکر کی نقب نگانے والی گہرائیوں سے ماورا، ہے ۔اور اس کی صورت گری فطرتوں کی کشتیوں کی عوالمہ خوریوں پر ممنوع ہے ۔ جگہیں اس کی عظمت کی وجہ ہے اس کا اصاطہ و گھیراؤ نہیں کرسکتی ہیں ۔ مقداریں اس سے جلال کی وجہ سے اس کو ناب نہیں سکتی ہیں ، اس کو اندازہ و تخمین کے پیمانے اس کی کبریائی کی وجہ سے الگ اور جدا نہیں كر سكتے ۔ قوائے وہيمہ كے لئے اس كى حقيقت وكنه معلوم كرنا اور تصورات سے اس كى حد كو پالينا ممتنع و ممال ہے ۔ ذہنوں کے لئے ناممکن ہے کہ اس کا تمونہ یا مثل دکھا سکے ۔عقلوں کی کادشین اس کو دائرة احاطہ میں لانے سے مایوس ہو گئس ۔ علوم سے سمندر اس کی حقیقت و کنہ کی طرف اشارہ کرنے سے شرمندہ ہو گئے ۔ اوہام لطیغ اس کی قدرت کے وصف کی بلندی تک پہنچنے سے چھوٹے پر گئے ۔ وہ عدد و گنتی سے بغیر واحد ہے ، وہ دائم ہے جس کی انہا، نہیں وہ بغیر ستون کے قائم ہے ، وہ جنس نہیں ہے جو مختلف جنس اس کی برابری کرسکیں ۔ نه وہ شخص ہے کہ دیگر اشخاص و وجود اس ے مشابہہ ہوں ۔ نہ وہ اشیا، کی طرح ہے کہ جس پر صفات کا وقوع ہو ۔ عقلیں اس سے ادراک کی طوفان خیز موجوں میں کم ہوگئیں ۔ خیالات و افکار اس کے ذکر ازلیت کے احاطہ کرنے سے سرگشتہ و حیران ہوگئے ۔ زہاتیں اس کی تدرت کے وصف کو سمجھنے سے ناکام و شرمندہ ہو گئیں ۔ ذہن اس کے ملکوت (سلطنت) کے سمندروں کی گہرائیوں میں عزق ہو گئے ۔ وہ نعمتوں کی وجہ سے صاحب اقتدار ہے ۔ وہ بزرگی و عظمت کی وجہ سے ناقابل حصول ہے ۔ وہ اشیا. پر ملکیت رکھنے والا بے نہ زمانہ اس کو کہنہ و بوسیرہ کرتا ہے نہ کوئی وصف اس کا احاطہ کرسکتا ہے ۔ دنیاوی دشواریاں حرکستا کے

بغیر اسینے قرار کی سرحدوں میں اس کے سامنے سرا گلندہ ہیں ۔ اور اسباب کی بلندیاں اپنے اطراف و جوانب کی منتها میں اس کی تابع فرمان ہو گئیں ۔ وہ خود این ربو سیت پر تمام اقسام موجودات پر گوای لینے والا ہے ان موجودات کے عجز سے این قدرت پر ان کی پیدائش و صدوت سے اپنے قدیم ہونے پر اور ان کے زوال سے ائی بقا، پر گوابی لیتا ہے ۔ پس ان موجو دات و خلائق کے لئے اس کے ادراک کے سوا راہ فرار نہیں ہے اور نہیہ اشیاء اس کے اصاطبہ سے باہر نکل سکتی ہیں ۔ اور ند اشا، کے شمار کرنے میں کوئی رکاوٹ اور بردہ حائل ہے اور ند ان اشیا، پر اس کی قدرت ناممکن ہے - ان اشیاء کی کاریگری کے مطبوط و پختہ ہونے کی ایک علامت ہونا ، اور طبیعت و فطرت کی ترکیب سے ان اشیا. پر دلالت ہونا کافی ہے اور ان اشیاء پر ان کی جبلتوں کا حادث ہونا اس کی قدامت کے لئے کافی ہے ۔ ان اشیاء کی کاریگری کو مصبوط کرنے کی وجہ سے ان کے لئے عبرت و تعجب ہے ۔ نہ اِس کی طرف کوئی منسوب تعریف ہے ۔ نہ اِس کے لئے کوئی ضرب المثل ہے ۔ کوئی چیزاس سے یوشدہ نہیں ہے ۔ اس کی ذات ضرب الامثال اور پیدا کردہ صفات سے کہیں بالاتر ہے ۔ اور میں اس کی ربوبیت پر ایمان رکھتے ہوئے گوای دیتا ہوں کہ اس سے سواکوئی معبود نہیں ہے ۔ میری گوای اس شخص کے خلاف ہے جو اس کا منکر ہے ۔اور میں گوای دیتا ہوں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) اس کے بندے اور رسول ہیں جن کی جائے قرار بہترین مستقر (آرام گاہ) ہے ۔جو ممتاز ترین صلبوں اور یاک کروہ رحموں سے عالم وجود میں منتقل ہوئے ، جو شب و روز کی مسلسل کروش سے بعد بہتر معاون سے نکالے گئے ۔جو تمام پیدائش گاہوں میں سب سے افضل مگہ پیدا ہوئے ۔ ان کا تعلق انتہائی شان و شوکت والی بلندی سے ہے ۔ وہ اس در خت کی عزیز ترین اصل سے ہیں جس سے اللہ نے اپنے انبیا، کو پیدا کیا ۔ اور اس شجرہ سے اس نے اپنے یا کیزہ خوشہو والے معتمدو اماتنداروں کا انتخاب فرمایا ۔ جن کے ستون متناسب ہیں ، جن کی شاخیں دراز اور چھیلی ہوئی ہیں ، جن کی ٹہنیاں ترو تازہ ہیں ، حن کے پھل پخته بین ، جو الکریمة الحشاجو سرزمین کرامت و شرافت مین نگائے گئے اور محرّم و مقدس مقام میں اگے اور نشوونما یائے ۔ اس میں ان کی شاخیں مچھیلیں اور بارآور ہوئیں ۔ اس شجرہ نے قوت یائی ، اس شجرہ تک پہنچنا ناممکن ہے محروہ اس کے ذریعہ بلند ہو گیا مبال تک کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی روح الامین ، نورمبین اور کتاب مستبین کے تعاون سے بزرگی و کرامت عطا فرمائی ۔ براق کو اس کے قبضہ میں دیا ۔ ملائکہ نے ان سے مصافحہ کیا ، ان کے ذریعہ شیطانوں کو خوف و دہشت میں بسلا کیا ۔ ان کے ذریعہ بتوں اور دیگر (پرستش کردہ) خداؤں کو ڈھا دیا گیا ۔ ان کی سنت ر شدوہدایت ہے ، ان کی سیرت عدل اور ان کا حکم حق ہے ، جو ان کے پروردگار نے حکم دیا ، انہوں نے بجا لایا - جس کا حامل بنایا ۔ اس کو پہنچایا ۔ توحید کی وجہ سے ان کی دعوت کی وضاحت ہوگئ اور مخلوق پر ظاہر ہوگیا کہ الله وحده لاشركي كے سواكوئي معبود نہيں يہاں تك كه الله تعالى كى وحدانيت خالص ہودگئى ، اس كا وصف ربو بسيت ب - الله في تو حید کی وجہ سے ان کی جمت کو غالب و ظاہر کیا ۔ اسلام کے ذریعہ ان کا درجہ بلند فرمایا ۔ خدائے عزوجل نے ان ہی کے

لئے راحت و رحمت ، درجہ اور وسلم سے جو کھ ہے پیند فرمایا - اللہ تعالیٰ نے ان پر اور ان کی آل پر اتنی تعداد میں درود مجھیا ہے جتنا اپنے دیگر مرسل انہیا، پر بھیجا ۔

(۲۷) ہم ہے محد بن محد بن عصام کلین رحمہ اللہ نے بیان فرمایا ، ان سے محمد بن یعقوب کلین نے ، ان سے محمد بن علی بن علی بن علی بن علی بن عاتکہ نے ، ان سے حسین بن النفز الفہری نے ان سے ، عمر والا وزاعی نے ان سے ، عمرو بن شمر نے ان سے ، جابر بن یزید حفیٰ نے ان سے ، ابو جعفر محمد بن علی الباقر علیہم السلام نے ، انہوں نے ابنوں نے والد گرامی سے ، انہوں نے ابنے جدامجد سے ، انہوں نے فرمایا کہ امیرالمومنین (حضرت علی ابن ابی طالب) علیہ السلام نے اس خطبہ میں ارشاد فرمایا جو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی وفات کے سات دن کے بعد دیا جبکہ آپ جمع قرآن سے فارغ ہوگئے تھے ، آپ نے فرمایا ۔

" تمام شکرہ تعریف اس خدا کے لئے ہے جس نے ادہام و سخیلات کو اس کی ذات تک پہنچنے سے سوائے موجود ہونے کے عاج کردیا، اور عقلوں پر پردہ ڈالدیا ہے اس بات سے کہ وہ اس کی ذات میں شبہ و شکل کا تصور و سخیل کرسکے بلکہ اس کی ذات میں کوئی تفاوت و فرق نہیں ۔ اس کے کمال میں عددی تجزیہ کے ذریعہ اجزا، نہیں کرسکتے ۔ اس نے اشیاء کو جگہوں کے اختلاف کے بغیر ایک دوسرے سے جدا کیا ۔ ان اشیاء سے بغیر ملے ہوئے اس نے قدرت پائی ۔ بغیر آلات کی مدد کے اس نے ان اشیاء کو پہچانا جبکہ مخلوق کا علم بغیر آلات و اوزار کے نہیں ہوتا ۔ اس کے اور معلوم کے درمیان اس کے علاوہ کسی کا علم نہیں ہے ۔ اگر کہا جائے کہ وہ تھا تو ازلیت وجود کی توضع و تشریح کی بنا، پر کہا جاسکتا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ کی ذات پاک و منزہ ہے اس خوش کے قول سے جس نے اس کے علاوہ کسی کی بندگی کی اور اس کے علاوہ کسی کو معبود بنایا ۔

ہم اس محمد کے ساتھ اس کی محمد و شاء کرتے ہیں جو اس نے اپی مخلوق کے لئے پند کی اور جس کی قبولیت کو اپنی ذات کے لئے ضروری قرار دیا ۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں وہ واحد ہے اس کا کوئی شریک نہیں ، میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد اس کے بندے اور رسول ہیں ۔ یہ وو شہاد تیں قول کو سربلند اور عمل کو وو چند کرتی ہیں ، مقدار بلکی ہوجاتی ہے جب وہ دونوں اس سے اٹھائی جاتی ہیں ۔ میزان (ترازو) بھاری ہوجاتی ہے جب وہ دونوں اس سے اٹھائی جاتی ہیں ۔ میزان (ترازو) بھاری ہوجاتی ہے جب وہ ونوں اس میں رکھ دی جاتی ہیں ۔ ان ہی دونوں شہادتوں کے ذریعہ جنت حاصل ہوتی ہے ۔ اور دوزخ سے نجات ملتی ہے ۔ بل مراط سے گزرا جاسکتا ہے ۔ دونوں شہادتوں سے لوگ جنگ میں داخل ہوتے ہیں ۔ درود و سلام سے رحمت باتے ہیں ۔ مراط سے گزرا جاسکتا ہے ۔ دونوں شہادتوں سے لوگ جنگ میں داخل ہوتے ہیں ۔ درود و سلام سے رحمت باتے ہیں ۔ درود بھیجے اور سلام کرو جسیاکہ سلام کرنے کا حق ہے ۔

لوگو ا بے شک اسلام سے بڑھ کر کوئی شرف نہیں ۔ پرہمیزگاری سے عزیز ترکوئی کرم و بزرگی نہیں ۔ گناہوں

ے اجتناب سے بڑھ کر کوئی بناہ گاہ نہیں ، تو ہے کامیاب ترین کوئی سفارش کنندہ نہیں ۔ علم سے زیادہ نفع بخش کوئی خراند نہیں ۔ حلم سے بلند تر کوئی عربت نہیں ۔ ادب سے بلیغ ترین کوئی حسب نہیں ، غصنب سے گھٹیا کوئی نسب نہیں ۔ کوئی جمال عقل سے زیادہ آراستہ و پیراستہ نہیں ۔ جموٹ کی برائی سے بڑھ کر کوئی برائی نہیں ، خاموش سے زیادہ حفاظت کرنے والی کوئی شے نہیں ۔ عافیت سے زیادہ خوبصورت کوئی لباس نہیں ۔ اور کوئی غائب موت سے قیادہ قریب نہیں ۔

لوگو! جو شخص سطح زمین پر چلتا ہے وہ اپن قبر کی طرف جاتا ہے ۔ شب و روز زندگیوں کو خم کرنے میں تیز رفتاری سے معروف ہیں ۔ ہر جاندار کے لئے ایک روزی ہے ۔ ہر دانہ کے لئے ایک کھانے والا ہے اور تم موت کی غذا ہو ۔ اور بے شک جس نے گردش ایام کو بہچان لیا وہ تیاری سے غافل ند رہا ۔ کوئی مالدار اپنے مال کی وجہ سے اور کوئی فقیر این عزبت و قلت مال کی وجہ سے مرگز نجات نہیں یائے گا ۔

لوگو! جس کو خوف خدا ہے وہ ظلم سے بچا ۔ جس شخص نے اپی گفتگو پر دھیان نہیں دیا اس کی یہودہ گوئی ظاہر ہوگئ ۔ جس نے خیر کو شر سے نہیں پہچانا تو وہ جانوروں کی طرح ہے ۔ مستقبل کے بڑے فاقہ (احتیاج) کی موجودگ مصیبت کو چھوٹا نہیں کرتی ۔ دور ہو ، دور ہو تم نے ناداقفیت کا اظہار نہیں کیا سوائے اس کے جو تم میں نافرمانیاں اور گناہ پائے جاتے تھے ۔ اس نے راحت کو مشقت سے اور مفلی و محتدی کو آسودگ سے قریب نہیں کیا ۔ کوئی شرشر نہیں جس کے بعد دوزخ ہو ۔ ہر آسودگ مداحت سوائے جنت کے حقیر و کم تر ہے ۔ ہر غم جہم کے علاوہ عافیت ہے ۔

(۲۸) بیان کیا ہم ہے تمیم بن عبداللہ بن تمیم القرشی رضی اللہ عنہ نے ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہج ہے میرے والد نے روایت کرتے ہوئے حمدان بن سلیمان نیٹاپوری ہے ، اس نے علی بن محمد بن جمم ہے بیان کیا ، اس نے کہا کہ میں دربار مامون میں موجود تھا اور اس کے پاس علی بن موئ الرنسا علیجما السلام تشریف فرما تھے تو مامون نے ان سے عرض کیا کہ یا ابن رسول اللہ کیا یہ آپ کا قول نہیں ہے کہ انہیا؛ معصوم ہیں ، آپ نے فرمایا ہاں درست ہے ۔ علی بن محمد بن جمم نے کہا کہ بھر اس نے قرآن کی چند آیات کے متعلق دریافت کیا تو اس میں سے ایک سوال یہ بھی تھا کہ آپ بھے کو اللہ تعالیٰ کے حضرت ابراہیم کے اس قول کے بارے میں فرمائے فلما جن علیه المیل راکو کمبنا قال ہے ، حضرت امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام تین قسم کے لوگوں میں گھیرے ، و نے تھے ۔ ہو ان جہ وائد اس وقت ہوا جبکہ وہ اس تہہ خانہ میں رہے جس میں وہ چھپا دیئ گئے تھے ۔ اس جبکہ رات تھا گئ اور انہوں یہ واقعہ اس وقت ہوا جبکہ وہ اس تہہ خانہ میں رہے جس میں وہ چھپا دیئ گئے تھے ۔ اس جبکہ رات تھا گئ اور انہوں یہ واقعہ اس وقت ہوا جبکہ وہ اس تہہ خانہ میں رہے جس میں وہ چھپا دیئ گئے تھے ۔ اس جبکہ رات تھا گئ اور انہوں یہ واقعہ اس وقت ہوا جبکہ وہ اس تہہ خانہ میں رہے جس میں وہ چھپا دیئ گئے تھے ۔ اس جبکہ رات تھا گئ اور انہوں یہ واقعہ اس وقت ہوا جبکہ وہ اس تہہ خانہ میں رہے جس میں وہ چھپا دیئے گئے تھے ۔ اس جبکہ رات تھا گئ اور انہوں

کرتے ہیں تو ان کا چوتھا وہ خود ہوتا ہے۔ اور پانچ نہیں ہوتے کہ چھٹا ان کا وہ خود ہوتا ہے اس سے کمتر اور زیادہ جہاں بھی وہ ہوں مگر وہ ان کے ساتھ ہوتا ہے۔ وہ ایسا اول ہے کہ کوئی شے اس سے قبل نہیں ہے اور ایسا آخر ہے کہ جس کے بعد کوئی شے نہیں ۔ وہ قدیم ہے اور جو کچھ اس کے علاوہ ہے وہ مخلوق و پیدا کردہ ہے۔ وہ مخلوق کی صفات سے بہت بالا و بلند ترہے۔

(۱۳۳) بیان کیا ہم ہے ابو سعید محمد بن فنسل بن محمد بن اسحاق مشہور و معروف واعظ نے اپنے والد سعید سے جو نیشاپور میں معلم تھے ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم ہے ابراہیم بن محمد بن سفیان نے ، انہوں نے بیان کیا ہم ہے علی بن مسلمہ لیفی نے ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم ہے اسمعیل بن یحیٰ بن عبداللہ ن ان سے عبداللہ بن طلحتہ بن هجیم ہے ، انہوں نے کہا کہ بم ہے ابو سنان شیبانی سعید بن سنان ہے ، انہوں نے نحاک ہے ، انہوں نے نزال ابن سبره سے روایت بیان کی ، انہوں نے کہا کہ حضرت علی ابن ابی طالب علیما السلام کے پاس ایک یہودی آیا ۔ اس نے امیرالمومنین ہے عرض کیا کہ ہمارا رب کب ہے ہے ، تو حضرت علی نے فرمایا کہ لفظ " می " (کب) کسی چیز کے لئے اس وقت بولا جاتا ہے جب وہ شوود نہ ہو بھر وجود میں آئی ہو ۔ اور ہمارا بابرکت و بلند و بالا رب بغیر حقیقت و تو ح کے موجود ہے ۔ وہ بغیر کیف کے موجود ہے ۔ اور بخیر کسی جہلے کے قبل ہے بہلا ہے ، اس کی نہ کوئی غایت ہے اور نہ کوئی نہیں ہے تام غایتیں اس سے منقطع ہیں ۔ وہ تو ہر انتہا ہے ۔ وہ ہر شے کی غایت ہے اور اس کی غایت کی غایت کوئی نہیں ہے تمام غایتیں اس سے منقطع ہیں ۔ وہ تو ہر شام خایت کی غایت کوئی نہیں ہے تمام غایتیں اس سے منقطع ہیں ۔ وہ تو ہر غاید کی غایت ہیں اس سے منقطع ہیں ۔ وہ تو ہر شام خایت کی غایت ہیں اس سے منقطع ہیں ۔ وہ تو ہر

(۱۳۳) جے کو ابوالعباس فنسل بن فنسل بن عباس کندی جس کے بارے میں بچھ کو ۱۳۵۳ ہیں بہدان ہیں ابوازت دی اس نے کہا ہم سے محمد بن سہل لیمن عطار البندادی نے اپن کتاب سے لفظی طور پر ۱۳۵۰ ہیں بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھم سے عبداللہ بن محمد بلوی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے سے عمار بن زید نے بیان کیا اس نے کہا کہ بھے سے عبداللہ بن علا۔ نے ، اس نے کہا کہ بھے سے صالح بن سبیع نے ان سے عمرو بن محمد بن صعصعت بن صوحان نے بیان کیا ۔ اس نے کہا کہ میرے والد نے ابو المعتمر مسلم بن اوس سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ میں معبد کوفہ میں حضرت علی علیہ السلام کی مجلس میں عاضر تھا کہ ایک زرد رنگ کا آدمی جو گویا یمن کے بہودیوں میں سے تھا کہنے لگا کہ میر اس کے ابوالت کی تعریف ہو کہ جس کے بعد گویا ہم اس کو دیکھ رہے ہوں تو حضرت علی علیہ السلام نے خدا کی پاک بیان فرمائی اور اللہ عزوجل کی عظمت و بزرگ بیان کی اور اللہ عزوجل کی عظمت و بزرگ بیان کی اور اللہ کا شکرو سپاس جو ہر چیز سے بہلے ہے اور نہ کسی شے میں بہناں ہے ، وہ کسی وقت و زمان میں جدا نہیں ہوتا ، نہ وہ کسی چیز کے ساتھ ملتا ہے ، نہ وہ گمان و وہم ہے ، نہ وہ شخص ہے جو دیکھا جائے اور نہ وہ می چیز کے ساتھ ملتا ہے ، نہ وہ گمان و وہم ہے ، نہ وہ شخص ہے جو دیکھا جائے اور نہ وہ جسم ہے کہ جس کے بوتا ہوتا ، نہ وہ کسی چیز کے ساتھ ملتا ہے ، نہ وہ گمان و وہم ہے ، نہ وہ شخص ہے جو دیکھا جائے اور نہ وہ جسم ہے کہ جس کے بوتا ہوتا ، نہ وہ کسی چیز کے ساتھ ملتا ہے ، نہ وہ گمان و وہم ہے ، نہ وہ شخص ہے جو دیکھا جائے اور نہ وہ جسم ہے کہ جس کے بوتا ہوتا کے اس کے کہ جس کے بوتا ہوتا کی بیان فروز کھی جو دیکھا جائے اور نہ وہ جسم ہے کہ جس کے بوتا کہ جس کے کیا کے کور کیا کو کور کور کی کور کیا کور کے کور کی کور کور کی ک

اجراء کے جائیں ، ند وہ غایت والا ہے جس کی انتہا ہو ، ند وہ پیدا شدہ ہے کد دیکھا جائے ، ند وہ یوشیدہ ہے کہ جس کو ظاہر کیا جائے ۔ نہ وہ پردوں والا ہے کہ کسی جگہ مستور ہو ، وہ موجو د ہے اور نہ مکانات کے اطراف اس کو اٹھا سکتے ہیں ، نه بار بردار این قوت سے اس کو بلند کرسکتے اور اٹھاسکتے ہیں ، بعد فنا کوئی چیز نه ہوگی ۔ قوت واہمہ اس کی کیفیت بیان كرنے ميں حيران و سركر داں ہے ، وہ اشياء ميں كيفيت بيدا كرنے والا ہے ۔ اس كى ذات وہ ہے جو تغير مكان و جگه كے ہمیشہ رہے گی ۔ اور زمانوں کے اختلاف سے وہ فنا نہیں ہوگا ، ایک شان کے بعد دوسری شان میں وہ منقلب نہیں ہوتا ۔ وہ عقل و قلب کی دانائی سے بعید الفہم ہے۔ وہ اشیاء وامثال واقسام سے کہیں بلند ہے ، وہ بے مثل ہے ، غیبوں کا حانینے والا ہے ، اس بے خلق کے مدلولات نفی کروہ ہیں ، مخلوقات کے راز اس پر آشکارا ہیں ، وہ بغیر کیفیت کے مشہور ہے ، حواس کے ذریعہ اس کا ادراک نہیں کیا جاسکتا اور اس کا لوگوں سے موازنہ نہیں کیا جاسکتا ، نگاہیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں ۔ نه افکار و خیالات اس کا احاطه کر سکتے ہیں ، نه عقلین اس کا اندازہ نگاسکتی ہیں ، قوت و ہمه کی رسائی اس تک نہیں ہوتی ، پس ان تنام چیزوں کو جن کا اندازہ عقل کرتی ہے اور مثل کے ذریعہ پہچانی جاتی ہیں ، وہ محدود ہوتی ہیں ، اس کا اشباح (اشخاص) سے کس طرح وصف بیان کیا جاسکتا ہے اور قصح زبانوں سے اس کی جامع و مانع تعریف کسے کی جاسکتی ہے ؟ جب وہ اشیا، میں حلول نہیں کر ہا تو کسے کہا جاسکتا ہے کہ وہ ان میں موجود ہے ۔ وہ ان اشیا، سے دور نہیں ہے کہ کہا جائے کہ وہ ان سے جدا ہے ۔ کوئی جگہ اس سے خالی نہیں ہے کہ کہا جائے کہ وہ کہاں ہے ؟ وہ ان اشیا، سے حیبیدہ طور پر قریب نہیں ہے ۔ ندوہ افتراق کے ساتھ بعید اور دور ہے ۔ بلکہ وہ اشیا، میں بغیر کیفیت کے ہے وہ ہم سے شہ رگ سے زیادہ قریب ہے اور ہر بعید کی شاہت سے وہ بہت دور ہے ۔ اس نے اشیاء کو اصول ازلیت سے پیدا نہیں کیا ۔ند ان کو اول والی چیزوں سے پیدا کیا کہ جن کے پہلے چیزیں موجود ہوں ۔ بلکہ جو خلق کرنا چاہا اس نے خلق کیا اور ان کی فطرت کو مصبوط کیا ۔ جسی صورت چاہی ان کی صورت گری کی اتھی صورت بنائی ۔ اس کی ذات یاک و یا کیزہ ہے جو ان بلندی میں یکنا و منفرد ہے ۔ کسی چیز کے لئے اس کی طرف سے انکار و ممانعت نہیں ہے ۔ اس کی کسی ایک مخلوق کی بندگی و پرستش میں اس کا کوئی فائدہ نہیں ۔ دعا، کرنے والوں کے لئے اس کی اجابت و قبولیت جلدی کرنے والی ہے ۔آسمانوں اور زمین میں فرشتے اس کے مطبع و فرمانبردار ہیں ۔اس نے حضرت موسیٰ سے بغیر اعضا و جوراح اور ہو نثوں و تالو کی مدد کے کلام کیا ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات صفحات سے پاک و یا کیزہ اور بلند ہے ، پس جس شخص نے یہ خیال کیا کہ مخلوق کا معبود محدود ہے تو وہ خالق معبود سے جابل رہا ۔ خطبہ تو کافی طویل ہے ، ہم نے ضرورت کے مطابق اس میں سے کھے لے لیا ہے۔

(۳۵) بیان کیا ہم سے ابوالعباس محمد بن ابراہیم بن اسحاق طالقانی رضی اللہ عنہ نے ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے ابوالحمد عبدالعریز بن یحی جلودی بصری نے ، اس نے کہا کہ ہم کو محمد بن ذکریا جوہری غلابی بصری نے خبر دی ، اس

اٹھائے گا۔ اور میں اس کا بھی قائل ہوں کہ بعد ولایت واجب فرائض میں نماز ، زکواۃ ، روزہ ، تج ، جہاد ، امر بالمعروف اور نہی عن المنكر ہے ۔ حضرت علی بن محمد علیما السلام نے فرمایا کہ اے ابو القاسم یہی قسم بخدا اللہ كا وہ دین ہے جس كو اس نے بندوں كے لئے لبند فرمایا لہذا تم اس پر ثابت قدم رہو ۔ اللہ تعالیٰ تم كو دینوی و آخرت كی زندگی میں قول ثابت كے ساتھ ثابت قدم رکھے۔

#### باب (۳) ۔ واحد، توحید اور موحد کے معنی

(۱) میرے والد بزرگوار رضی اللہ عنہ نے ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ عطار نے روایت بیان کی احمد بن محمد بن علی علیہ اللہ عنی بین کی احمد بن علی علیہ اللہ میں بن محمد بن علی علیہ اللہ میں اللہ میں کہ واحد کے معنی یہ بین کہ جس پر تنام لوگ اپنی السلام سے دریافت کیا کہ واحد کے معنی یہ بین کہ جس پر تنام لوگ اپنی باتوں میں وحدانیت پر مجتمع ہوجائیں ۔

(۲) ہم ہے محمد بن محمد بن محصام کلینی اور علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رضی الله عنهما نے بیان کیا ۔ ان دونوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن یعقوب کلینی نے بیان کیا ، ان سے علی بن محمد الثانی (امام محمد تقی) علیہ السلام سے زیاد ہے ، انہوں نے ابوہاشم جعفری سے بیان کیا اس نے کہا کہ میں نے ابوجعفر الثانی (امام محمد تقی) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ واحد کے کیا معنی ہیں ؟ آپ نے جواب میں فرمایا کہ جس پر بتام زبانوں کا تو حید کے ساتھ اجتماع ہو جسیاکہ الله عزوجل نے فرمایا و لیمن سالتھم من خلق السموات والار ض لیقولن الله (مورة لقمان ۔ آیت میاکہ اور (اے رسول) اگر تم ان سے موال کرو کہ کس نے آسمانوں اور زمین کو خلق کیا تو وہ ضرور جواب دیں گے کہ

(٣) ہم سے محمد بن ابراہیم بن اسحاق طالقانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن سعید بن یحییٰ بردوری نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے سے ابراہیم بن صبیح بلدی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے سے میرے والد نے بیان کیا انہوں نے معافی بن عمران سے ، انہوں نے اسرائیل سے ، انہوں نے مقدام بن شریح بن حانی سے ، اس نے اپنے والد سے ، اس نے بیان ہے کہ ایک اعرابی جنگ جمل کے روز امیرالمومنین (علی ابن ابی طالب) علیہ السلام کی خدمت میں پہنچ کر کہنے لگا کہ کیا آپ اس کے قائل ہیں کہ اللہ واحد ہے ؟ اس کا بیان ہے کہ لوگ اس اعرابی کی خدمت میں پہنچ کر کہنے لگا کہ کیا آپ اس کے قائل ہیں کہ اللہ واحد ہے ؟ اس کا بیان ہے کہ لوگ اس اعرابی کے گرد جمع ہوگئے اور اس سے کہنے لگا کہ کیا تم امیرالمومنین کو پریشان قلب نہیں ویکھ رہے ہو ، امیرالمومنین نے فرمایا اس کو چھوڑو لیقیناً یہ اعرابی جس ذات کے متعلق چاہتا ہے وہ وہی ذات ہے جو ہم پوری قوم سے جاہتے ہیں ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ اے اعرابی " اللہ واحد ہے "کا قول چار قسموں پر مشتمل ہے ، ان میں سے دو وجوہات تو اللہ تعالیٰ پر جائز و مناسب فرمایا کہ اے اعرابی " اللہ واحد ہے "کا قول چار قسموں پر مشتمل ہے ، ان میں سے دو وجوہات تو اللہ تعالیٰ پر جائز و مناسب فرمایا کہ اے اعرابی " اللہ واحد ہے "کا قول چار قسموں پر مشتمل ہے ، ان میں سے دو وجوہات تو اللہ تعالیٰ پر جائز و مناسب

نہیں ہیں اور دو وجوہات اس کے بارے میں قائم و ثابت ہیں ۔ پس دو وجوہات جو اس پر درست نہیں ہوسکتی ہیں تو کہنے والے کا قول ہے کہ وہ واحد ہے ، اس سے اس کا مقصد اعداد (گنتی) ہیں ۔ یہ نامناسب وناجاز ہے اس لئے کہ جس کا کوئی دوسرا نہ ہو وہ باب اعداد میں داخل نہیں ہوسکتا کیا تم نہیں دیکھتے کہ اس نے کفر کیا جس نے کہا کہ وہ تین کا تعییرا ہے ۔ اور کہنے والے کا یہ کہنا کہ وہ توئ میں سے واحد ہے ، تو اس سے اس کی مراد جنس میں سے نوع کی ہے ۔ یہ جس اس کی مراد جنس میں سے نوع کی ہے ۔ یہ جس اس کی مراد جنس میں سے نوع کی ہے ۔ یہ جس اس کے لئے نامناسب ہے اس لئے کہ وہ تشہیہ ہے (بعنی اللہ تعالیٰ کے لئے وحدت عددی اور نوعی دونوں ناجائز ہیں) اور ہمارا رب اس سے جلیل و بلند ہے ۔ لیکن وہ دو وجوہات جو اس کے بارے میں ثابت ہوتی ہیں وہ کہنے والے کا یہ کہنا کہ وہ واحد ہے اور اس کے لئے اشیاء میں کوئی مشابہت نہیں ہے ۔ ہمارا رب اس طرح کا ہے ۔ اور قائل کا یہ قول کہ اللہ عزوجل یکنائی کے معنی میں ہے اور اس سے آور اس سے آس کی مراد یہ ہے کہ وہ وجو د ، عقل اور وہم میں منقم نہیں ہوتا تو ہمارا رب الیما ہی ہے ۔

اس کتاب سے مصنف فرماتے ہیں کہ میں نے اس شخص ہے جس کے دین اور لغت و کلام کی معرفت و پہچان پر اعتماد و اعتبار كرنا ہوں ، سنا كه وه كهنا ہے كه كہنے والے كايه كهنا كه واحد ، اثنين اور ثلاث اس كے آخر تك اصل لغت میں اظہار کیت کے لئے وضع کئے گئے ہیں جن بران کا اطلاق ہوتا ہے نہ اس لئے کہ وہ مسی ان کی وجہ سے اس کی حقیقت کا نام یا تا ہے یا اس لئے کہ ان کے معنی اس کے علاوہ ہیں جو انسان علم حساب کے ذریعے سیکھنا اور جانتا ہے اور بحس پر انگلیوں کے بوروں اکائیوں ، دہائیوں ، سینکروں اور ہزاروں کو ضبط کرنے میں گھومتے ہیں ۔ اس طرح جب کوئی دوسرے تخص کو بتانا چاہے کسی شے کی حقیقی کیت (اصل) کے متعلق تو وہ اس کے مخصوص نام سے موسوم كرے كا كر دو لفظ واحد كو اس سے وابستہ كردية ہے اور اس پر جياں كردية ہے جو اس كى كميت پر دلالت كرتا ہے ، اس ك علاده اس ك ديگر اوصاف ير دلالت نہيں كريا -اى وجہ و سبب سے كہنے والا كہتا ہے " اكب ورہم " اس سے اس كى مراد فقط امک درہم ہے ۔ کبھی وہ درہم وزن کے ساتھ ہوتا اور کبھی ڈھلا ہوا درہم ہوتا ہے ۔ اور اگر کوئی بتانے والا اس کے وزن کے متعلق بتانا چاہے تو وہ کم گا" وزن میں ایک درہم ہے " اور جب کوئی شخص یہ چاہے کہ اس کی تعداد اور تكسالى ہونے كو بتائے تو وہ كھے گاكہ تعداد كے ساتھ اكب درہم اور تكسالى اعتبار سے اكب درہم ، اس بنياد پر كہنے والا كمتا ہے کہ وہ ایک آدمی ہے ۔ اور وہ آدمی واحد ہو اس معنی میں کہ وہ انسان ہے اور دو انسان نہیں ہیں ۔ وہ آدمی ہے اور دو آدمی نہیں ہیں ۔ وہ شخص ہے اور دو شخص نہیں ہیں ۔ وہ آدمی فضل میں واحد ، علم میں واحد ، سخاوت میں واحد ، شجاعت میں واحد ہو ۔ پھر جب کوئی بتانے والا اس کی کمیت و مقدار کے متعلق خبر دے اور کھے " وہ ایک آدمی ہے " تو اس کا قول اس بات کی دلیل ہے کہ وہ ایک آدمی ہے دو نہیں ہیں ۔ اور جب وہ اس کے فضل کے متعلق آگاہ کرے اور کھے کہ یہ لینے زمانہ کا ایک ہے (یگانہ عصر) تو یہ قول اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس کا فضل میں کوئی ثانی (دوسرا) نہیں

ہے ۔ اور جب وہ چاہے کہ اس کے علم پر دلالت کرے تو کمے گا "کہ وہ اپنے علم میں واحد ہے " پس اگر اس کا قول واحد لینے مجرد ہونے کے باوجود فضل اور علم پر دلالت کرے گا جساکہ اس نے اپنے مجرد ہونے کے ساتھ کمیت پر دلالت کی ہے تو جس پر بھی واحد کا لفظ بولا جائے گا تو اس سے مراد فانسل ہوگا جس کا فضل میں کوئی دوسرا نہ ہو اور عالم ہوگا جس كا علم ميں كوئى ثانى شد ہو ، اور جواد (سخى) ہوگا جس كا سخاوت ميں كوئى دوسرا مثل شد ہو - مجر جبكه اليها شد ہو تو يد بات صح تابت ہوئی کہ اس لفظ کے مجرو استعمال سے اس شے کی کمیت کے سوا کوئی دوسرے معنی کی طرف رہمنائی نہیں ہوتی ۔ ورنہ کہنے والے کے اس قول واحد عصر لا و دھر لا کے کوئی معنی نہیں ہوں گے جس کی طرف ان کی نسبت دی گئ ہے اور نہ ان کے علم و شجاعت کی قید لگا کر کوئی معنی ہوں گے اس لئے کہ وہ تو بغیر کسی زیادتی اور تقییید ے انتہائی فضل ، انتہائی علم و شجاعت پر دلالت ہی کرتے ہیں ۔ پس جبکہ اس کے ساتھ کسی لفظ کی زیادتی اور کسی شے ے تقیید کی ضرورت پڑجائے تو ہمارا کہنا صحح ہوگا۔ تو ثابت ہوگیا کہ کہنے والے کا کلمہ " واحد " جب کسی شے پر بولا جائے گا تو وہ اپنے مخصوص اسم میں محض اپن کمیت پر دلالت کرے گا اور اس کی دلالت اس کہی ہوئی چیز کے فضل و کمال اور فضل ، علم اور جو د میں یگانہ و بے مثل ہونے پر ہوگی ۔ اور واضح کر دیا کہ ایک درہم کبھی وزن میں اور کبھی گنتی میں اور کھی تکسالی طور پر ہر ایک درہم ہوتا ہے اور کھی وزن میں دو درہم اور تکسال میں ڈھلا ہوا ایک درہم ہوتا ہے اور کھی وہ دو انتی ( دانق ۔ درہم کا مچینا حصہ) میں جے دو انتی ہوتے ہیں اور پییوں میں ساتھ بیسے ہوتے ہیں اور چند اجزا. کے ساتھ وہ بہت ہوجاتے ہیں ۔ اس طرح عبد ایک عبد ہوتا ہے اور کسی ایک وجہ سے وہ دو عبد نہیں ہوتے ۔ اور وہ ایک شخص ہوتا ہے اور کسی سبب سے وہ دو شخص نہیں ہوتے ۔ وہ بہت سے اجراء ہوتے ہیں اور بہت سے حصے ہوتے ہیں اور ان حصوں میں سے تمام حصوں کے بہت سے متحد جوہر ہوتے ہیں جو ایک دوسرے سے متحد ہوتے ہیں اور ان کا ایک حصہ دوسرے حصہ سے ترکیب یاتا ہے ۔ اور ایک عبد واحد نہیں ہوتا ۔ اگرچہ ہم میں سے ہر ایک بذات ایک عبد ہو ۔ اور عبد واحد نہیں ہوتا اس لئے کہ کوئی عبد الیہا نہیں کہ جس کے وجود میں یا مقدور میں مثل نہ ہو ۔ یہ بات صحیح ہے كه عبد كے ليے مثل ہو اس ليے كه وہ اپنے ان اوصاف سے يگاند و يكتا نہيں ہوا جن كى وجه سے وہ عبد مملوك ہوا ہے -لازم ہوا کہ اللہ عزوجل اپنے اعلیٰ اوصاف اور اسماء حسیٰ کی وجہ سے یکتا ویگانہ ہو تاکہ وہ ایک معبود ہو اور اس کا کوئی مثل نہ ہو ، وہ واحد ہو جس کا کوئی شرکی نہ ہو اور کوئی معبود اس سے علاوہ نہ ہو ۔ اللہ تعالیٰ واحد ہے ، اس سے علاوہ كوئى معبود نہيں - وہ واحد قديم ہے ، اس كے علاوہ كوئى قديم نہيں وہ واحد موجود ہے نه وہ حلول كرنے والا ہے نه كسى جگہ میں ہے ۔ سواتے اس کے کوئی موجود اس طرح کا نہیں ہے وہ واحد شے ہے کہ کوئی شے اس کی ہم جنس نہیں ۔ نہ كوئي شے اس كى ہم شكل ہے نہ كوئى شے اس كى ہم شبيد ہے اور كوئى شے اس طرح كى نہيں مگر وہ (اللہ ) ہے - وہ تو اس طرح کا موجود ہے جو وجود میں غیر منقسم ہے اور نہ وہم و خیال میں ۔ وہ شے ہے کہ کوئی شے کسی طرح اس کے مشابہ

نہیں ہوسکتی ۔ وہ معبود ہے کہ کوئی معبود کسی سبب و نوعیت ہے اس کے سوا معبود نہیں ہوسکتا ۔ ہمارا یہ کہنا یا واحد یا احد شریعت میں اسم خاص ہوگیا جو اس کے غیر کے لئے نہیں ہے ، سوائے اللہ عزوجل کے اس نام سے کسی کو موسوم نہیں کیا جاسکتا ہے ، اس طرح ہمارا یہ قول ہے کہ اللہ اسم ہے غیر اللہ کو اس نام سے موسوم نہیں کیا جاسکتا ۔

اس بارے میں دوسری تفصیل ہے ہے کہ کسی شے کا شمار ان چیزوں کے ساتھ ہوتا ہے جو اس کی ہم جنس و ہم شکل اور ایک جیسی ہوں ۔ کہا جاتا ہے کہ ہے ایک آدی ہے ، یہ دوآدی ہیں اور یہ تین آدی ہیں اور یہ ایک عبد ہے اور یہ سیاہ رنگ کا ہے ، اور یہ دو عبد ہیں ، یہ دونوں کالے ہیں ۔ اس بنیاد پر یہ کہنا مناسب نہیں کہ یہ دو اللہ ہیں اس کئے کہ کوئی اللہ نہیں ہے سوائے ایک اللہ کے ۔ اس لئے اس بنا، پر اللہ کا گنتی اور عدد کے ساتھ شمار نہیں کیا جاسکتا اور یہ وہ اس وجہ ہے کسی وجہ کی بنا، پر عدد میں داخل ہوسکتا ہے ۔ کبھی شے کا شمار غیر ہم جنس و غیر ہم شکل میں کیا جاتا ہے کہا جاتا ہے کہ یہ سفید ہے اور یہ دونوں مفید و سیاہ ہیں ، یہ نو لتجاد ہے اور یہ دونوں نولتجاد ہیں ۔ یہ دونوں مولان نہیں کیا جاتا ہیں اور نہ دو دونوں مخلوق ہیں بلکہ ان میں ہے ایک قد یم ہے اور دوسرا محدث (نولتجاد، نو پیدا شدہ) ہے ۔ ان میں ہیں اور نہ وہ دونوں مخلوق ہیں بلکہ ان میں ہے ایک قد یم ہے اور دوسرا محدث (نولتجاد، نو پیدا شدہ) ہے ۔ ان میں ہم جات کی بنا، پر اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے مایتکون من نجوی ثلثة الا مو رابعھم و لا احنی من ذکک و لا اکثر الا مو معھم این ماکانوا (سورة مجادلہ ۔ آیت ) " تین آومیوں میں سمم و لا ادنی من ذکک و لا اکثر الا مو معھم این ماکانوا (سورة مجادلہ ۔ آیت ) " تین آومیوں میں موں یا زیادہ بہاں مجی ہوں دہ ان کے ساتھ ہوتا ہوتا ہے ۔ " اور اس طرح ہمارا قول کہ دہ ایک مرد ہوتو یہ تو ہوں اس کے دفشل پر دلالت نہیں کرتا ۔ اس طرح ہمارا یول کہ فلاں ، فلاں کا ثانی (مش ، دوسرا) ہے کی دلالت مخض اس کے دود پر ہے ۔ اور جو اس کے فضل پر دلالت کش اس کی دفتر سے ۔ اور جو اس کے فضل پر دلالت کش اس کا نی ہوتا ہے ۔ اور اس کے فضل پر حالات کرتا ہے طالانکہ کب کہا گیا کہ دہ فضل یا کمال یا علم میں ثانی ہے ۔

لیکن تو حید البیٰ کا ذکر تو وہ اس کی صفات علیا، اور اس کے اسما، حین کے ذریعہ ہے ۔ وہ اس طرح واحد اللہ ہم جس کا کوئی شرکی و مشابہ نہیں اور موحد وہ شخص ہے کہ جو اپن بصیرت، معرفت، بقین اور انطاع کی بنا، پر اللہ تعالیٰ کو اس کے بلند صفات اور اسما، حسیٰ کے ساتھ اس کا اقرار کرے ۔ اور جبکہ ایسا ہو کہ کسی شخص نے اللہ تعالیٰ کو اس کے اوصاف علیٰ اور اسما، حسیٰ کے ساتھ اقرار نہیں کیا تو وہ اوصاف علیٰ اور اسما، حسیٰ کے ساتھ یکتا نہیں جانا اور اس کی توحید کا اس کے اوصاف علیٰ کے ساتھ اقرار نہیں کیا تو وہ موحد غیر موحد ہے ۔ بسااوقات جابل لوگ کہتے ہیں کہ جس نے اللہ کو ایک مانا اور اس کا اقرار کیا کہ وہ واحد ہے تو وہ موحد ہے آگرچہ اس نے اللہ کو ان صفات کے ساتھ موصوف نہیں کیا جن ہے وہ یکتا ہوا کیونکہ اصل لغت میں جس نے کسی شخص نے ہے آگرچہ اس نے اللہ کو ان صفات کے ساتھ موصوف نہیں گیا جن سے وہ یکتا ہوا کیونکہ اصل لغت میں جس شخص نے ہے گو واحد مانا تو وہ موحد ہے ۔ تو اس کے لئے کہا جائے گا کہ ہم نے اس کا انگار کیا ہے ، اس لئے کہ جس شخص نے ہے گان کہا کہ اس کا رب ایک اللہ اور ایک شے ہے بھر اس نے اس کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے گان کیا کہ اس کا رب ایک اللہ اور ایک شے ہے بھر اس نے اس کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے گان کیا کہ اس کا دوسرے موصوف کو ان صفات کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے گان کیا کہ اس کا درسرے موصوف کو ان صفات کے گان کیا کہ اس کا دوسرے موصوف کو ان صفات کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے کہ بھر اس کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے اس کیا تھیں کیا جس کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے دوسرے موسوف کو ان صفات کے ساتھ ایک دوسرے موصوف کو ان صفات کے دوسرے موسوف کو ان صفات کے دوسرے موسوف کو ان صفات کے ساتھ ایک دوسرے موسوف کو ان صفات کے دوسرے کیا ہو کیا کہ دوسرے کو ان صفات کے دوسرے کیا ہو کیا ہو کو دوسرے کو دوسرے کو اس کے دوسرے کو ان صفات کے دوسرے کو دوسرے کو دوسرے کیا ہو کو کو دوسرے کو دوسرے

ساتق آبت کردیا جن سے اس کو ایک ماناتھا تو وہ تنام امت اور دیگر تنام امتوں کے نزدیک " شوی " ہے غیر موصد ہے مشرک و مشبہ غیر مسلم ہے ۔ اور اگر اس نے یہ خیال کیا کہ اس کا رب ایک اللہ ، ایک شے اور ایک موجود ہے اور جب ابیہا ہو تو واجب ہوا کہ اللہ حبارک و تعالیٰ یکتا ہو ان صفات کی وجہ سے حن کے سبب سے وہ الہیت میں منفرد و یگانہ ہوا اور وحدانیت سے ان کے ذریعے اکیلا رہا تاکہ محال ہوجائے کہ کوئی دوسرا اللہ (معبود) ہو اور اللہ واحد ہو، معبود واحد ہو جس کا نہ کوئی شرکی ہونہ کوئی شہیہ ہو اس لئے کہ اگر وہ ان صفات کے سابھ اکیلا و تنا نہیں ہوا تو اس کے لتے کوئی شرکی و شبسیہ ہوگا۔ جس طرح ایک عبد (بندہ) جبکہ وہ اپنے ان اوصاف سے کہ جن کے سبب وہ بندہ ہوا، اکیلا اور تنها نہیں ہوا تو اس سے لئے کوئی مثل و شہیہ ہوگا ۔ عبد واحد نہیں ہوتا اگرچہ ہم میں سے ہر ایک ایک عبد ہے اور جب الیہا ہوگا تو جس نے اس کو اس کی صفات میں متوحد (یکنا) مانا اور اس نے جن چیزوں سے ساتھ اس کو بہجانا ہے ، اقرار کیا ۔ اور اس پر پختہ لیٹین رکھا ہے تو وہ موحد ہے اور وہ اپنے رب کی تو حید کا عارف ہے ۔ اور وہ اوصاف جن کی وجہ سے الله عزوجل میکنا ہوا اور اپن ربو بہت میں ان صفات کی وجہ سے یگانہ ہوا ، وہ اوصاف ہیں جن میں سے ہر ایک كا اقتصاءي ہے كدان كاموصوف واحد ہو جس ميں كوئى دوسرا شركك مد ہو اور سوائے اس كے كسى كا وصف بيان شركيا جائے اور اوصاف ہمارے اس کے لئے اس وصف کی طرح ہیں کہ وہ موجود واحد ہے اس کے لئے یہ صحح نہیں ہوگا کہ وہ کسی شے میں حلول کرنے والا ہے اور نہ یہ مناسب ہوگا کہ کوئی شے اس میں حلول کرے ۔اس کے لئے عدم و فنا اور زوال نہیں ہیں وہ اس وصف کا اس لئے مستق ہے کہ وہ اول الاولین اور آخرالاخرین ہے ۔ وہ قادر ہے جو چاہتا ہے کر تا ہے ۔ اس پر ضعف و عجز طاری نہیں ہوتے ۔ وہ اس وصف کا اس لئے مستق ہے کہ وہ تمام قدرت رکھنے والوں سے زیادہ قادر ہے ۔ اور تمام غالب آنے والوں سے زیادہ غالب ہے ، وہ عالم ہے کوئی سے اس سے یوشیدہ نہیں ۔ کوئی شے اس سے غائب نہیں ۔اس کے لئے جل ، سہو، شک اور نسیان درست نہیں ۔وہ اس وصف کا اس لئے مستحق ہے کہ وہ تمام جاننے والوں سے زیادہ عالم ہے وہ حی (زندہ) ہے اس کے لئے موت اور اونگھ (غنودگی) نہیں ۔اس کی طرف کوئی منفعت نہیں لو فتی ہے اور ند اس کو معزت پہنچی ہے ۔ وہ اس وصف کا اس لئے مستحق ہے کہ وہ باتی رہنے والوں میں ہمسینہ باتی رہے والا ہے ۔ اور کاملوں میں سب سے زیادہ کامل ہے ۔ وہ غافل ہے اس کو کوئی شے دوسری شے سے غافل نہیں كرتى يدكوئى چيزاس كو عاجزكرتى ب، يدكوئى شے اس كوكام كرنے سے روكتى ہے - وہ اس وصف كا اس كے مستق ہے کہ وہ اولین و آخرین کا معبود ہے اور تمام خالیقوں سے بہتر ہے ۔ اور حساب دانوں سے زیادہ تیز ہے ۔ وہ غنی ہے اس کے لئے قلت و کی نہیں ۔ وہ بے نیاز و بے پرواہ ہے اس کو کوئی حاجت و ضرورت نہیں ۔ وہ عادل ہے اس سے کوئی عیب ملق نہیں نه اس کی طرف کوئی نقص راجع ہوسکتا ہے ، وہ حکیم ہے اس سے حماقت سرزد نہیں ہوتی ۔ وہ رحیم ہے نرم دل نہیں ہے کہ اس کی رحمت میں کشادگی ہوجائے ۔ وہ علیم ہے اس کو کسی چیز کے بنانے میں اس سے عجلت وقوع

پنیر نہیں ہوتی ۔وہ اس وصف کا اس کے مستق ہے کہ وہ نتام عدل کرنے والوں سے زیادہ عادل ہے ، احکم الحاکمین اور حساب کرنے والوں سے زیادہ تیز ہے ۔ اور یہ اس طرح وہ حساب کرنے والوں سے زیادہ تیز ہے ۔ اور یہ اس کے کہ وہ اول الادلین ہے جو صرف واحد ہوتا ہے ۔ اس طرح وہ قادرین میں سب سے زیادہ قدرت رکھنے والا عالموں میں سب سے زیادہ عالم ، حاکموں میں سب سے زیادہ حکم کرنے والا اور نالیقوں میں سب سے بہتر ہے ۔ پس جو بھی اس معیار پر اترے تو جو ہم نے اس کے لئے کہا ہے وہ مستح و ورست ہے الله کی مدد سے توفیق چاہتے ہیں ۔ اس سے تحفظ اور سیر می راہ کی طرف ہدارت چاہتے ہیں ۔

# باب (۴) قل الله احد (آخرتك) كي تفسير

ہم سے ابو محمد جعفر بن علی بن احمد فقیہ قی نے مچرایلاقی رضی الله عند نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابو سعید عبدان بن فضل نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابوالحن محمد بن بیعقوب بن محمد بن یوسف بن جعفر بن ابراہیم بن محمد بن علی بن عبداللہ بن جعفر بن ابی طالب نے شہر مجدہ میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابو بكر محمد بن احمد بن شجاع فرغاني نے بيان كيا ، انہوں نے كہا كه بھے سے ابوالحس محمد بن حماد عنبرى نے مصر ميں بيان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے اسمعیل بن عبدالجلیل برقی نے بیان کیا ان سے بختری وهب بن وهب قرشی نے اس نے حضرت ابو عبدالله الصادق جعفر بن محمد سے ، انہوں نے اپنے والد محمد بن علی الباقر علیهم السلام سے الله تعالیٰ کے قول " قل مو الله احد " ك بارك مين فرمايا " قل " ليني تم ظاهر كردواس كوجو بم نے تهماري طرف وي كي اور بم نے تم کو جس کے ذریعہ ان حروف کو جمع کرنے کی خبر دی جو ہم نے تم کو پڑھائے تاکہ ان کے ذریعے جو شخص مور سے سنے وہ ہدایت یائے اور وہ شہید (گواہ) ہے اور " هو " (وہ) اسم مکن ہے جو غائب کی طرف اشارہ کررہا ہے ۔ وہ ثابت و مقرر معنى پر تبييه خبردار كرنے كے لئے ہے اور " و " حواس خمسہ سے غائب كى طرف اشارہ ہے جس طرح كم تمهارا " حذا " كنا حواس خمسہ کے سلمنے کی طرف کا اشارہ ہے ۔ اس کی وجہ سے کفار نے لینے خداؤں کی واقفیت حرف اشارے سے جو شاہد بھی ہے اور مدرک (ادراک کیا ہوا ہے) سے کرائی ہے ۔ انہوں نے کہا " یہ ہمارے محسوس اور آنکھوں سے ادراک كئے ہوئے خدا ہیں تو اے محمد ! تم اپنے اس معبود كى طرف اشارہ كروجس كى طرف تم بلاتے ہو تاكہ ہم اس كو ديكھيں اور اس كا ادراك كرسكي تو الله تبارك وتعالى نے قل هو الله احد كو نازل فرمايا - پس (وه) ثابت كے لئے ثابت كريا ہے اور " و " نكابوں كے ادراك اور كمس حواس سے غائب كى طرف اشارہ ہے اور الله اس سے بلند و بالا ہے بلكه وه نگاہوں کا ادراک کرنے والا أور حواس کا موجد ہے -

(۲) (امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ ) مجھ سے میرے والد نے اپنے والد کے ذریعہ بیان فرمایا - انہوں نے امیرالمومنین علیہ السلام سے روایت بیان کی کہ انہوں نے فرمایا کہ میں نے خواب میں بدر سے پہلے ایک رات حضرت

عمر علیہ السلام کو دیکھا تو میں نے ان سے کہا کہ مجھ کو دشمنان دین پر غلبہ یانے کے لئے کچ تعلیم کیجے تو انہوں نے کہا كه تم " يا هو يا من لا هو الا هو " (اب وه ذات اب وه كه جب كي نه تما مر وه تما) كمو جب صح بوئي توس ف خواب کا تذکرہ جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کیا تو آپ نے فرمایا کہ اے علی ! تم کو اسم اعظم کی تعلیم دی گئ ہے تو جنگ بدر میں میری زبان پرید کلمہ تھا۔ اور امیرالمومنین علیہ السلام نے قبل مو الله احد کی تلاوت کی اور اس کے بعد یا ہو یامن لا ہو الا ہو ، تو مجھ کو بخش دے اور کافروں پر میری مدد فرما کا ورد کیا ۔ حضرت علی علیہ السلام بھگ صفین میں ان الفاظ کو ادا فرما رہے تھے اور مخالفوں پر حملہ کررہے تھے تو عماد بن یاسرنے آپ سے عرض کیا کہ اے امیرالمومنین یہ کیا کنائے ہیں ۔آپ نے فرمایا یہ اللہ کا اسم اعظم اور توحید البیٰ کا ستون ہے کہ اس کے علاوہ کوئی اللہ نہیں ہے پھرآپ نے اس آیت کی ملاوت فرمائی شھد الله انه لا اله الا هو (مورة آل عمران - آیت ۱۸) " اللہ نے گوای دی کہ کوئی معبود نہیں ہے " مگریہ لوگوں کے اجماع کے چھٹ جانے کے بعد آخر حشر تک مچر آپ نے گھوڑے سے اتر کر زوال سے وہلے چار رکعت نناز اداکی ۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ کے معنی اس معبود کے ہیں کہ ساری مخلوق اس سے بارے میں حیران و سرگرداں ہے اور اس کی طرف رجوع کرتی ہے ۔ الله تعالیٰ نگاہوں کے ادراک کرنے سے یوشیہ ہے اور اوہام و خیالات سے جھیا ہوا ہے ۔ امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ الله ے معنی اس معبود کے ہیں کہ جس کی ماہیت کے ادراک اور کیفیت کے اعاطہ کرنے سے ساری خلق عاجز و متحیر ہو ۔ اور عرب کہتے ہیں : آدمی عاجز آگیا جبکہ وہ کسی چیز کے بارے میں حیران ہو اور پر علم کے طور پر اس کا احاطہ نہ کرسکے -اور عقل زآئل ہونے کے قریب پہنچ گئ جب وہ کسی شے سے ڈر کر اور خوف کھا کر اس کی پناہ جاہتا ہے ۔ لہذا اللہ مخلوقات کے حواس سے پوشیرہ ہے ۔

امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ الاحد الفر د المتفر د اور الاحد و الواحد کے ایک ہی معنی
ہیں اور وہ ایسا منفرد ہے کہ جس کی کوئی نظیر و مثل نہیں ۔ اور تو حید وحدت کا اقرار کرنا ہے اور وہ یکتا ہونا ہے ۔ واحد
وہ بالکل الگ ہے جو کسی شے میں ظاہر نہیں ہوتا اور نہ کسی چیز سے متحد ہوتا ہے اور پھر انہوں نے کہا کہ عدد کی بنیاد
واحد سے ہے اور واحد کا تعلق عدد سے نہیں کیونکہ عدد واحد پر واقع نہیں ہوتا بلکہ دو پر بولا جاتا ہے ۔ لیس اللہ احد کے
قول سے معنی اس معبود کے ہیں کہ مخلوقات اس کے ادراک اور اس کی کیفیت کے احاطہ کرنے سے عاجز ہیں وہ اپنی
خدائی میں فرد ہے اور این مخلوق کے صفات سے بلند و بالا ہے ۔

(٣) امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ میرے والد بزرگوار زین العابدین نے اپنے والد ماجد حضرت حسین بن علی علیما السلام سے حدیث بیان فرمائی کہ " صمد " وہ ہے کہ جس میں کھوکھلا پن اور کشادگی نہیں ہے اور صمد وہ ذات ہے کہ جس کی مرداری انتہا تک پہنچ گئ ہو۔ اور صمد وہ ذات ہے جو نہ کھاتا ہے نہ پہتا ہے۔ جو نہ سوتا ہے اور صمد وہ

ممیشہ رہنے والی ذات ہے جو کم یزل اور لایزال ہے (جو ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا)

محضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ محمد بن حنفیہ رمنی اللہ عنہ فرماتے تھے کہ صمد بذات خود قائم ہے وہ لینے غیر سے بے نیاز ہے ۔ ان کے علاوہ کسی نے کہا کہ صمد فساد سے بلند ہے اور صمد وہ ہے کہ جس کا بدلنے والی اشیا، سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا ۔

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ صمدہ - اطاعت کردہ سردار ہے کہ جس کے اوپر کوئی حاکم اور منع کرنے والا نہ ہو ۔ یہ بھی فرمایا کہ علی بن الحسین زین العابدین علیجما السلام سے صمد کے متعلق وریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ صمد وہ ہے کہ جس کا کوئی شرکی نہ ہو اور کسی چیز کی حفاظت اس کو گراں نہیں گزرتی ہے اور کوئی چیز اس سے غائب و پوشیدہ نہیں ہوتی ہو۔

(۵) وہب بن وہب القرشی نے کہا کہ بھے حضرت صادق جعفر بن محمد نے حدیث بیان فرمائی ، انہوں نے اپنا والد بزر گوار محمد باقر سے اور انہوں نے اپنا والد باجد سے روایت بیان کی کہ اہل بھرہ نے امام حسن بن علی علیمها السلام کو فط کھے کر دریافت کیا کہ صمد سے کیا مراد ہے ، تو آپ نے جواب میں لکھا" اللہ کے نام سے جو رحمن رحیم ہے۔ اما بعد تم قرآن میں گفتگو میں مشغول ند ہو اور ند اس کے بارے میں باہم جھگوا کرو۔ اور بغیر علم و معلومات کے اس کے بارے میں گفتگو ند کرو۔ اس لئے کہ میں نے اپنا نانا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا ہے کہ آپ فرماتے تھے بارے میں گفتگو ند کرو۔ اس لئے کہ میں نے اپنا نانا رسول اللہ صلی اللہ علیہ نالینا چاہئے۔ اور بے شک اللہ سبحانہ کہ جو شخص قرآن کے بارے میں بغیر علم کے کچہ کہ تو اس کو اپنا ٹھکانہ جہم میں بنالینا چاہئے۔ اور بے شک اللہ سبحانہ نے صمد کی خود تغسیر فرمائی تو کہا کہ نہ اس نے کسی کو جتنا اور نے صمد کی خود تغسیر فرمائی تو کہا کہ نہ اس نے کسی کو جتنا اور نے صمد کی خود وہ جو جا گیا اور کوئی اس کا ہمر نہیں ہے۔ " لم میلد " اس سے کوئی کشیف شے خارج نہیں ہوتی جسے بیٹا اور وہ بنام اشیا. کشیفہ جو مخلوقات سے نگلتی ہیں جو اور نہ کوئی لطیف شے مشل کے اس سے نگلتی ہم اور نہ اس کے اس سے نگلتی ہم اور نہ اس کہ کوئی کشیف یا اطیف شے ہیدا خیالات و آراد، کھیلتے ہیں جسے اونگھ، نیند، غم ، رنح ، خوشی ، ہنسنا ، رونا ، خوف ، امید ، رغبت ، اکماہ شا ، میموک اور شکم ہیں ۔ اس ک کوئی کشیف یا اطیف شے ہیدا خیالات و آراد، کھیلتے ہیں جیز سے پیدا نہیں ہوا اور نہ وہ کسی چیز سے نگلی ہم طرح کہ اشیاء کشیفہ اپنے عمامر سے نگلی ہیں جسے بھارت آنکھ سے ، سننا کان سے افلاتے ہیں اور نہ وہ اس طرح نگلا جس طرح اشیاء لطیفہ اپنے مراکز سے نگلتی ہیں جسے بصارت آنکھ سے ، سننا کان سے ، مراکز سے نگلتی ہیں جسے بھارت آنکھ سے ، سننا کان سے ، مراکز سے نگلتی ہیں جسے بصارت آنکھ سے ، سننا کان سے ، مراکز سے نگلتی ہیں جسے بصارت آنکھ سے ، سننا کان سے ، مراکز سے نگلتی ہیں جسے بصارت آنکھ سے ، سننا کان سے ، مراکز سے نگلتی ہیں جسے بصارت آنکھ سے ، سننا کان سے ، مراکز سے نگلتی ہیں جسے بھی ان کی مراکز سے نگلتی ہیں جسے بھی بیان کی مراکز سے نگلتی ہیں جسے بھی بیان کی مراکز سے نگلتی ہیں جسے بھی بیان کی کھی کیا جس کے بھی بیان کی مراکز سے نگلتی ہیں جسے بیان کی کی کھی بیان

سو تکھنا ناک سے ، حکھنا منہ سے ، کلام و گفتگو زبان سے ، معرفت و تمیز قلب سے ، اور آگ پتھر سے خارج ہوتی ہیں ۔

نہیں بلکہ وہ اللہ ایسا بے نیاز ہے کہ نہ وہ کسی چیز سے ہے اور نہ کسی چیز میں ہے اور نہ وہ کسی چیز پر ہے ۔ وہ اشیا کا لیجاد کرنے والا ، ان کا خالق اور اپن قدرت سے اشیا کو پیدا کرنے والا ، وہ اشیا ہجو اس نے اپن مشیت سے فنا کے لئے خلق کی ہیں معدوم ہوجائیں گی ۔ اور وہ چیزیں باتی رہیں گی جو اس نے لینے علم سے بقا کے لئے بنائیں ۔ پس سے تمہار سے فات وہ اللہ ہے ۔ اور لئے وہ اللہ اللہ ہے ۔ اور کو آس کا ہمر نہیں ہے جس نے کسی کو نہیں جتا اور نہ وہ جتا گیا ۔ وہ غیب و حضور کا عالم ہے وہ برا بلند و بالا ہے ۔ اور کوئی اس کا ہمر نہیں ہے ۔

وہب بن وہب القرش نے کہا کہ میں نے حصرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے سنا آب بیان فرماتے ہیں کہ اہل فلسطین کا ایک وفد امام محمد باقر علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا ، انہوں نے چند مسائل دریافت کئے جن کے جوابات آب نے مرحمت فرمائے ۔ پر انہوں نے آپ سے " صمد " کے متعلق سوال کیا ۔ آپ نے جواب میں فرمایا کہ اس ى توضح وتشريح اسى لفظ ميں ہے " الصمد " ميں يانچ حرف ميں ، الف اس كى نيت پر دليل ہے اور " قول عزوجل " الله ف گواہی دی کہ اس کے علاوہ کوئی اللہ نہیں ہے ، یہ تنبیہ اور اشارہ ہے غائب کی طرف ادراک حواس کے ذریعے ۔ اور الام اس کی خدائی پر ولیل ہے بایں طور کہ وہ اللہ ہے ۔الف اور لام دونوں ایک دوسرے میں مدغم (ملے ہوئے) ہیں جن کا اظہار زبان سے نہیں ہوتا اور سننے میں بھی نہیں آتے ۔ کتابت (لکھنے) میں دونوں کا اظہار ہوتا ہے ۔ یہ دونوں حرف دلیل میں اس کی اہیت پر اس کے لطف و کرم سے جھی ہوئی ہے جس کا ادراک حواس کے ذریعہ نہیں ہوتا ند کسی تعریف بیان کرنے والے کی زبان سے اظہار ہو تا ہے اور نہ سامع کے کان تک پہنچتے ہیں ۔اس لئے کہ تفسیر اللہ تو یہ ہے کہ یہ وہ ذات ہے کہ مخلوق اس کی ماہیت و کیفیت کے ادراک سے حس یا قوت واہمہ کے ذریعے عاجز و سرگرداں ہے ۔ نہیں بلکہ وہ تو دہام کا موجد اور حواس کا خالق ہے ۔ یہ کما بت کے وقت ظاہر ہوتا ہے جو ولیل ہے اس پر کہ اللہ تعالیٰ نے ائ رہو بیت کو مخلوق کے پیدا کرنے اور ان کی تطبیف ارواح کو اجسام کثینہ میں مرکب کرنے میں ظاہر فرمایا ہے ۔ جب كوئى بنده الني طرف نظر كرتا ب تو وه اين روح كو نهيل ديكها ب حس طرح كه " الصمد " كا لام ظاهر نهيل موتا اور حواس خمسہ میں سے کسی ایک حس میں بھی نہیں آتا ۔ لیکن جب اس کو کتابت میں دیکھتا ہے تو جو یوشدہ ولطیف تھا وہ ظاہر ہوجاتا ہے ۔ بس جب بھی انسان ماہیت و کیفیت باری تعالیٰ میں تفکر کرتا ہے تو وہ عاجز ہوجاتا ہے ، حیرت زدہ رہ جاتا ہے اور اس کی فکر اللہ تعالیٰ کے تھوڑے (معمولی) سے تصور کا بھی احاطہ نہیں کرسکتی ۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ صورتوں کا خالق ہے جب انسان اس کی مخلوق کو دیکھتا ہے تو ثابت ہوجاتا ہے کہ اللہ ان کا خالق اور ان کی ارواح کو ان کے اجسام میں ترکیب وینے والا ہے ۔ لیکن " الصاد " اس بات پر دلیل ہے کہ اللہ تعالی صادق ہے اور اس کا قول کی ہے اور اس کا کلام سچا ہے ۔ اور اس نے اپنے بندوں کو صدق کے ساتھ صدق کا اتباع کرنے کی وعوت دی اور

دارالصدق (جنت) کا کپا وعدہ کیا ۔ لیکن " میم " اس کے مالک ہونے اور حقیقی مالک اقتدار ہونے کی دلیل ہے جو ہمیشہ اس ہے اور ہمیشہ رہے گا اس کی ملکیت و ملک کو زوال نہ ہوگا لیکن " دال " وہ اس کی ملکیت و ملک کے دوام پر دلیل ہو اور یہ لئد تعالیٰ دائم ہے ، وہ کون زوال سے بلند ہے بلکہ اس عزوجل نے ایسی کائنات کو تخلیق کیا کہ جس شے عدم سے وجود میں آنے کی وجہ سے ہر چیزہوئی ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ اگر میں اپنے اس علم کے لئے جو مجھ کو اللہ تعالیٰ نے دیا ہو ، اس کا بار اٹھانے والے پاتا تو السبر میں خدا وند عالم کی طرف سے تو حید ، اسلام ، ایمان ، وین اور شریفوں کی نشر واضاعت کرتا ۔ اور یہ میرے لئے کس طرح ممکن ہوسکتا تھا جبکہ میرے جد حضرت امرالمومنین علیہ السلام نے اپنے علم کے وزن کو برداشت کرنے والے نہیں پائے یہاں تک کہ گہری سانس بحرتے تھے اور منبر سے فرماتے تھے کہ " قبل اس کے کہ تم مجھ کو گم کرو ، یقیناً میرے قلب و سنیہ میں علم کی بہت زیادہ مقدار ہے ۔ خبردار ، آگاہ ، وجاؤ میں کسی کو اس علم کا عامل نہیں پاتا ۔ آگاہ ہو کہ میں تم پر اللہ کی طرف سے جمت بالغہ ہوں پس تم اس قوم سے محبت نہ کرو جس پر اللہ نے غصنب نازل فرمایا ہے جو آخرت سے مایوس ہوگئے ہیں جس طرح کہ کافر اصحاب قبور سے مایوس ہوگئے ۔

پر امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا " تنام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے ہم پر احسان کیا اور ہم کو

اپن عبادت کی توفیق عطا فرمائی ۔ وہ یکنا ، بے نیاز ہے ، اس نے کسی کو نہیں جتا اور نہ وہ کسی سے جتا گیا اور نہ کوئی

اس کا ہمسر ہے اور ہم کو بتوں کی پوجا سے دور رکھا ۔ اس کے لئے دائی حمد اور مدام شکر گزاری ہے اور ضداکا یہ فرمانا کہ

" لم یلد و لم یولد " کی مراد یہ ہے کہ اللہ نے کسی کو نہیں جتا کہ اس کے لئے بیٹیا ہو جو اس کا دارث ہو اور نہ وہ

جتا گیا کہ اس کا کوئی باپ ہو جو اس کی ربو بیت اور اقتدار میں شرکی ہو اور نہ کوئی اس کا ہمسر ہے کہ جو اس کی قدرت

و اقتدار میں اس کی معاونت کرے ۔

() جھے سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بم سے محمد بن عینی بن عبد نے بیان کیا ۔ ان سے یونس بن عبدالرحمن نے ، ان سے ربیع بن مسلم نے بیان کیا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے سنا کہ ان سے "صمد " کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے جواب دیا کہ "صمد " وہ ہے کہ جس میں کھوکھلا بن نہیں ہے۔

(A) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رصنی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن یحی عطار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن یحی عطان نے بیان کیا ، ان سے محمد بن احمد بن یحی بن عمران شعری نے - ان سے علی بن اسماعیل نے ، انہوں نے صفوان بن یحی سے ، انہوں نے ابو ایوب سے ، انہوں نے محمد بن مسلم سے - انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا آپ نے فرمایا کہ یہودیوں نے جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عرض کیا کہ آپ ہمارے واسط سے بیان کیا آپ نو میں نے ان سے عرض کیا لیے درب کا تعارف کرایئے تو آپ نے تین مرجبہ توقف فرمایا بجریہ پوری سورت ناذل ہوئی تو میں نے ان سے عرض کیا

## باب (۵) توحید اور عدل کے معنی

(۱) ہم سے ابوالحن محمد بن سعید بن عزیز سرقندی سرزمین بلخ کے فقیہ نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو احمد محمد بن محمد زاہد سرقندی نے اپنی اعناد سے بیان کرکے مرفوع کیا حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی طرف یہ کہ ایک آدمی نے دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ دین کی بنیاد تو حید اور عدل ہے اور جس کا علم بہت زیادہ ہے لہذا مرد عاقل سے لئے اس کا علم ضروری ہے بس تم اس کو اسا عاصل کرو جتنا اس پر فائز رہنے کے لئے آسان ہو اور جس کو یاد رکھ سکو ، پھر آپ نے فرمایا لیکن تو حید تو تم اپنے رب کے لئے وہ امر جائز قرار نہ دو جو حمہارے اوپر درست ہو ۔ لیکن وہ عدل تم نداکی طرف منسوب نہ کرو جس پر تم کو ملامت کی جائے ۔

(۲) ہم سے محمد بن احمد شیبانی المکتب (کتابت سکھانے والا) رضی اللہ عند نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کونی نے بیان کیا ، اس نے عبدالعظیم بن عبداللہ حتیٰ سے اس نے حصرت امام علی بن محمد سے ، انہوں نے اپنے والد ماجد محمد بن علی سے ، انہوں نے اپنے والد بر گوار امام رضا علی بن موسیٰ علیہم السلام سے بیان فرمایا کہ ایک دن ابو حنینہ حصرت امام جعفر صادق علیے السلام کے بررگوار امام رضا علی بن موسیٰ علیہم السلام سے بیان فرمایا کہ ایک دن ابو حنینہ حضرت امام جعفر صادق علیے السلام کی باس آئے تو ان کا حضرت موسیٰ بن جعفر علیہما السلام سے آمنا سامنا ہوگیا ۔ تو ابو حنینہ نے ان سے کہا کہ اے صاحبزادے! معصیت کس کی طرف سے ہو عالانکہ وہ اپنے اس بندہ پر عذاب نازل کی طرف سے ہو عالانکہ وہ اس کی طرف سے نہ ہو تو کر یم (اللہ) کے لئے مناسب نہیں کہ وہ اپنے اس بندہ پر عذاب نازل فرمائے جس نے بارگناہ نہ انجاب ہو ۔ یا آگر معصیت اند اور بندہ کی طرف سے ہو اواد واقعی اس کی طرف سے ہو اواد واقعی اس کی طرف سے ہو اور واقعی اس کی طرف سے ہو اور داقعی اس کی طرف سے ہو اور واقعی اس کی طرف سے ہو تو اگر اللہ اس پر عماب کرے گاتو اس کے گناہ کی وجہ سے کرے گا اور آگر اس سے درگزر فرمائے گا تو اپنے جو دو کرم ہو تو آگر اللہ اس پر عماب کرے گاتو اس کے گناہ کی وجہ سے کرے گا اور آگر اس سے درگزر فرمائے گا تو اپنے جو دو کرم

(۳) ہم سے ابوحسین علی بن احمد بن حرا بخت الحیر فتی ماہر علم الانساب نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے احمد بن سلمان ابن حسن نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد سنار نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے خالد عرفی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو سفیان مزینے کے غلام نے بیان عرفی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو سفیان مزینے کے غلام نے بیان کیا اس شخص سے جس نے سلمان فارسی رحمہ اللہ سے روایت بیان کی کہ ان کے پاس ایک آدمی آیا اس نے کہا کہ اے ابوعبداللہ میں رات کی بناز ادا کرنے کی قوت نہیں رکھتا تو انہوں نے جواب دیا کہ تم روز روشن میں اللہ کی نافرمانی نہ کرو۔ اور ایک آدمی امیرالمومنین علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہو کر کہنے لگا کہ میں نے بناز شب کو حرام قرار دیدیا ہے

تو امیرالمومنین نے فرمایا کہ تم وہ آدمی ہو کہ جس کو جہارے گناہوں نے مقید (قید) کر رکھا ہے۔

## باب (١) الله تعالیٰ کانه جسم ہے، نه صورت

(۱) ہم سے حمزہ بن محمد علوی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم کو علی بن ابراہیم بن ہاشم نے خبردی ، محمد بن عینی سے ، اس نے یونس بن عبدالرحمن سے ، اس نے محمد بن علیم سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی بن عینی سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے ہشام جوالیقی کے قول کے متعلق بیان کیا اور اس کے متعلق بھی جو وہ ایک حسین و جمیل نوجوان کے بارے میں کہتا ہے اور میں نے ہشام بن حکم کا قول بھی یہاں بیان کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کو کسی شے کے مشابہ نہیں قرار دیا جاسکتا ۔

(۲) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن بیقوب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن بیقوب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحسن کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحسن (امام علی رضا) علیہ السلام سے خط کے ذریعے دریافت کیا اس بارے میں جو ہشام بن حکم نے جسم کے بارے میں اور ہشام بن سالم نے صورت کے بارے میں فرمائے ہیں آپ نے جواب میں تحریر فرمایا کہ تم سے حیرانی و سر کشکی دور رہے مشام بن سالم نے صورت کے بارے میں فرمائے ہیں آپ نے جواب میں تحریر فرمایا کہ تم سے حیرانی و سر کشکی دور رہے اور اللہ کی مدد سے شیطان سے بناہ مالکو ، بات وہ نہیں ہے جو ان دونوں ہشاموں نے کہی ہے۔

(٣) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، اس نے مہل بن زیاد سے ، اس نے محزہ بن محمد سے اس نے کہا کہ میں نے ابو الحسن (امام علی رضا) علیہ السلام سے خط کے ذریع جسم اور صورت کے بارے میں دریافت کیا ، تو آپ نے تحریر فرمایا کہ پاک و پاکیزہ ب وہ ذات جس کی مثل کوئی چیز نہیں ہے جس کا نہ جسم ہے اور نہ صورت ہے ۔

(٣) میرے والد رحمہ اللہ نے قربایا کہ ہم ہے احمد بن اور ایس نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن عبد الجبار نے بیان کیا ۔ اس نے صفوان بن یحیٰ ہے ، اس نے علی بن ابی حمزہ ہے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو عبدالله (اہام جعفر صادق) علیہ السلام ہے عرض کیا کہ میں نے سنا ہے کہ ہشام بن الحکم آپ حضرات ہے روایت کرتا ہے کہ اللہ عزوجل جسم ہے ، صمدی ہے ، نوری ہے ، جس کی معرفت ضروری ہے ۔ فدا اپنی مخلوق میں سے جس پر چاہتا ہے اس اللہ عزوجل جسم ہے ، صمدی ہے ، نوری ہے ، جس کی معرفت ضروری ہے ۔ فدا اپنی مخلوق میں سے جس پر چاہتا ہے اس کے ذریعہ احسان کرتا ہے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ پاک و پاکیزہ ہے وہ ذات کہ کوئی شخص نہیں جا نتا کہ وہ کسیا ہے گر وہ ہے ۔ اس کی مثل کوئی شخ نہیں ہے اور وہ سننے والا و یکھنے والا ہے نہ اس کی حد بیان کی جاسکتی ہے اور نہ اس کا احساس ہے ۔ اس کی مثل کوئی شخ نہیں ہے اور وہ سننے والا و یکھنے والا ہے نہ اس کی حد بیان کی جاسکتی ہے اور نہ اس کا احراک نہیں کیا جاسکتا ہے ، نہ اس کو حواس نس کا احراک نہیں کیا جاسکتا ہے ، نہ اس کو حواس نس کا احراک نہیں کیا جاسکتا ہے ، نہ اس کی حیز اس کا احاطہ کرسکتی ہے ، نہ وہ جسم ہے ، نہ وہ صورت ہے ، نہ اس کے لئے نشان خط لگایا جاسکتا ہے کہ کرسکتے ، نہ اس کے لئے نشان خط لگایا جاسکتا ہے کہ دوہ صورت ہے ، نہ اس کے لئے نشان خط لگایا جاسکتا ہے کہ دوہ صورت ہے ، نہ اس کے لئے نشان خط لگایا جاسکتا ہے کہ نہ دوہ جسم ہے ، نہ وہ حسم ہے ، نہ وہ جسم ہے ، نہ وہ حسم ہے ، نہ وہ حسم ہے ، نہ وہ جسم ہ

کیا ، میں آپ پر قربان ہوجاؤں ، بھے ہے آپ کے دوستوں نے کہا کہ میں آپ ہے ایک مسئلہ دریافت کروں تو آپ نے فرمایا کہ وہ شخص کون ہے ، میں نے کہا وہ حسن بن مہل ہے تو آپ نے فرمایا کہ وہ مسئلہ کس چیز کے بارے میں ہے تو میں نے کہا میں نے کہا کہ وہ تو حید کے بارے میں ہے ، آپ نے فرمایا کہ تو حید کے کس مسئلہ کے بارے میں ہے ، تو اس نے کہا کہ وہ (حسن بن مہل) آپ سے دریافت کرتا ہے کہ اللہ جسم ہے یا جسم نہیں ہے ، اس نے کہا کہ آپ نے بچھ سے فرمایا کہ اس بارے میں لوگوں کے تین نظریات ہیں ایک اثبات بالتشہید کا نظریہ ہے اور دوسرا نظریہ نفی بالتشہید کا ہے اور تسیرا خیال اثبات بلا تشہید کا ہے ۔ تو اثبات بالتشہید ناجاز ہے اور نفی کا خیال بھی درست نہیں ۔ اور صحح مسلک اثبات بلاتشہیہ ہے ۔

(۱۱) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عباس بن حریش انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن احمد نے بیان کیا ، انہوں نے عمران بن موئ سے ، انہوں نے حسن بن عباس بن حریش رازی سے ، انہوں نے ہمارے بعض اصحاب سے ، انہوں نے طیب یعنی علی بن محمد اور ابوجعفر الجواد (امام محمد تقی) علیہما السلام سے بیان کیا کہ ان دونوں نے فرمایا کہ جس شخص نے اللہ کو جسم کے ساتھ کہا تو تم اس کو نہ زکوۃ دو اور نہ اس کے پیچے بناز پردھو ۔

(۱۲) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے بیان کیا ، ان سے سہل بن زیاد نے انہوں نے محمد بن علی قاسانی سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے امام علیہ السلام کو خط لکھا کہ ہم سے پہلے لوگوں نے توحید کے بارے میں اختلاف کیا ہے تو انہوں نے کہا کہ آپ نے جواب میں تحریر فرمایا کہ خدا کی ذات پاکیزہ ہے کہ اس کی حد بیان کی جائے اور نہ اس کا وصف بیان کیا جاسکتا ہے ، کوئی شے اس کی مثل نہیں ہے اور وہ سننے والا ، و کھنے والا ہے ۔

(۱۳) ہم سے حسین بن احمد بن ادریس رحمہ اللہ نے بیان کیا ، اپنے والد سے ، انہوں نے ابو سعید الادمی سے ، انہوں نے ابو سعید الادمی سے ، انہوں نے بیشر بن بیشار نیشاپوری سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوالحن (انام علی رضا) علیہ السلام کو لکھا کہ ہم سے وہلے لوگوں نے توحید میں اختلاف کیا ہے ان میں سے کچھ لوگ کہتے ہیں کہ وہ جسم ہے ۔ پہند لوگوں کا خیال ہے کہ وہ صورت ہے ۔ تو آپ ہنے تحریری جواب دیا کہ اللہ کی ذات پاک وہا کیزہ ہے کہ جس کی کوئی حد بیان نہیں کی جاسکتی اور نہ اس کا وصف بیان کیا جاسکتا ہے ۔ نہ اس کو کسی شے کی مشابہ قرار دیا جاسکتا ہے ، نہ اس جسی کوئی شے ہے اور دہ سمع و بصیر ہے ۔

(۱۲) ہم سے احمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد الله نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے سہل بن زیاد سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو محمد (امام حسن عسکری) علیہ السلام کو ۲۵۵ ھ میں خط لکھا کہ اے آتا ! ہمارے ساتھیوں نے تو حید میں اختلاف کیا ہے ان میں سے چند لوگوں کا قول ہے کہ وہ جمم ہے اور ان میں سے چند لوگ بید کہتے ہیں کہ وہ صورت ہے ۔ پس اگر آپ مناسب مجس تو آپ بھے کو اس سے آگاہ فرمایے کہ جس پر میں مطلع نہیں ہوں اور جس کو میں مناسب نہ سمجھوں گویا آپ نے لینے اس خادم پر احسان فرمایا ۔ تو آپ نے اپن تحریر پر مہر لگا کر تھے جواب لکھا کہ تم نے تو حید کے بارے میں دریافت کیا ہے تو ذات خداوندی میں بحث کرنے سے تم کو باز رکھا گیا ہے اللہ تعالیٰ واحد ہے ، احد ہے ، صمد ہے ، نہ اس نے کسی کو جتا اور نہ کوئی اس کا ہمسر ہے ۔ وہ خالق ہے اور مخلوق سے نہیں ہے ۔ اللہ تبارک و تعالیٰ اجسام وغیرہ سے جو چاہتا ہے خلق کرتا ہے ، جو چاہتا ہے وہ مصور (صورت کری) کرتا ہے ، وہ خود مصور (صورت بنا ہوا) نہیں ہے ۔ اس کی شا. جلیل ہے ، اس کے اسما، پاک و پاکیزہ ہیں ، اس کی ذات بلند ہے وہ خود مصور (صورت بنا ہوا) نہیں ہے ۔ اس کی شا. جلیل ہے ، اس کے اسما، پاک و پاکیزہ ہیں ، اس کی ذات بلند ہے اس سے کہ کوئی اس کا شبیہ ہو ، وہ موجود ہے کوئی اس کے علادہ نہیں ، کوئی شے اس کی مثل نہیں اور وہ سمیع و بصیر اس سے کہ کوئی اس کا شبیہ ہو ، وہ موجود ہے کوئی اس کے علادہ نہیں ، کوئی شے اس کی مثل نہیں اور وہ سمیع و بصیر

(۵) ہم ہے محمد بن حمن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حمن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حمن معار نے محاد بیان کیا ، انہوں نے محاد بن انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے محاد بن عمنان ہے ، انہوں نے عبدالرحم قصیر ہے ، اس نے کہا کہ میں نے عبدالملک بن اعین کے ذریعہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو خط ارسال کیا جس میں جد مسائل دریافت کئے تھے ، ان میں ہے اس مسئلہ کے بارے میں آپ بھے کو بتاہے کہ کیا عود جس کا صورت اور خط بندی کے ساتھ وصف کیا جاسکتا ہے ؟ تو آپ نے مبدالملک بن اعین کے ذریعہ خط کا بجواب دیا کہ اللہ تم پر رحم فرمائے ، تم نے تو حید کے متعلق اور تم نے لیخ ماقبل لوگوں کی آراء کے متعلق دریافت کیا ہے ، تو اللہ کی ذات بلند و بالا ہے کہ جس کی مثل کوئی ہے نہیں اور وہ سخنے والا ، ویکھنے والا ہے ۔ متعلق دریافت کیا ہے ، تو اللہ کی ذات بلند و بالا ہے کہ جس کی مثل کوئی ہے نہیں اور وہ سخنے والا ، ویکھنے والا ہے ۔ متعلق دریافت کیا ہے ، تو اللہ کی ذات بلند و بالا ہے کہ جس کی مثل کوئی ہے نہیں اور وہ سخنے والا ، ویکھنے والا ہے ۔ تو اللہ بین کی ذات بلند و بالا ہے ، بہذا تم اللہ ہے اس کی مخلوق ہے تشبید ویکر وصف بیان کرتے ہیں ۔ اللہ عود ہو اللہ بالہ ہواں کی اللہ ہواں اور نہ تشبید ہے ۔ وہ اللہ نابت موجود ہے اللہ بلند و بالا ہے اس ہو جو وصف بیان کرنے والے اس کی بعد گراہ ہوجاؤ گے ۔ کیونکہ بیان کرتے ہیں ۔ قرآن سے تجاوز نہ کروورنہ تم وضاحت و بیان کے بعد گراہ ہوجاؤ گے ۔ کا وصف بیان کرتے ہیں ۔ قرآن سے تجاوز نہ کروورنہ تم وضاحت و بیان کے بعد گراہ ہوجاؤ گے ۔ کہ بیان کیا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے خط کی انہوں نے بہارے کہی اصحاب میں ہے ایک ہیں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے خط کے انہوں نے بہارے کہاں علیہ السلام سے خط کے انہوں نے بھور نے انہوں نے بہارے کہاں علیہ السلام سے خط کے انہوں نے بہارے کہی اصحاب میں ہے ایک ہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے خط کے انہوں نے بہارے کہاں کو دور نہ کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے خط کے انہوں نے بہارے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ اسلام سے خط کے اس کی میں نے ابوالحد کو دور نہ کہا کہ میں نے ابوالحد والے اس کو دور نے کہا کہ میں نے ابوالے کو دور نے کہا کہ میں نے ا

وریعہ دریافت کیا کہ کیا اللہ جسم اور صورت ہے ؟ تو آپ نے جواب میں تحریر فرمایا کہ اس کی ذات یاک و یا کیزہ ہے

جس کی مش کوئی شے نہیں اور وہ ند جمم ہے نہ صورت ہے ۔

(۱۲) ہم ہے احمد بن محمد بن یحیٰ عطار رضی اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے اپنے والد ہے ، انہوں نے سہل بن زیاد ادمی ہے اس نے حمزہ بن محمد ہے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو الحسن (امام علی رضا) علیہ السلام کو لکھا کہ کیا اللہ تعالیٰ جسم وصورت ہے ، انہوں نے بواب میں لکھا کہ اس کی ذات پاک و پاکیزہ ہے کہ جس کی مشل کوئی شے نہیں ۔ انہوں نے بہت والد ہے ، ہم ہے علی بن احمد بن احمد بن ابوعبدالله برقی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد ہے انہوں نے اپنے والد ہے ، اس نے عبدالله بن بحر ہے ، اس نے ابوایوب انہوں نے لینے داوا احمد بن ابوعبدالله ہے ، انہوں نے اپنے والد ہے ، اس نے عبدالله بن بحر ہے ، اس نے ابوایوب خواز ہے ، انہوں نے محمد بن مسلم ہے بیان کیا اس نے کہا کہ میں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام ہے دریافت کیا اس روایت کے بارے میں کہ اللہ نے آدم کو اپنی صورت پر ضلق کیا ۔ آپ نے فرمایا کہ وہ تو نو پید مخلوق صورت ہے کہا کہ جس کو اللہ تعالیٰ نے برگزیدہ کیا اور تنام مختلف صورتوں پر منتخب کیا ۔ بحر اس کو اپنی طرف نسبت دی جس طرح کہ کہ جس کو اللہ تعالیٰ نے برگزیدہ کیا اور تنام مختلف صورتوں پر منتخب کیا ۔ بحر اس کو اپنی طرف نسبت دی جس طرح کہ کہ جس کو وار روح کو اپنی نسبت دی تو کہا " بیتی " میرا گھر (اور ہم نے ابراہیم) و اسمعیل ہے عہد لیا کہ وہ دونوں میرے گھر (کعبہ) کو طواف کرنے والوں اور اعتکاف کرنے والوں رکوع سجدہ کرنے والوں کے واسطے پاک و صاف کردیں) (البقرہ (کعبہ) کو طواف کرنے والوں اور وقعی (سورہ الحجر – آیت ۲۹) " اور میں اس میں اپنی (طرف ہے) روح پھونک

(۱۹) جھے ہے محمد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر تمیری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے احمد بن محمد بن عینی نے ، اس نے حسن بن مجبوب سے اس نے بیعقوب سراج سے اس نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ ہمارے بعض اصحاب گمان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی صورت انسان کی صورت کی طرح ہے اور دوسرے شخص نے کہا کہ اللہ ایک نوجوان چھوئے گھویالے بالوں والے کی شکل کا ہے ۔ یہ سن کر حضرت ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سجدہ میں جل گئے بھر آپ نے سر اٹھایا اور فرمایا کہ اس کی ذات پاک و پاکیزہ ہے کوئی شے اس کی مثل نہیں ہے اور نہ نگاہیں اس کا ادراک کرسکتی ہیں اور نہ علم اس کا احاطہ کرسکتا ہے ۔ اس نے کسی کو نہیں جنا کیونکہ بنیا اپنے باپ سے مشابہ ہوتا ہے اور نہ کرسکتی ہیں اور نہ علم اس کا احاطہ کرسکتا ہے ۔ اس نے کسی کو نہیں جنا کیونکہ بنیا اپنے باپ سے مشابہ ہوتا ہے اور نہ وہ بلند ہے وہ بعنا گیا کہ جو اس سے وہلے ہو وہ اس کے مشابہ ہو اور اس کی مخلوق میں سے کوئی اس کا ہمسر نہیں ہے ، وہ بلند ہے اس صفت سے جو اس کے علاوہ میں ہے ۔ بہت ہی بلند ۔

(۲۰) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے ابوالحن علی بن محمد بن بیان کیا ، انہوں نے ابوالحن علی بن محمد بن علی بن موئی الرضا علیہم السلام سے توحید کے بارے میں سوال کیا اور ان سے عرض کیا کہ میں ہشام ابن الحکم کے مطابق کہتا ہوں ۔ آپ غضبناک ہوئے بچر فرمایا کہ تم لوگوں کو کیا ہوگیا اور قول ہشام کجا وہ ہم میں سے نہیں ہے جس

نے یہ گمان کیا کہ اللہ جسم ہے اور ہم اس سے ونیا و آخرت میں میزار ہیں ۔ اے ابن (ابی) دلف نقیناً جسم پیدا کیا گیا ہے اور اللہ اس کا پیدا کرنے والا اور جسم دینے والا ہے ۔

اور میں اجسام کے حادث ہونے پر ان شاء اللہ اس کتاب کے باب حدوث عالم پر ولیل میں ذکر کروں گا۔

## باب (>) الله تبارك و تعالیٰ کوئی شے ہے

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ اشعری نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن غالد نے بیان کیا اس نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن غالد نے بیان کیا اس نے کہا کہ ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ کیا یہ جائز ہے کہ کہا جائے کہ بقیناً اللہ عزوجل کوئی شے ہے ۔ تو آپ نے جواب دیا کہ ہاں یہ کہنا اس کو دونوں حدوں حد تعطیل اور حد تشہیہ سے نکال دیتا ہے ۔

(۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے اپنے والد سے بیان کیا ، اس نے عباس بن عمرو سے ، اس نے ہشام بن حکم سے ، اس نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے ایک زندیق کے سوال کہ اللہ کیا ہے ؟ کے جواب میں فرمایا کہ وہ اشیا۔ کے برخلاف ایک شے ہے تم میرے اس قول کی طرف رجوع کرو" وہ شے ہے " معنی کے اثبات کے لئے اور یہ کہ وہ شے ہے شیئت کی حقیقت کے ساتھ اس کے علاو کو وہ نہ

مجسم ہے بد صورت ہے۔

(۳) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، اس نے احمد بن محمد بن فالد ہے اس نے نظر بن سوید ہے ، اس نے یحیٰ طبی ہے ، اس نے ابن مسکان ہے ، اس نے احمد بن محمد بن فالد ہے اس نے نظر بن سوید ہے ، اس نے یحیٰ طبی ہے ، اس نے ابن مسکان ہے ، اس نے زرارہ ہے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے سنا آپ فرماتے ہیں کہ اللہ عبارک و تعالیٰ اپنی مخلوق سے جدا ہے اور جس پر بھی شے کا اسم واقع ہوگا سوائے الله عبارک و تعالیٰ اپنی مخلوق ہوگا ۔ اور اللہ ہر شے کا فالق ہے ، بابرکت ہے وہ ذات کہ جس کی مشل کوئی شے نہیں ہے ۔ تعالیٰ کے تو وہ مخلوق ہوگا ۔ اور اللہ ہر شے کا فالق ہے ، بابرکت ہے وہ ذات کہ جس کی مشل کوئی شے نہیں ہے ۔ (۳) ہم ہے حمزہ بن محمد علوی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہمیں علی بن ابراہیم نے خبر دی اس نے والد ہے اس نے ابن ابی عمیر ہے اس نے علی بن عطیہ ہے ، اس نے فیشہ ہے ، اس نے ابو جعفر (امام محمد باقر) اپنے والد ہے اس نے ابن ابی عمیر ہے اس نے علی بن عطیہ ہے ، اس نے فیشہ ہے ، اس نے ابو جعفر (امام محمد باقر)

آپنے والد سے اس کے ابن آب سمیر سے آل سے کی بن تصنیہ سے ۱۸ ک سے اور اللہ علیہ السلام سے ابندا ہے ۔ اور اللہ علیہ السلام سے انہوں نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ آئی مخلوق سے جدا ہے اور اللہ کے علاوہ جس پر اسم شے کا اطلاق ہوگا تو وہ مخلوق ہے اور اللہ تعالیٰ ہر شے کا خالق ہے ۔

(۵) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم ابن ہاشم نے بیان کیا ، کیا ، اس نے محمد بن علییٰ سے ، اس نے یونس بن عبدالر حمن سے ، اس نے ابوالمغزا سے ، اس نے ابوجعفر (امام محمد باتر) علیہ السلام سے مرفوع کیا ، اس نے کہا کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ اپن مخلوق سے جدا ہے اور اس کی مخلوق اس سے جدا ہے اور اس کی مخلوق اس سے جدا ہے اور جس پر شے کا اسم بولا جائے گا تو وہ مخلوق ہوگی سوائے اللہ عزوجل کے ۔

(۱) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الله عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، اس نے محمد بن عبیٰ بن عبید سے ، اس نے عبدالرحمن بن ابی نجران سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو جعفر ثانی (امام محمد تقی) علیہ السلام سے توحید کے بارے میں دریافت کیا اور عرض کیا کہ کیا الله پر شے کا گمان کیا جاسکتا ہے ؟ تو آپ نے فرمایا ہاں اس کی ذات عقل میں آنے والی نہیں ہے اور نہ محدود ہے ۔ بس جبکہ اس پر حمہارا شے ہونے کا وہم واقع ہو تو وہ اس کے خلاف ہوگا ۔ کوئی شے اس کے مشابہ نہیں ہے اور نہ قوت واہمہ اس کا ادراک کر سکتی ہے ۔ اوہام و خیالات کس طرح اس کا ادراک کر سکتے ہیں اور وہ عقل و تصور کے خلاف ہے ۔ سوائے اس کے نہیں کہ شے غیر معقول اور لامحدود کا وہم کیا جاتا ہے ۔

(>) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابی عبداللہ کونی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسماعیل برکی سے ، اس نے حسین بن حسن سے ، اس نے بکر بن صافح سے اس نے حسین بن سعید سے ، اس نے کہا کہ ابو جعفر الثانی (امام محمد تقی) علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ اللہ کے لئے " شے " کہنا جائز ہے ۔ تو آپ نے فرمایا ۔ ہاں ۔ وہ اس کو حد تعطیل (صفات اللیٰ کا نہ ماننا) اور حد تشہیبہ کی دونوں حدوں سے ثکال دیتا ہے ۔

(A) ہم سے جعفر بن محمد بن مسرور رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر بن بطہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ہمارے بعد اصحاب میں سے کسی نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن عمینی بن عبید سے ، اس نے کہا کہ بھے سے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا کہ تم کیا کہو گے جبکہ تم سے کہا جائے کہ تم بھے کو اللہ عزوجل کے بارے میں آگاہ کرو کہ وہ شے ہے یا نہیں ہے ، تو میں نے عرض کیا کہ اللہ عزوجل نے اپن ذات کو شے ثابت کیا ہے جس طرح وہ کہتا ہے ۔ قل ای شعبی اکبر شھادہ قل اللہ شھید بینی و بینکم (مورة انعام ۔ آیت کیا ہے جس طرح وہ کہتا ہے ۔ قل ای میں اکبر شھادہ قل اللہ شھید بینی و بیننگم (مورة انعام ۔ آیت درمیان گواہ ہے " اب میں کہتا ہوں کہ وہ دو مرری اشیا ، کی طرح شے نہیں ہے اس لئے کہ نفی شیئیت میں اس سے اس کا درمیان گواہ ہے " اب میں کہتا ہوں کہ وہ دو مرری اشیا ، کی طرح شے نہیں ہے اس لئے کہ نفی شیئیت میں اس سے اس کا بلال اور نفی ہے ۔ بھے سے فرمایا کہ تو حمید کے بلال اور نفی ہے ۔ بھے سے فرمایا کہ تو حمید کے بلارے میں لوگوں کے تین مذہب ہیں ۔ ایک نفی دوسرے تطہیہ اور تشہیہ کا مذہب بھی درست نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ و تبارک کے کوئی چیز مشابہ نہیں ہو سکتی تو تسیرے بارے میں انہوں باتشہ میں واضح راستہ ہے ۔

## باب (۸) جو کچھ خداکو دیکھنے کے بارے میں آیا

(۱) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، اس نے اپوعبداللہ (امام جعفر صادق) سے ، انہوں نے اپن کیا ، اس نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) سے ، انہوں نے لینے آبا۔ کرام علیم السلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک آدمی کی طرف سے گزرے جو اپن نگاہیں آسمان کی طرف افحائے ہوئے بکار رہا تھا ۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے فرمایا کہ تم اپن نگاہ کو جھکالو کیونکہ تم اس کو ہر گز نہیں دیکھ سکو گے ۔ اور انہوں نے یہ بھی فرمایا کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ کرم کا گزر ایک ایسے آدمی کی طرف سے ہواجو اپنے دونوں ہاتھ آسمان کی طرف بلند کئے ہوئے تھا تو اس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اپنے ہاتھوں کو کو تاہ کرلو کیونکہ تم اس کو نہیں پاسکتے ۔

(۲) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابی عبداللہ کو فی نے بیان کیا ، اس نے علی بن ابی القاسم سے ، اس نے بیعقوب بن اسحاق سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو محمد علیہ السلام کو تحریر کیا کہ ایک بندہ اپنے رب کی کس طرح بندگی ادا کرسکتا ہے جبکہ وہ اس کو نہیں دیکھ رہا ہے ؟ تو آپ نے مہر شبت فرمادی کہ اے ابو یوسف میراسید و مولا اور بھے پر اور میرے آبا، واجداد پر انعام واکرام کرنے والا اس سے بلند ہے کہ اس کو دیکھا جائے ۔ اس نے کہا کہ میں نے آپ سے یہ سوال بھی کیا کہ آیا رسول اللہ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے رب کو دیکھا ؟ تو آپ نے توقیع فرمائی کہ بے شک اللہ شبارک و تعالیٰ نے اپنے رسول کے قلب کو اپنے نور عظمت میں سے جو پہند کیا ، دکھایا ۔

(m) ہم سے حسین بن احمد بن ادرایس رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے محمد بن عبدالجبار سے ، انہوں نے صفوان بن یحیٰ سے ، اس نے عاصم بن حمید سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے رویت کے بارے میں جو لوگ کہتے ہیں گفتگو کی تو آپ نے فرمایا کہ سورج ، نور کرسی کے ستر اجراء کا ایک جربے اور عرش ، نور حیات کے ستر حصوں کا ایک حصہ ہے اور عرش ، نور حیات کے ستر حصوں کا ایک حصہ ہے ۔ بس اگر یہ لوگ درست کہتے ہیں تو وہ اپن آنکھوں سے سورج کو دیکھیں کہ جس کے آگے بادل نہ ہو ۔

(٣) میرے والد رحمہ اللہ في فرما ياكہ ہم سے محمد بن يحييٰ عطار نے بيان كيا ، انہوں نے احمد بن محمد بن عييٰ سے ، اس نے كہا كہ ہم سے ابن ابى نعر نے بيان كيا ، اس نے ابوالحن (امام على رضا) عليه السلام سے بيان كيا - انہوں في اس نے فرما ياكہ بحب كہ ميں معراج ميں آسمانوں كى طرف لے جايا جارہا تھا تو فرما ياكہ بحب كہ ميں معراج ميں آسمانوں كى طرف لے جايا جارہا تھا تو

میرے ساتھ جبرئیل ایس جگہ چہنچ جہاں ان کے قدم کبھی نہیں چہنچ تھے تو میرے لئے شے رازبائے سربستہ کھول دیتے گئے۔ پچراللہ تعالیٰ نے لینے نور عظمت میں سے جتنا چاہا بھے کو دکھایا ۔

(۵) میرے والد رجمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم ہے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد ہے ، انہوں نے عبداللہ بن سنان ہے ، انہوں نے اپنے والد ہے ، اس نے کہا کہ میں ابو جعفر (ایام تحمد باقر) علیہ السلام کی خدمت میں موجود تھا کہ ایک خارجی آپ کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ اے ابو جعفر (علیہ السلام) تم کس شے کی عبادت کرتے ہو ، تو آپ نے فرمایا کہ اللہ کی ۔ اس مرد خارجی نے کہا کہ کیا آپ نے اس کو دیکھا ہے ، آپ نے جواب دیا کہ آنکھیں اس کو عینی مشاہدہ کے ساتھ نہیں دیکھ سکتیں لیکن دل ایمان حقیقتوں کے ساتھ اس کو دیکھ سکتی ہیں ، وہ قیاس کے ذریعہ نہیں بہچانا جاتا اور نہ اس کو لوگوں کے ساتھ تشہیہ دی جاسکتی ہے ، وہ آیات کے ذریعہ وصف کیا گیا ہے علمات کے ذریعے بہچانا گیا ہے ۔ وہ اپنے حکم و فیصلہ میں ظلم وجور نہیں کرتا ، یہی وہ اللہ ہے جس کے سواکوئی معبود نہیں ہے ۔

اس نے کہا کہ وہ آدمی یہ کہنا ہوا نکلا کہ اللہ زیادہ جانتا ہے کہ جہاں وہ این رسالت کو رکھے ۔

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن ابی نصر نے بیان کیا اس نے ابوالحن موصلی سے ، اس نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ ایک یہودی عالم امیرالمومنین (علی ابن ابی طالب) علیہ السلام کی ضدمت میں عاضر ہو کر کہنے لگا کہ اسے امیرالمومنین کیا آپ نے لینے رب کو عبادت کے وقت دیکھا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ تو ہلاک ہو میں لینے اس پروردگار کی عبادت نہیں کرتا جس کو میں نے نہیں دیکھا ۔ اس یہودی نے کہا کہ آپ نے اس کو کس طرح دیکھا ؟ آپ نے فرمایا کہ جھے پر ویل ہو آئکھیں اس کو نگاہوں کے مشاہدہ کے ساتھ ادراک نہیں کرسکتی ہیں لین قلوب ایمان کی حقیقتوں کے ساتھ دیکھ سکتے ہیں ۔

() ہم سے حسین بن احمد بن اور لیں رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے احمد بن اسحاق سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن ثالث (امام علی نتی) علیہ السلام کو خط لکھ کر رویت باری کے متعلق دریافت کیا اور اس کے بارے میں لوگوں کی کیا رائے ہے ؟ تو آپ نے تحریر فرمایا کہ رویت ناممکن ہے ۔ جب تک کہ دیکھنے والے اور مرئی کے درمیان فضا و ہوا نہ ہو جس پر نگاہ فغوذ کرے ۔ جب ہوا منقطع ہوجائے اور ناظر و مرئی کے درمیان روشنی معدوم ہوجائے تو رویت صحیح نہ ہوگی اور اس میں اشتباہ ہوگا ۔ اس لئے کہ دیکھنے والا جب شے مرئی کو اس سبب میں جو رویت میں ان کے درمیان ہو تشہیم ہوگی کیونکہ اسب کا اتصال مسیات کے ساتھ ضروری ہے ۔

(A) ہم سے علی بن اتحد بن محمد بن عمران دقاق رحمد اللہ نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن بیعتوب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بم سے انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام کو تحمریری علی بن سیف سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام کو تحمریری طور پر رویت اور اس بارے میں عامہ و خاصہ لوگوں کی روایت کے متعلق دریافت کیا اور میں نے اس کی تشریح کی بھی درخواست کی تو آپ نے اپنے وست مبارک سے تحریر فربایا کہ سب لوگوں نے اس پر اتفاق کیا ہے اور ان کے درمیان کوئی رووکہ نہیں کہ معرفت رویت کے گوشہ سے فروری ہے ۔ پس جس وقت جائز ہوا کہ اللہ تعالیٰ آئکھ سے دیکھا جائے معرفت فروری ہوئی تجربیہ کہ یہ معرفت دو حال سے نمالی نہیں ہوگی اس امر سے کہ وہ ایمان ہو یا ایمان نہ ہو ۔ آگر یہ معرفت رویت کے سب سے ایمان ہو تو وہ معرفت جو دنیا میں بزریعہ اکتساب ہو ، اس کا ایمان سے تعلق نہیں ہوگا اس لئے کہ انہوں نے اللہ (جس کاذکر غالب ہے) کو نہیں دیکھا اور آگر یہ معرفت رویت کی روسے ایمان نہ ہو تو یہ معرفت جو بزریعہ اکتساب ہو ان دو امور سے نمالی نہیں ویکھا جاسکا، ہوگی کہ وہ قیامت میں زائل ہوجائے یا زآئل نہ ہو تو یہ معرفت جو بزریعہ اکتساب ہے ان دو امور سے نمالی نہیں ویکھا جاسکا، ہوگی کہ وہ قیامت میں زائل ہوجائے یا زآئل نہ ہو ۔ لہذا یہ دلیل ہے اس پر کہ اللہ تعالیٰ آئکھ سے نہیں ویکھا جاسکا، ہوگی کہ آئکھ (یا حقیقت) اس مد تک بہجانتی ہو جو ہم نے بیان کی ۔

(9) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یعتوب کلین نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن اوریس سے ، انہوں نے محمد بن عبدالجبار سے ، انہوں نے صغوان بن یحیٰ سے ، اس نے کہا کہ جمج سے ابو قرہ محدث نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام کے پاس جانے کے لئے کہا تو میں نے ان سے اجازت طلب کی ۔ آپ نے محمح اجازت دیدی تو وہ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور طال و حرام اور احکام کے متعلق دریافت کیا ہماں تک کہ ان کا موال تو حید کے بارے میں بھی ہوا ، ابوقرہ نے کہا کہ ہم سے روایت بیان کی گئ ہے کہ اللہ عروبط نے وو شخصوں کے درمیان رویت اور کلام کو تقسیم کیا ہے ۔ حضرت موسطیٰ صلی اللہ علیہ السلام کے لئے کلام کو اور حضرت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ والم وسلم کے لئے رویت کو ۔ تو ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا کہ جن و انس کی طرف اللہ عزوجل کی طرف اللہ عزوجل کی طرف کو تعلیم نہیں نہیں دورہ والا ہے لا تدر کہ الابصار و مو یدرک الابصار (مورۃ کی طرف اللہ عزوجل کی طرف کو دیکھتے والوں کی) نظروں کو دیکھتا ہے " و لا یحیطون کی طرف آئے کہ وہ ان کوئی چیز اس کی مثل نہیں "کیا وہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہیں ہیں " لیس کمشلہ شبی (مورہ شوریٰ ۔ بعد علما "سورہ ظوری کی فروار کرے کہ وہ اللہ کی طرف سائن کی طرف سائن کی طرف کے ایک آئی میں خروار کرے کہ وہ اللہ کی طرف کے ایک آئی سے اس کو آنگھیں نہیں دیکھ سکتیں اور وہ لوگوں کی ہیں اور وہ عکم البیٰ ہے اللہ کی طرف ان کو طرف ان کو خروار کرے کہ وہ اللہ کی طرف کی اللہ علی وادر وہ عکم البیٰ ہے اللہ کی طرف ان کو طرف کی کی طرف ان کو طرف کی کی اللہ علیہ وہ اللہ کی اللہ علی اور وہ عکم البیٰ ہے اللہ کی طرف ان کو طرف ان کو طرف کی کی اللہ علیہ کہ اس کو آنگھیں نہیں دیکھ سکتیں اور وہ لوگوں کی

نظروں کو دیکھتا ہے اور لوگ علم کے ذریعہ اس کا احالمہ نہیں کرسکتے ہیں ، اور کوئی شے اس کی مثل نہیں ، مجریہ کم کم میں نے اس کو اپن آنکھ سے دیکھا ہے اور میں نے علم کے ذریعہ اس کا احاطہ کیا ہے اور وہ انسانی صورت وشکل کا ہے ۔ کیا تم کو ندامت و شرمندگی نہیں ہوتی ، کیا زندیق حصرات اس پر قادر نہیں تھے کہ اس کو اس برائی سے نکال بھینگتے کہ وہ اللہ کی طرف سے کوئی شے لائے اور بھر کسی دوسری وجہ سے اس کے برضاف لے کر آئے ۔

ابوقرہ نے کہا کہ خدا فرماتا ہے و لقد رالا فز لة اخرى (سورۃ بخم – آیت ۱۱۳) " اور اس نے اس کو (جبرئیل کو) دوسری بار دیکھا ہے " تو ابوالحن (اہام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس آیت کے بعد جو دیکھا ہے اس پر دلالت کرتا ہے ۔ جبکہ اللہ نے کہا کہ جو کچھ دیکھا ان کے دل نے جبوٹ نہ جانا ، گویا وہ کہہ رہا ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دل نے جبوٹ نہیں سجھا جو بھی اپن آنکھوں سے دیکھا ۔ پھر جو دیکھا اس کے بارے میں ہم کو بتایا تو کہا انہوں نے لیخ پروردگار کی بری نشانیوں کو دیکھا تو اللہ عزوجل کی آیات اللہ کی غیر ہیں اور اس نے کہا ہے کہ وہ علم کے ذریعہ اس کا اصاطہ نہیں کرسکتے ۔ پس جب نگاہوں نے اس کو دیکھ لیا تو اس کا علم کے ذریعہ اصاطہ ہوگیا اور معرفت ہوگی ۔ ابوقرہ کہنے لگا کہ آپ روایات کی تکذیب کرتے ہیں تو ابوالحن (اہام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا کہ جب روایات مخالف قرآن ہوں تو میں نے ان کی تکذیب کی ہے ۔ اور جس پر مسلمانوں کا اجماع ہے وہ یہ کہ علم اللہ کا اصاطہ نہیں کرسکتا نہ تنکھیں اس کا ادراک کرسکتی ہیں ۔ اور کوئی شے اس کی مثل نہیں ۔

(ع) میرے والد رجمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم ہے محمد بن یحیٰ عطار نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن عیسیٰ ہے ، انہوں نے ابن ابن بی نجران ہے ، انہوں نے عبداللہ بن سنان ہے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے اللہ عزوجل کے قول کے بارے میں کہ لاقدر کہ الابصار وھو یدرک الابصار (سورة انعام ۔ آمت ۱۹۹) " اور اس کو نگاہیں اور اک نہیں کرسکتیں اور وہ لوگوں کی نظروں کو دیکھتا ہے " روایت کی ، تو آپ نے فرمایا کہ وہم کے اعاطہ میں ۔ کیا تم اس کے قول کی طرف ہے نہیں دیکھتے قد جاء کم بصاء ر من ربکم (سورة انعام ۔ آمیت ۱۹۹۵) " تمہارے رب کی طرف ہے تہیں سوجھ بوجھ والی چیزیں آپکی ہیں " نگاہوں ہے دیکھنا مراد نہیں ۔ " بی جس نے دیکھا اپنے لئے دیکھا " یہاں بھی آنکھ ہے دیکھنا مراد نہیں ہے ، اور جو اندھا رہا تو ای پر اس کا نقصان ہے تو یہاں بھی آنکھ ہے دیکھنا مراد نہیں ہے ، اور جو اندھا رہا تو ای پر اس کا نقصان ہے تو یہاں بھی آنکھ ہے دیکھا شعر میں بصیر ہے اور فلاں شخص فقہ میں بصیر ہے ۔ فلاں شخص شعر میں بصیر ہے اور فلاں شخص فقہ میں بصیر ہے ۔ فلاں شخص در بموں میں بصیر ہے اور فلاں شخص کردوں میں بصیر ہے ۔ اللہ عظیم تر ہے اور فلاں شخص کہ اس کو آنکھ ہے دیکھا جائے ۔

(۱۱) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رصنی الله عنه نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد نے بیان کیا ۔ انہوں نے ابوالحن

(اہام علی رضا) علیہ السلام ہے سوال کیا کہ کیا اللہ عزدجل کا دصف بیان کیا جاسکتا ہے ؟ تو آپ نے فرایا کہ "کیا تم قرآن نہیں پرضتے ہو ؟ میں نے عرض کیا کہ ہاں میں قرآن پڑھتا ہوں آپ نے فرایا کہ کیا تم عزوجل کے اس قول کو نہیں پڑھتے ہو لاقدر کہ الابصار و ہو یدرک الابصار (سورة انعام ۔ آیت ۱۹۴) " اور اس کو آنکھیں نہیں دیکھ سکتیں اور وہ لوگوں کی نظروں کو دیکھتا ہے ۔ " میں نے عرض کیا کہ ہاں پڑھتا ہوں تو آپ نے فرایا کہ کیا تم " ابصار " کو جانتے ہو ؟ میں نے ہاں میں جواب دیا ۔ آپ نے فرایا کہ وہ کیا ہے ؟ میں نے عرض کیا کہ آنکھوں کی ابصار ۔ آپ نے فرایا کہ قام اور اس کو جانبے ہو ؟ میں کے اوبام آنکھوں کی ابصار ہے کہیں زیادہ ہیں ۔ پس اللہ وہ ہے اوبام جس کا اوراک نہیں کرسکتے اور وہ اوبام کا ادراک کرسکتا ہے ۔

(۱۲) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کونی نے بیان کیا ، انہوں نے اس شخص سے جس نے اس کا ذکر کیا ، اس نے محمد بن عینی سے ، اس نے داؤد بن قاسم سے ، اس نے ابو باشم جعفری سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو جعفر بن رضا (امام محمد تقی) علیہ السلام سے دریافت کیا ، آپ نے فرمایا کہ اے ابو باشم قلوب کے اوہام و خیالات البصار العیون سے زیادہ دقیق ہیں ۔ تم لینے وہم سے سندھ ہند اور ان شہروں کو جن میں تم نہیں گئے ہو اور جن کو تم نے اپن نگاہ سے نہیں دیکھا ہے ۔ ادراک کرسکتے ہو ؟ جب ادبام القلوب اس کا ادراک کرسکتے ہو ؟ جب ادبام القلوب اس کا ادراک نہیں کرسکتے تو بھر کس طرح نگاہیں اس کا ادراک کرسکتے ہیں ۔

اوہام اسوب الله و اورات ، یل رے و پر ک کری مای کا کہ انہوں نے کہا کہ ہم ہے تحمد بن ابو الله انہوں نے کہا کہ ہم ہے تحمد بن ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے تحمد بن اسمعیل بر کی ہے اس نے حسین بن حن ہے ، اس نے بکر بن صاف ہے ، اس نے حسین بن سعید ہے ، اس نے ابراہیم بن محمد خواز اور محمد بن حسین ہے ، ان دونوں نے کہا کہ ہم ابوالحسن (امام علی رضا) علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ہم نے اس روایت کو بیان کیا کہ محمد صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اپنے رب کو تعییں (۴۰) سالہ خوبصورت و موزوں قدوقامت ہوان کے روپ میں دیکھا کہ جس کے قدم سبزہ پر تھے ، اور اپنے رب کو تعییں (۴۰) سالہ خوبصورت و موزوں قدوقامت ہوان کے روپ میں دیکھا کہ جس کے قدم سبزہ پر تھے ، اور میں نے عرض کیا کہ جشام بن سالم ، صاحب الطاق اور یشی کہتے ہیں کہ وہ ناف تک کھوکھلا ہے اور باقی حصہ تھوں ہے تو آپ فوراً سجدہ میں طبح گئے بھر فرمایا کہ اے پروردگار تیری ذات پاک و پاکیزہ ہے ، انہوں نے جھے کو نہیں بہیانا اور نہ تیری بیانا دور نہیں کیائی پر ایمان لائے ۔ اس وجہ ہے انہوں نے تیرا وصف بیان کیا ، تیری ذات پاک و پاکیزہ ہے ۔ اگر یہ لوگ تیری عمود ا میں تیری و با کیزہ ہے ، انہوں نے بھے ان صفات سے منصف کرتے جو تونے خود لینے نے بیان کی ہیں ، تیری ذات پاک و پاکیزہ ہے ، انہوں نے باکہ و پاکیزہ ہے ، انہوں جو تونے اپن تعریف میں بیان فرمائی ہے اور میں جھے کو تیری مخلوق کے مشابہ قرار نہیں ویتا ۔ اس میرے مشعود ا میں تیری وہی تو بھے کو قوم ظالمین میں قرار نہ دینا ۔ پھر آپ نے ہماری طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ تم

نے کسی شے کے متعلق جو وہم و گمان کیا وی وہم و گمان تم نے اللہ کے متعلق کیا ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ ہم آل محمد نمط اوسط (درمیانی راستہ) ہیں کہ چھے رہ جانے والے ہم تک چہنج نہیں سکتے اور نہ وہ ہم سے آگے بڑھ سکتے ہیں -اے محمد بن حسین! رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے اپنے رب کی عظمت کی طرف دیکھا تو گویا اس کو تیس (۳۰) ساله خوبصورت موزوں و متناسب اعضاء والے جوان کی روب میں دیکھا ۔اے محمد! میرا رب عظیم و جلیل ہے اس سے کہ وہ مخلوقات کی صفت میں ہو ۔ میں نے عرض کیا کہ میں آپ کے قربان جاؤں اس بارے میں کہ جس کے قدم سبزہ پر ہوں کیا خیال ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ یہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں کہ جب انہوں نے اپنے رب کی طرف اپنے قلب سے دیکھا تو اس کو نور حمایات کی طرح نور میں رکھا یماں تک کہ اس کے لئے جو کچھ حمایات میں تھا واضح ہو گیا ہے شک اللہ ے نور سے بہتر سے بہتر سبز ہے اور اس سے سرخ ہے ، اس سرخ کا کیا کہنا ، اور اس سے سفید سفید تر ہے ۔ اس سے اس ے علاوہ بھی ہے ۔ اس محمد اکتاب اور سنت نے جو گوای دی ہے اس کے ہم قائل ہیں ۔ ہم سے محمد بن محمد بن عصام کلنی رضی اللہ عنہ نے بیان فرمایا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن بیعقوب کلتنی نے بیان کیا ۔انہوں نے علی بن محمد سے ،انہوں نے سہل بن زیاد وغیرہ سے ، انہوں نے محمد بن سلیمان سے ، انہوں نے علی بن ابراہیم جعفری سے ، انہوں نے عبداللہ بن سنان سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ، آپ نے فرمایا کہ اللہ عظیم ، رفیع ہے ۔ بندے اس کی صفت بیان کرنے پر قدرت نہیں رکھتے ۔ اور مد اس کی عظمت کی ماہیت تک پہنے سکتے ہیں ۔ آنکھیں اس کا ادراک نہیں کرسکتس اور وہ نگاہوں کا ادراک کرتا ہے اور وہ لطیف و خبیر ہے ۔ وہ کیف ، این اور حیث کے ساتھ وصف نہیں کیا جاسکتا (بعنی اس کا جہاں و حیثیات کے اختلاف سے وصف بیان نہیں ہوسکتا) تو میں اس کا " کیف " سے ساتھ کس طرح وصف بیان کرسکتا ہوں جبکہ اس نے کسف کو کیفیت دی یہاں تک کہ وہ کیف ہوگیا تو میں نے کیف کو بہجانا اس وجہ سے اس نے ہمارے لئے کیف کو کیفیت بخشی یا میں اس کی " این " کے ساتھ کس طرح تعریف کروں جبکہ اس نے ان کی تابین کی ہے یہاں تک کہ وہ این ہو گیا بھر س نے این کو اس ذریعہ سے بہیانا جو اس نے ہمارے لئے ان کو تابین فرمایا ۔ یا میں اس کو " حیث " سے کس طرح تعریف کروں ۔ اس نے حیث کو حیثیت بخشی مبال تک کہ وہ حیث ہو گیا ۔ بھر میں نے حیث کو پہیانا اس ذریعہ سے جو اس نے ہمارے لئے حیث کو حیثیت دی ۔ پس اللہ تبارک و تعالیٰ ہر جگہ میں داخل ہے اور ہر شے سے خارج ہے ۔ آنکھیں اس کو نہیں دیکھ سکتی ہیں ، وہ آنکھوں کو دیکھتا ہے ۔ کوئی معبود نہیں مگر وہ علی عظیم ہے اور وہ لطیف خبر ہے میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے ابراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے ابن الی نجران سے ، انہوں نے محمد بن سنان سے ، انہوں نے ابراہیم اور فضل بسران محمد اشعرین سے ، انہوں نے عبید بن زرارہ سے ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے

عرض کیا کہ آپ پر فدا ہوجاؤں کہ وہ بے ہوشی و عشی جو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نزولی وی سے وقت طاری ہوتی تھی ۔ کیا تھی ، آپ نے فرمایا کہ یہ حالت اس وقت طاری ہوتی تھی جبکہ ان کے اور اللہ کے درمیان کوئی نہیں ہوتا تھا اس وقت طاری ہوتی تھی جبکہ اللہ ان کو اپن تحلی دکھاتا تھا ۔ پھر آپ نے فرمایا اے زرارہ یہ نبوت ہے اور تم اس کو شھوع قلب کے ساتھ قبول کرو۔

(۱۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے اہراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے اہراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے ابن ابی عمیر سے انہوں نے مرازم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے ان کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے لینے برب عزوجل کو دیکھا ۔ مراد اسے قلب سے یہ اور اس کی تصدیق ہے ۔

(۱) جو کچے ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمد اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کمد بن حسین بن ابی خطاب سے ، انہوں نے محمد بن فصیل سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن (امام علی رنسا) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ کیا رسول اللہ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اپنے رب عزوجل کو دیکھا ؟ تو آپ نے فرمایا کہ ہاں انہوں نے آپ قلب سے اس کو دیکھا کیا تم نے اللہ تعالیٰ کا یہ قول نہیں سنا ماکذب الفوا دمارای (سورة نجم ۔آیت ۱۱) "جو کچھ انہوں نے دیکھا دل نے نہیں جھٹلایا " یعنی اس کو نگاہ سے نہیں دیکھا بلکہ اس کو دل سے دیکھا ۔

(۱۸) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے قاسم بن محمد اصفہانی سے انہوں نے سلیمان بن داؤد منقری سے ، انہوں نے حفص بن غیاث یا کسی اور سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے قول لقدر ای من ایات ربه السکبولی (سورة بخم ۔ آمت ۱۸) " انہوں نے بقیناً اپنے پروردگار کی بڑی نشانیاں دیکھیں ۔ کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ آپ نے جبرئیل کی ساق (پنڈلی) پر موتی کو سبزی پر پانی کے قطرہ کی طرح دیکھا ۔ اس کے چھ سو (۱۰۰) پر تھے جنہوں نے آسمان سے لیکر زمن تک کو بھر دیا تھا ۔

(۱۹) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ہارون صوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ہارون صوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالله بن موئ رویانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالعظیم بن عبدالله بن علی بن حسن بن علی بن ابی طالب علیہما السلام نے بیان کیا ، انہوں نے ابراہیم بن ابو محود سے ، انہوں نے کہا کہ علی بن موئ الرضا علیہما السلام نے الله عزوجل کے اس قول و جولا یو صیف ناضر تا اللی ربھا ناظر تا (سورة قیامة ۔ آیات ۲۲۔ ۲۳) " اس روز بہت سے چرے ترویازہ ہشاش بھوں گے لیے پروردگا کی ربھا ناظر تا (سورة قیامة ۔ آیات ۲۲۔ ۲۳) " اس روز بہت سے چرے ترویازہ ہشاش بھوں گے لیے پروردگا کی

طرف دیکھ رہے ہوں گے ۔ کے بارے میں ارشاد فرمایا کہ اس سے مراد وہ چمکدار چرے ہیں جو لینے رب کے ثواب کے سنظر ہیں ۔ سنظر ہیں ۔

(٢٠) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے موئ بن عمران مخفی نے بیان کیا ، انہوں نے حسین بن یزید نو فلی سے ، انہوں نے علی بن ابو حمزہ سے ، انہوں نے ابو بصیر سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا ۔ ابو بصیر نے آپ سے عرض کیا کہ آپ محمج بنایئے کہ کیا موسنین اللہ تعالیٰ کو روز قیامت ویکھیں گے ۔ آپ نے فرمایا کہ ہاں اور انہوں نے اس کو قیامت سے قبل دیکھا ہے ۔ تو میں نے دریافت کیا کب ؟ آپ نے فرمایا جب اللہ نے ان سے فرمایا کیا میں حہارا رب نہیں ہوں تو سب نے کہا کہ ہاں " بھر آپ جند لمجے خاموش رہ بھر فرمایا بے شک موسنین اس کو دنیا میں قیامت کے دن سے پہلے دیکھیں گے ۔ کیا تم نے اس کو اس وقت نہیں دیکھا ؟ ابو بصیر کہنے لگے موسنین اس کو دنیا میں آپ سے یہ حدیث بیان کرسکتا ہوں ؟ آپ نے فرمایا نہیں ۔ کیونکہ جب تم اس کے متعلق میں آپ کے دریان کرو گے تو منکر اس کا انکار کرے گا جو جاہل ہوگا اس معنی سے جو تم کہو گے ۔ بھر فیصلہ دیا کہ یہ تشبیہ ہے جو کفر ہے ۔ اور رویت قلب آنکھ کی طرح نہیں ہے ۔ اللہ تعالیٰ اس سے بلند ہے جو مشبہ اور المحد حصرات وصف بیان کرتے تھ

(۱۲) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے بیان کیا انہوں نے لیے والد ابراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے عبدالسلام بن صافح حروی سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے علی بن موئ الر نما علیہما السلام سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول اہل حدیث کی اس حدیث کے متعلق کیا ارشاد فرماتے ہیں کہ مومنین جنت میں اینے مکانوں سے اپنے رب کی زیارت کرتے ہیں یا کریں گے ۔ تو آپ نے فرمایا اے ابوالصلت اللہ تعالیٰ و جبارک نے اپنے نبی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو تمام مخلوق ، انہیاء اور ملائکہ پر فصیلت بخشی ہے ۔ دنیا و آخرت میں ان کی اطاعت کو اپن اطاعت کو اپن اطاعت کو اپن بیروی کو اپن بیروی اور ان کی بیروی کو اپن بیروی اور ان کی زیارت کو اپن زیارت قرار دیا ہے ۔ اللہ عزوجل نے فرمایا " جس نے رسول کی اطاعت کی ، اس نے اللہ کا اطاعت کی اور فرمایا بیشک وہ لوگ جو مہاری بیعت کرتے ہیں ۔ اللہ کا باتھ ان لوگوں کے ہاتھوں کے اوپر ہے ۔ اور نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جنت میں درجہ تمام درجات سے بلند ہے ، تو جس نے اپن جنت کے مقام سے ان کے درجہ کی زیارت کی ہے انہوں نے اپن جس نے وابوں نے دوایت کی ۔ انہوں نے آپ جس نے مقام سے ان کے درجہ کی زیارت کی ہو آل نے اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جنت میں درجہ تمام درجات سے بلند ہے ، تو جس نے آپ جنت کے مقام سے ان کے درجہ کی زیارت کی ۔ انہوں نے کہا کہ میں نے آپ سے عرض کیا کہ اے فرند رسول اس خبر کے کیا معنی ہوئے جو انہوں نے روایت کی ہے کہ لا اللہ کا ثواب اللہ کی چہرہ کی طرف دیکھنا ہے ، تو آپ نے فرمایا

کہ اے ابوالصلت جس نے اللہ کا چروں کی طرح کسی چرہ سے وصف بیان کیا ۔اس نے کفر کیا ہے ۔لیکن اللہ کا پجرہ تو اس کے انبیاء ، رسل اور جنیں صلوات الله علیم ہیں وی ہیں جن کے ذریعہ الله ، اس کے دین اور اس کی معرفت کی طرف متوجہ ہوا جاتا ہے ۔ اور اللہ عزوجل نے فرمایا " جو مجھی زمین پر ہے سب فنا ہونے والے ہیں اور تہارے مظمت و كرامت رب كي ذات باتى رب كى " اور عزوجل نے فرمايا كل شي هالك الاوجهه (سورة قعص - آيت ٨٨) " اس کی ذات کے علاوہ ہر شے ہلاک ہونے والی ہے " پس انبیا، و رسل و عج الهیٰ کی طرف دیکھنا ان کے درجات میں مومنین کے لئے روز قیامت بڑا ثواب ہے ۔ نی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے " کہ جس نے میرے اہل س**یت اور** مری عترت سے بغض رکھا ۔ اس نے مجھ کو نہیں دیکھا اور یہ میں اس کو قیامت کے روز دیکھوں گا ۔ اور آپؑ نے فرمایا اور بے شک تم میں کچے لوگ بھے سے جدائی اختیار کرنے سے بعد بھے کو نہس دیکھس گے ۔" اے ابو الصلت الله سارک و تعالیٰ کا وصف کسی مکان (جگہ) سے نہیں کیا جاسکتا اور اس کو آنکھیں اور اوبام نہیں دیکھ سکتے ۔ ابوبھیر کہتے ہیں کہ میں نے فرزند رسول سے عرض کیا کہ مجھے جنت اور دوزخ کے بارے میں بتاہیئے کہ کیا وہ مخلوق ہیں ؟ آپ لے فرمایا کہ ہاں اور بعناب رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم شب معراج جنت میں تشریف لے گئے اور جہنم کو بھی دیکھا تو س نے محر عرض کیا کہ چند لوگ کہتے ہیں کہ آج وہ مقدر ہیں غیر مخلوق ہیں ۔آب نے جواب میں فرمایا کہ وہ لوگ ہم میں سے نہیں ہیں اور یہ ہم ان میں سے ہیں جس نے جنت و دوزخ کی پیدائش سے انکار کیا ۔اس نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلمہ وسلم کی تکذیب کی اور ہم کو بھی جھٹلایا اور ہماری ولایت سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے اور وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے الله تعالى كا ارشاد ب هذا جهنم التي يكذب بها المجرمون يطوفون بينها وبين حميم أن (مورة مرحمان ۔آیت ۲۲ ۔ ۲۳) "یہی وہ جہم ہے کہ گنبگار لوگ جس کی تکذیب کیا کرتے تھے ۔ لوگ جہم اور کھولتے ہوتے یانی کے درمیان حکراتے بھریں گے " اور نی اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جب مجھ کو معراج کے لئے نے جایا گیا جرئیل نے میرے ہاتھ کو بکڑا اور مجھے جنت میں داخل کردیا اور مجھ کو رطب پیش کیں جو میں نے کھائیں جس سے میرے سلب میں نطعنہ بنا اور جب میں زمین پر واپس آیا تو میں نے خدیجہ سے ہمبستری کی اور فاطمہ (صلواۃ الله عليها) كا حمل قراريايا - بس فاطمه حورا، انسيه بين اور جب لهي مجه جنت كي خوشهو كا اشتياق موتاتو مين اي بيني فاطمه عليما السلام كي خوشبو سونگھتا ـ

(۲۲) ہم سے محمد بن موئ بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے بیان کیا ۔ انہوں نے احمد بن ابو عبداللہ برقی سے ، انہوں نے اپنے والد محمد بن خالد سے ، انہوں نے احمد بن نفر سے انہوں نے محمد بن مروان سے ، انہوں نے محمد بن سائب سے ، انہوں نے ابوالصالح سے ، انہوں نے عبداللہ بن عباس سے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کے بارے میں بیان کیا فلما آفاق قال سبحنک قبت الیک و انا اول

المعومنين (سورة اعراف - آيت ١٣٣) ، پس جب كه وه (موئ) ہوش ميں آئے تو كہنے گئے كه تيرى ذات پاك و پاكيره بين تيرى بارگاه ميں توب كرتا ہوں اور (عدم رویت باری) ميں سب سے وبلے ايمان لانے والوں ميں ہوں - عبدالله ابن عباس نے كہا كه حضرت موئ عليه السلام كهه رہے تھے كه اے پروردگار تيرى ذات پاك و پاكيره ہے ميں اس سے توب كرتا ہوں كه جھے سے تيرى رويت كا سوالى كروں اور ميں سب سے وبلے ايمان لانے والا ہوں اس پر كه جھے كو ويكھا نہيں جاسكتا ـ

اس كتاب كے مصنف محمد بن على بن حسين رضى الله عنه فرماتے ہيں كه بے شك حصرت موسىٰ عليه السلام كو علم تھا کہ اللہ عزوجل کی رویت درست و جائز نہیں ۔ انہوں نے اللہ تجالیٰ سے سوال کیا کہ وہ خود کو دکھادے کے ان کی قوم نے اس بادے میں بہت زیادہ اصرار کیا تھا تو حفزت موٹی نے لینے رب سے سوال کیا بغیر اس کے کہ وہ اس سے اجازت طلب كريں انہوں نے اللہ تعالیٰ سے عرض كياكہ تو مجھ كو ديدار كرادے ميں تيرى طرف ديكھ رہا ہوں تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا تم مجھ کو ہرگز نہیں دیکھ سکتے لیکن اس بہاڑ کی طرف دیکھ اگر وہ ای جگہ پر حالت جنبش میں قائم رہے تو تم بھی عنقریب مجھ کو دیکھ لو گے ۔ اس کی معنی یہ ہیں کہ تم مجھ کو کمجی ہر گز نہیں دیکھ سکو گے اس لئے کہ بہالا ساکن نہیں ہوتا وہ ہمیشہ حالت جنبش میں رہتا ہے ۔ یہ اللہ عزوجل کے اس قول کی طرح ہے ولا ید خلون الجنة حتی يلج البحمل في سم الخياط (مورة اعراف - آيت ٢٠) " اور وه جنت من داخل نہيں ہوسكس كے يهاں تك كه اونٹ سوئی کے ناکہ کے اندر سے نکل جائے " اس کے معنی یہ ہیں کہ گہنگار لوگ کبھی جنت میں داخل نہیں ہوسکس گے جس طرح کہ اونٹ سوئی کے ناکہ سے کبھی نہیں نکل سکتا ۔ پس جب کہ اس (موسیٰ) کے رب نے بہاڑ ، پر جلوہ د کھایا لیعن وہ اپن نشانیوں میں سے ایک نشانی کے ساتھ ظاہر ہوا اوریہ نشانی نور ہے ان انوار میں سے جس کو اس نے خلق کیا اس میں سے کھے بہاڑ پر ڈالدیا جس نے اس کو چکنا چور کردیا اور موئی اس بہاڑ کے زلز لد کے خوف سے الله تعالیٰ کی عظمت و برائی کی بناء پر بے ہوش ہوگئے اور گر پرے ۔ پھر جب وہ ہوش میں آئے تو کہنے لگے ؟ تیری ذات یاک و یا کیزہ ہے میں نے تیری بارگاہ میں توہ کی بعنی میں ای اس معرفت کی طرف پلٹ گیا جو جھے سے ، منحرف ہوتے ہوئے اس نے جو میری قوم نے محجے جھے سے رویت کے سوال پر اکسایا اور یہ توب کسی گناہ کی وجہ سے نہیں تھی اس لئے کہ انبیاء گناہ صغیر و کبیر نہیں کرتے اور یہ ان (موسیٰ) پر سوال سے قبل اجازت چاہنا واجب تھا لیکن یہ ادب تھا جس کو وہ استعمال کررہے تھے اور اپنے نفس کا اس کے ذریعے مواخذہ کررہے تھے جب کہ انہوں نے اس سے سوال کا ارادہ کیا اس پر قوم نے بیان کیا کہ انہوں نے اس بارے میں اجازت طلب کی تو انہیں اجازت دی تاکہ وہ این قوم کو بتائیں کہ رویت الی نہیں ہوسکتی ۔ اور حضرت موسیٰ کا یہ فرمانا کہ میں اول مومنین میں سے ہوں تو دراصل وہ یہ کہہ رہے ہیں کہ میں اس گروہ میں پہلا مومن ہوں جو ان کے ساتھ تھا اور جنہوں نے ان سے سوال کیا تھا کہ وہ اپنے رب سے درخواست

کریں کہ وہ اپنا دیدار کرائے کہ وہ اس کو دیکھ سکیں باوجو دیکہ تو دیکھا نہیں جاسکتا ۔

اور وہ احادیث و اخبار جو اس معنی و مفہوم میں روایت کی گئ ہیں اور جن کو ہمارے علماء عظام نے اپن تصنیفات میں تذکرہ کیا ہے میرے نزدیک صحح ہیں اور میں نے اس باب میں ان کا تذکرہ و تصریح نہیں کی ہے اس خوف سے کہ کہیں کوئی نادان ان کو پڑھے اور ان کی تکذیب کرکے وہ کفر باللہ کرے گا اور اسے علم نہیں ہوگا۔

اور وہ احادیث جن کا تذکرہ احمد بن محمد بن صییٰ نے نوارد میں کیا ہے اور وہ روایات جو جامع میں محمد بن احمد بن یحیٰ نے رویت کے بارے میں پیش کی ہیں ، صحح ہیں ، ان کو حق کی تکذیب کرنے والا ہی رد کرسکتا ہے ۔ یا کوئی جاہل ۔ ان احادیث کے الفاظ قرآن کے الفاظ ہیں اور ان احادیث کی ہر جز میں وہ معنی ہیں جو تشہیب تعطیل (صفات الهٰ کا انکار) کی نفی کرتے ہیں اور توحید کو ثابت کرتے ہیں ۔ اور ہم کو ائمہ صلوات الله علیم نے حکم دیا ہے کہ ہم لوگوں سے ان کی عقلوں کے مطابق گفتگو کریں ۔

احادیث میں رویت کے معنی علم کے ہیں سید اس وجہ سے کہ دنیا شکوک فریب اور خطرات کی آماجگاہ ہے بس جب قیامت کا دن ہوگا تو بندگان خدا کے لئے اللہ کی نشانیوں اور ثواب و عقاب کے امور سے شکوک زائل ہوجائیں گے اور قدرت الی کی حقیقت سے آگایی ہوگی ۔ اس کی تصدیق کتاب الی س بے لقد کنت فی غفلة من هذا فکشفناعنک غطاء ک فبصرک اليوم حديد (سورة ق -آيت ٢٢) " تو اس سے غفلت ميں تھا پس ہم نے جھے سے تیرے پردے کو اٹھا دیا تو آج تیری نظر تیز ہے ۔" حدیث میں جو اللہ تعالیٰ کو دیکھے جانے کے معنی بیان کئے گئے وہ یہ ہیں کہ علم یقین دیا جاتا ہے ۔ جس طرح کہ اللہ تعالیٰ کے چند ارشادات سے واضح ہوتا ہے الم قرالی ربک كيف مدالظل (مورة فرقان -آيت ٣٥) " (اے رسول) كيا تم نے لينے پروردگاركى قدرت كو نہيں ديكھا كه اس نے كس طرح سايه كو بصيلايا -" الم توالى الذي حاج ابراسيم في ربه (سورة بقرة - آيت ٢٥٨) " اوركيا تم نے اس شخص کی طرف نہیں دیکھا جس نے ابراہیم سے ان کے رب کے بارے میں جھگڑا کیا ۔ الم قرا لی الذین خو جوامن دیارهم وهم الوف حذرالموت (سورة بقره -آیت ۲۳۳) " اور کیا تم نے ان لوگوں کی طرف نظر نہیں کی جو موت کے خوف سے اپنے گھروں کو چھوڑ کر نکل گئے اور ہزاروں کی تعداد میں تھے ۔" اور الم قر کیف فعل ربک باصحاب الفیل (مورة فیل -آیت ۱) " (اے رسول) کیا تم نے نہیں دیکھا کہ تہارے پروردگار نے ہاتھی والوں کے ساتھ کیا کیا ۔" اور اس کے مانند رویت قلب کے متعلق اور رویت عینی کے برخلاف ارشادات الهیٰ ہیں ۔ لیکن الله تعالیٰ کے قول " فلما تجلی ربه للجبل " (سورة اعراف -آیت ۱۳۳) " پهرجب تحلی کی اس کے رب نے پہاڑ ی طرف » کے معنی یہ ہیں کہ جب اللہ عزوجل نے پہاڑ پر اپنی دوسری نشانیوں میں سے ایک نشانی ظاہر کی جس سے بہاڑ سراب (ربت) ہوجاتے ہیں ۔ اور حسین سے بہاڑ پوری طرح جڑے اکھ جاتے ہیں تو بہاڑ زمین بوس ہو کر مٹی بن گیا ۔

اس وجہ سے کہ وہ اس نشانی کو برداشت کرنے کی طاقت نہیں رکھیا تھا ۔ اور کبی کہا گیا کہ وہ اس کے لئے نور عرش سے ظاہر ہوا ۔

(۲۳) میرے والد رضی اللہ عنہ نے بیان فرمایا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے قاسم بن محمد اصفہانی سے انہوں نے سلیمان بن داؤد منقری سے ، انہوں نے حفص بن غیاث نخی قاضی سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے " فلما تجلی ربه اللجبل جعله دکا " کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ بہاڑ سمندر میں دھنس گیا اور وہ قیامت تک نیچ جاتا ہی رہے گا۔

اور جس کا تذکرہ میں نے کیا اس کی تصدیق اس حدیث سے ہوتی ہے جس کو تمیم بن عبداللہ بن تمیم (rr) قریشی رضی الله عنه نے بیان کی ، انہوں نے کہا کہ جھ سے میرے والد نے انہوں نے حمدان بن سلیمان نیشایوری سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن محمد بن جھم سے ، اس نے کہا کہ میں مامون (رشید) کے دربار میں حاضر ہوا ، اس سے پاس رضا علی بن موی (امام علی رضا) علیهما السلام مجی تشریف فرما تھے ۔ مامون (رشید) نے ان سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول اکیا یہ آپ کا قول نہیں کہ انہیاء معصوم ہیں ؟آپ نے فرمایا ہاں ۔ تو اس نے قرآن کی چند آیات کے متعلق دریافت کیا ، تو اس میں سے اس نے دریافت کیا کہ الله عزوجل کے اس قول " جب موئ ہمارے مقرر کردہ وقت پر آئے اور ان سے ان کے رب نے کلام کیا ، انہوں نے کہا کہ اے میرے پروردگار تو مجھے اپنا دیدار کرادے میں جھے کو و مكھنا چاہتا ہوں تو اللہ تعالى نے فرمايا كہ تم مجھ كو ہرگز نہيں ديكھ سكتے " كے كيا معنى ہيں - يد كس طرح درست ہوسكتا ہے کہ کلیم اللہ موسی ابن عمران علیہ السلام یہ نہ جانتے ہوں کہ اللہ تعالیٰ کی رویت نہیں ہوسکتی کہ اس سے سوال رویت کرایا تو حضرت امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کلیم الله موسیٰ بن عمران علیہ السلام کو علم تھا کہ الله تعالیٰ کو نگاہوں سے نہیں دیکھا جاسکتا ہے لیکن جب انہوں نے اللہ عروجل سے کلام کیا اور ان کی رازداری کی بناء پر قریب کیا ، وہ ا بن قوم کی طرف واپس آئے تو ان کو بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے ان سے کلام کیا ، قریب کیا اور سرگوشی کی ہے ۔ تو وہ کہنے کئے کہ ہم تم پر اس وقت تک ایمان نہیں لائیں گے ۔ جاب تک کہ ہم اس کا کلام نہیں سنیں مجے ۔ جس طرح کہ تم نے سنا ہے ۔ ان کی قوم کی تعداد سات لاکھ آدمیوں پر مشتل تھی تو حضرت موسی نے ان میں سے ستر ہزار کا انتخاب کیا ، كران ميں سے سات ہزار چنے - ان سات ہزار ميں سے سات سو افراد كو منتخب كيا ان ميں سے محى لينے رب كى مقرر وعدہ گاہ پر لے جانے کے لئے ستر آدمیوں کا انتخاب کیا ۔ پھر ان کے ساتھ وہ طور سینا کی طرف علیے ۔ ان کو دامن کوہ میں تھہرایا اور حضرت موسی کوہ طور پر چڑھ گئے اور اللہ تعالیٰ سے کلام کرنے کا سوال کیا تاکہ اس کے کلام کو وہ لوگ سنیں ۔ الله تعالی نے کلام کیا اور ان لوگوں نے کلام الی کو اوپر سے ، نیچ سے ، دائیں سے ، بائیں سے ، پیچے سے اور آگے سے سنا اس لئے کہ الله عزوجل نے اس کلام کو درخت میں پیدا کیا بھر اس کلام کو اس درخت سے نشر کا ذریعہ قرار دیا عبال تک

كد انبوں نے ہر جت سے سنا \_ كير وہ كہنے لگے كہ بم نے جس كلام اللي كو سنا ہے بم اس وقت تك ايمان نہيں الائيں معے ۔ جب تک کہ ہم اللہ کو واضح طور پر مد دیکھ لیں ۔ پس جب انہوں نے اتنی بڑی بات کہی ، تکبر کیا اور حد سے گزر گئے ۔ اللہ عزوجل نے ان پر بھلی گرائی اور ان کے ظلم کرنے کی وجہ سے گرفت کی مجر وہ مرگئے ۔ تو حضرت مویٰ نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! جب میں والی جاؤں گا تو بن اسرائیل سے کیا کہوں گا اور وہ کمیں سے کہ تم ان کے ساتھ گئے تھے ، تم نے ان کو اس لئے قتل کردیا کہ تم نے اللہ سے گفتگو کرنے کے بعد جو دعویٰ کیا اس میں سیج نہیں تھے ۔ اللہ نے ان کو زندہ کردیا اور ان کو موئی کے ساتھ بھیجدیا ۔ وہ پھر کھنے لگے کہ اگر (اے موٹ) تم اللہ سے سوال كرتے كه وہ تم كو ديدار كرادے تاكه تم اس كى طرف ديكھ سكو تو وہ تہارے سوال كو قبول كرتا اور تم ہم كو بتاتے كه وہ کسیا ہے تو ہم حق معفرت کی طرح اس کو پہچانتے ، موٹ کہنے لگے اے قوم! الله نگاہوں سے نہیں دیکھا جاسکتا اور نہ اس کی کوئی کیفیت ہے ۔ وہ تو ای نشانیوں سے بہجانا جاتا ہے اور اس کی علامتوں سے اس کی حقیقت کا ادراک کیا جاتا ہے ۔ وہ پچر کھنے لگے کہ ہم تم پر ہرگز ایمان نہیں لائیں گے ۔ یہاں تک کہ تم اس سے سوال کرو ۔ موسیٰ نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! تو نے بن اسرائیل کی باتوں کو سنا اور تو ان کی درستی و بہتری کو زیادہ جانتا ہے۔ تو الله جل جلالہ نے حضرت موئ پر وحی کی کہ اے موئ انہوں نے جو تم سے سوال کیا وہ تم جھ سے کرو ان کی نادانی کی وجہ سے تم سے مواخذہ نہیں کروں گا۔اس وقت حضرت موئ نے کہا کہ اے رب تو بھے کو دیدار کرادے میں تیری طرف ویکھنا یا ہا ہوں ۔ اللہ نے فرمایا تم مجھ کو ہرگز نہیں دیکھ سکو کے لیکن پہاڑی طرف دیکھولیں اگر وہ ممبرا رہا (جو گررہا تھا) تو تم مجھ کو دیکھ سکو گے ۔ پس جبکہ بہاڑ پر اس کے رب کی تعلی ہوئی ۔ (اس کی نشانیوں میں سے ایک نشانی) اس کو سندہ ریزہ کردیا اور موسیٰ بے ہوش ہو کر گر پڑے ۔ جب وہ ہوش میں آئے تو کہنے لگے کہ پروردگار تو یاک و یا کیزہ ہے میں نے توب کی (میں نے اپنی قوم کی ناوانی کے خلاف اپنی اس معفرت کے ساتھ جو جھے سے ہے رجوع کیا) اور میں ان میں سے بہلا مومن ہوں بے شک جھے کو دیکھا نہیں جاسکتا ۔ مامون (رشید) کہنے نگا اے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام آپ ک خوبی اللہ ی کے لئے ہے ۔ حدیث کانی طویل ہے ہم نے ضرورت کے مطابق اس میں سے کچھ لے لیا ہے ۔ میں نے اس حدیث کو پورے طور پر عیون اخبار الرضا میں لیا ہے ۔ اگر میں ان احادیث کو جو رویت کی حقیقت کے بارے میں روایت کی ہیں تذکرہ کرتا تو ان کے بیان کرنے ، شرح کرنے اور صحت کے ثابت کرنے سے کتاب ضخیم ہوجاتی اور جس شخص کو اللہ تعالیٰ نے ہدایت کے واسطے اس کے ذکر کی توفیق عطاکی وہ ان تنام صدیثوں سے جو ائمہ علیم السلام سے صحح اسناد کے ساتھ وارد ہوئی ہیں ، ایمان لایا ، اور ان کے لئے خود کو سپرد کردیا اور اس امر کو بحس سے بارے میں اشتباہ ہوا ان كى طرف رد كرديا - اس ليح كه ان كا قول قول خدا ب اور ان كا حكم حكم البي ب ، وه مخلوق ميس الله عزوجل كے سب سے زیادہ قریب ہیں اور ان سب پر اللہ کی رحمت کاملہ ہو ، مخلوق خدا میں سب سے زیادہ عالم ہیں -

#### پاپ (۹) قدرت

ہم سے محمد بن موئ بن متوکل رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے محمد این ابو اسحاق خفاف سے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے ہمارے چند اصحاب نے بیان کیا کہ عبداللہ دیصانی ہشام بن الحکم کے باس آکر کہنے لگا کہ کما تمہارا کوئی رب ہے ؟ اس نے کما ۔ ہاں ۔ اس نے کما کہ کما وہ قادر سے ؟ ہشام نے کہا ہاں وہ قادر ، قاہر ہے ۔ وہ کہنے نگا کہ کیا وہ اس پر قادر ہے کہ ساری ونیا کو انڈے کے اندر وافل كردے كه بد اندا برا بو اور بد دنيا چونى ؟ بشام كہنے نگا كه تجيم كي مهلت دو تو وہ كہنے نگا كه ميں تم كو الك سال كى مہلت دیتا ہوں ۔ پیروہ پلٹا اور ہشام سوار ہو کر ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کی طرف حلا اور ان سے اجازت طلب کی تو آپ نے اس کو اجازت دے دی ۔ وہ کہنے نگا اے فرزند رسول میرے یاس عبداللہ دیصانی ایک مسئلہ لیکر آیا اس مسئلہ میں اللہ پر اور آپ پر بجروسہ کیا جاسکتا ہے ۔ حضرت ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا تم سے اس نے کس چیز کے بارے میں دریافت کیا ؟ اس نے جواب دیا کہ مجھ ہے اس نے ایسا ایسا کہا ہے ۔ حصرت ابو حمداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اے ہشام تہارے کتنے حواس ہیں ، کہنے نگا، پانچ ہیں ۔آپ نے فرمایا کہ ان میں سب سے چھوٹا حس کون ہے ؟ اس نے جواب دیا ۔ آنکھ۔ آپ نے فرمایا نظر کا اندازہ کتنا ہے ؟ کہنے لگا کہ مسور کے واند جیسا یا اس سے بھی کم ۔آپ نے فرمایا اے ہشام تم لینے آگے اور اوپر دیکھو اور مجھے بتاؤ کہ کیا کیا ویکھا ۔اس نے کہا کہ میں آسمان ، زمین ، گھر ، محلات ، مٹی ، پہاڑ اور نبریں دیکھ رہا ہوں تو حضرت ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا ۔ بے شک جو ذات قادر ہے اس پر کہ وہ عدسہ یا اس سے بھی کم میں واخل کردے جو وہ تم کو دکھا رہا ہے وہ اس پر بھی قادر ہے کہ ساری ونیا کو انڈے میں واخل کردے نه وینا چھوٹی ہو اور نه انڈا بڑا ہو ۔ تو ہشام نے آپ سے محبت کا اظہار کیا اور آپ سے ہاتھوں ، سراور پیروں کو بوسہ دیا اور کہنے نگا اے فرزند رسول آپ میرے لئے کافی ہیں مجروہ اپنے گھرواپس آگیا۔ دوسرے دن دیسانی نے آگر ہشام سے کہا کہ میں حمہارے پاس سلام کرنے کے لئے آیا ہوں جواب کا تقاضہ کرنے کے لئے نہیں آیا ہوں تو ہشام کہنے لگا کہ اگر تم جواب لیننے کے لئے آئے ہو تو جواب حاضر ہے ۔ دیسانی وہاں سے چلا تو اس کو بتایا گیا کہ ہشام (اہام جعفر صادق) ابوعبداللہ علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا تو انہوں نے اس کو جواب سے آگاہ فرمایا - عبداللہ ویصانی وہاں سے حل کر حضرت ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) کے دروازہ پر جہنیا اور اجازت حضوری طلب کی تو اجازت دی ۔ وہ بیٹھ کر کہنے لگا کہ اے جعفر بن محمد آب بھے کو میرے معبود کی طرف رہمنائی فرمایئے ۔ حصرت ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا ۔ مہمارا نام کیا ہے ؟ وہ وہاں ہے حل پڑا اور ا پنا نام نہیں بتایا تو آپ کے ساتھیوں نے کہا کہ تم نے ان کو اپنا نام کیوں نہیں بتایا ، کہنے لگا کہ اگر میں ان کو اپنا

(94)

نام عبداللہ بتاتا تو وہ بچے سے فرماتے ہے کون ہے جس کے تم بندہ ہو ؟ تو وہ اس سے کہنے گئے تم پجر جاؤ اور ان سے کہو کہ وہ حمہار سے معبود کی طرف رہ منائی فرمائیں اور وہ تم سے حمہارا نام بھی دریافت نہیں کریں گے ۔ وہ والیں آکر کہنے لگا اسے جعثرا آپ میرے معبود کی طرف رہ منائی فرمائینے اور میرا نام دریافت نہ کریں ۔ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ بینشو ۔ اس وقت آپ کا چھوٹا بچہ لینے ہاتھ میں انڈا لے کہ کھیل رہا تھا ۔ آپ نے فرمایا کہ بید انڈا مجھ دیدو ، اس بچہ نے وہ انڈا آپ کو دیدیا ۔ پھر ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اسے دیصائی ہے ایک معنبوط قلعہ ہے جس کی جلد مخت ہے اور سخت باد سے بینے والا سونا باٹھلی ہوئی چاندی سے مخلوط ہوتا ہے اور نہ پھملی معنبوط قلعہ ہے جس کی جلد کے سندی) ہے نہ بہنے والا سونا باٹھلی ہوئی چاندی سے مخلوط ہوتا ہے اور نہ پھملی جوئی چاندی کی اصلاح دور سی کی خور دیتا اور نہ کوئی اس میں مفسد داخل ہوتی ہے ۔ اس انڈے کی حالت پر نہ کوئی مصلے نظا جو ان کی اصلاح دور سی کی جنر دیتا اور نہ کوئی اس میں مفسد داخل ہوا جو ان کی فساد کی اطلاع دیتا ۔ کوئی نہیں جانیا کہ وہ زک کے نے یا مادہ کے واسطے خات کوئی اس میں مفسد داخل ہوا بو اس کے نہ کوئی حدید داخل کے بی نہوں کہ اللہ کے سواک کی معبود نہیں وہ واحد ہے دیکھا ہے ؟ وہ کائی دیر تک سرجھکائے رہا پور کہنے لگا کہ میں گوا ہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواک کی معبود نہیں وہ واحد ہے دی کا کوئی شریک نہیں اور یہ کہ قبل واللہ کی بھت ہیں ۔ اور مس لینے خیال و نظریہ سے تائب ہوتا ہوں ۔

(۲) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن والید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حمد بن محمد بن فالد نے بیان کیا ، انہوں نے ہمارے بعض اصحاب سے روایت کی کہ حضرت ابوالحن (اہام علی رضا) علیہ السلام کا گزر لینے ناندان کی ایک قبر کی طرف سے ہوا ۔ آپ نے اس پر ہات رکھ کر فرمایا کہ اے میرے معبود تیری قدرت تو اشیاء میں ظاہر ہو گئ لیکن اس کی کیفیت ظاہر نہیں ہوئی لہذا لوگ جھے ناواقف رہے اور جھے کو قادر مانا اس کے برخلاف جو انہوں نے تیرا وصف بیان کیا ۔ اے میرے معبود! میں ان لوگوں سے اظہار برات کرتا ہوں جنہوں نے جھے کو تشہید کے ذریعے طلب کیا ہے ، کوئی شے جھے جسی نہیں ہے ۔ میرے معبود وہ تیری ظاہری نمتوں سے رہمنائی حاصل کرتے اور اے میرے معبود وہ تیری مخلوق میں وہ آزادی ہے کہ جھے تک پہنے سکیں بلکہ انہوں نے جھے کو تیری مخلوق کے مساوی قرار دیا بچر بھی وہ جھے کو نہیان کیا ۔ میرا رب بلند ہے اس سے جو تشہید دینے والے لوگ تیری تعرف کرتے ہیں ۔

(٣) جھے سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین بن ابو خطاب نے بیان کیا انہوں نے احمد بن محمد بن ابو نصر سے ، انہوں نے کہا کہ ودا۔

النمر کے کچے لوگ ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام کے پاس آئے ۔ کہنے لگے کہ ہم آپ کے پاس تین مسئلہ دریافت کرنے کے لئے حاضر ہوئے ہیں۔ اگر آپ ان کے بارے میں بتائیں گے تو ہم مجھے لیں گے کہ آپ عالم ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ پوچھو۔ وہ کہنے لگے کہ ہم کو بتاہتے کہ اللہ کہاں ہے ؟ اور کسیا ہے ؟ اور کس چیز پر اس کا اعتماد ہے ؟ تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ اللہ عزوجل نے کیفیت کو کیفیت بخشی وہ خود بغیر کیفیت کے ہے اور اس نے مکان کو مکائیت بخشی وہ بغیر مکان کے ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ عالم ہیں۔ وہ بغیر مکان کے ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ عالم ہیں۔

اس كتاب كے مصنف اس قول كے بارے ميں فرماتے ہيں كہ اس كا اعتماد اپنى قدرت پر ہے كا مطلب يہ ہے كہ اس كو اپنى ذات پر اعتبار ہے اس لئے كہ قدرت الله عزوجل كى صفات ميں سے ہے -

ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا کہ انہوں نے اپنے چھا محمد بن ابوالقاسم سے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن خالد سے ، انہوں نے محمد بن علی کوفی سے انہوں نے عبدالرحمن بن محمد بن ابوہاشم سے ، انہوں نے احمد بن محن میشی سے ، انہوں نے کہا کہ میں ابو منصور طبیب کے پاس تھا کہ اس نے کہا کہ میرے ساتھیوں میں سے ایک نے مجھے بتایا کہ میں ، ابن ابوالعوجا، اور عبداللہ بن مقفع مسجد الحرام میں تھے تو ابن مقفع کہنے لگے کہ کیا تم اس خلق خدا کو دیکھ رہے ہو ؟ اور اپنے ہاتھ سے جاء طواف کی طرف اشارہ کیا ۔ ان میں سے کسی ایک شخص پر انسانیت کا لفظ صادق نہیں آیا سوائے اس بیٹے ہوئے بزرگ شخص کے ، اس کی مراد جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے تھی ۔ بس باتی لوگ تو رذیل اور چو پائے ہیں ۔اس سے ابن ابوالعوجا، کہنے لگا کہ تم نے ان لوگوں کے علاوہ ان بزرگ پر اس کا اطلاق کسے کیا (واجب گردانا) اس نے کہا اس لئے کہ میں نے ان کے یاس جو کچے دیکھا ہے ان سب لوگوں کے پاس نہیں دیکھا ابن ابوالعوجاء کہنے لگا کہ جو کچھ تم نے اس کے بارے میں کہا ہے ۔اس کے لئے آزمائش لازمی نہیں ہے ۔ ابن مقفع نے اس سے کہا کہ الیما نہ کر کیونکہ مجھے ڈر ہے کہ جو کھ تمہارے قبضہ میں ہے وہ فساو کی بھینٹ ند چڑھ جائے ۔ وہ کہنے لگا کہ یہ حہاری رائے نہیں ہے ۔ لیکن تم ڈرتے ہو اس امر میں کہ کمیں حہاری رائے اس محل و موقعہ کی مناسبت وجوب سے جو تم نے بیان کی ہے کمزور نہ پرجائے ۔ ابن مقفع کہنے لگا کہ جب تم اس پر خیال آرائی کررہے ہو تو تم اس پر قائم رہو اور لغرش و گناہ سے جس حد تک مکن ہو ، بچو اور تم این لگام وشمن سے ہاتھ میں اطاعت کے لئے ند دو، وہ تم کو اس سے باندھ دے گا۔اور اس کو ایک علامت قرار دوجو تہارے ضرر و نفع کو بتاسکے ۔ پس ابن ابوالعوجاء حلا گیا اور میں اور ابن المقفع رہے گئے بھروہ واپس آکر کہنے لگا کہ یہ انسان معلوم نہیں ہوتے اور اگر کوئی روحانی جسمانی شکل اختیار کرے اور جب چاہے ظاہر ہوجائے اور پھر جب چاہے مخنی ہوجائے تو وہ یہی شخص ہے ۔ ابن مقفع نے اس سے کہا کہ وہ کس طرح ؟ ابن ابوالعوجاء کہنے لگا کہ میں ان کے پاس بنیم گیا جب کوئی شخص ان کے یاس میرے سوا نہیں رہا تو اہنوں نے گفتگو کا آغاز فرمایا کہ اگر حقیقت امراسی کے مطابق ہے جو وہ لوگ بعنی اہل طواف

کہتے ہیں تو وہ معیبت سے بچ رہے اور تم ہلاکت میں ہملا ہوگئے ۔ اور اگر حقیقت عال تہمارے قول کے برخلاف ہو تو کہتے ہیں تو وہ ایک جیتے ہیں۔ میں نے ان سے عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ آپ پر رحمت نازل فرمائے " ہم کیا کہتے ہیں اور وہ کیا کہتے ہیں ، میرا اور ان کا قول ایک ہی ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ تہمارا اور ان کا قول ایک کس طرح ہوسکتا ہے وہ تو کہتے ہیں کہ میرا اور ان کا قول ایک اور وہ اسمان آباد ہے ہیں کہ آسمان کا ایک خدا ہے اور وہ اسمان آباد ہے اور حہارا خیال یہ ہے کہ آسمان ویران و اجاڑ ہے جس میں کوئی نہیں ہے۔

ابن ابوالعوجا۔ کہنے نگا کہ میں نے ان ہے ان باتوں کی عظمت کھا پھر میں نے ان ہے عوض کیا کہ اگر حقیقت امریہی ہے جسیا کہ آپ فرماتے ہیں تو اللہ کے لئے کیا امر مانع ہے کہ وہ اپنی مخلوق کے سامنے ظاہر ہوجائے اور وہ ان کو اپنی عبادت کی دعوت دے آگہ ان میں ہے دو بھی اختلاف نہ کریں اور وہ ان سے کیوں تجاب میں ہے اور ان کی طرف رسول بھیجے ۔ اور اگر وہ براہ راست ان کی رہنمائی کر تا تو اس پر ایمان لانے کے زیادہ قریب ہوتا تو انہوں نے بھے ہے فرمایا کہ جھے پر ہلاکت و افسوس ہے کہ وہ جھے ہی کرتا تو اس پر ایمان لانے کے زیادہ قریب ہوتا تو انہوں نے بھے سے فرمایا کہ جھے پر ہلاکت و افسوس ہے کہ وہ جھے کہ طرح کو کمیر بنایا ، ضعیف و ناتواں ہونے کے بعد قوت عطا تیری پیدائش میں اور تو نہیں تھا۔ تیرے صغیرہونے کے بعد جھے کو بیماری میں بسلا کردیا ۔ بیماری کے بعد جھے کو تحدرست کی اور قوی ہونے کے بعد جھے کو تحدرست کی اور قوی ہونے کے بعد تیری دفتان کے بعد تیری غضبنائی کے بعد تیری عضبنائی کے بعد تیری عبت کے بعد تیرا بعض و عناد ، تیری غلب کے بعد عرم و ارادہ ، تیری عابت کے بعد عرم و ارادہ ، تیری عابت کے بعد اظہار نالبندیدگی تیری نالبندیدگی کے بعد تیری عابت کے بعد اظہار نالبندی ، تیرے خون کے بعد تیری عابت ، تیری رغبت ، تیری رغبت ، تیری عابت ، تیری عابت کے بعد اظہار نالبندی ، تیرے خون کے بعد اس کو ذہن ہے بعد تیری الوی ، تیرے کے معتقد ہو ، اس کو ذہن ہے بعد تیری بایو ، تیری کوشی ہیں کر سکا تھا مہاں کان وہ بھی پر اپنی اس قدرت کو بمسیشہ شمار کرانا رہا جس کا میں بذات خود دفاع نہیں کر سکا تھا مہاں تک کہ میں دکھیل اور دہ بھی پر اپنی اس قدرت کو بمسیشہ شمار کرانا رہا جس کا میں بذات خود دفاع نہیں کر سکا تھا مہاں تک کہ میں دفیال کے دو مقرب باس چیز میں ظاہر ہوگا جو میرے اور اس کے درمیان ہے ۔

(۵) ہم سے احمد بن محمد بن محمد بن محمی عطار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن ابی عبداللہ سے ، انہوں نے لیعقوب بن یزید سے ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے اس شخص نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ ابلیس نے حضرت عینی ابن مریم علیہ السلام سے کہا کہ کیا متہارا رب اس پر قادر ہے کہ زمین کو انڈے میں واضل کروہ ، نہ خصرت عینی اور نہ انڈا بڑا ہو ۔ تو حضرت عینی علیہ السلام نے کہا کہ جھے پر ہلاکت و افسوس ہو ۔ اللہ تعالی کا عدم قدرت سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا اور اس ذات سے کون زیادہ قادر ہے جو زمین کو نرم بناتا ہے اور انڈے کو قدرت سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا اور اس ذات سے کون زیادہ قادر ہے جو زمین کو نرم بناتا ہے اور انڈے کو قدرت سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا اور اس ذات سے کون زیادہ قادر ہے جو زمین کو نرم بناتا ہے اور انڈے کو

عظمت بخش دیتا ہے۔

جھ سے میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے یعقوب بن مزید نے بیان کیا ، انہوں نے حماد بن عینی سے ، انہوں نے ربعی بن عبداللہ سے ، انہوں نے قعنیل بن بیار سے انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ کی تعریف (عدم قوت ے) نہیں کی جاسکتی ، فعنیل بن بیبار نے کہا کہ زرارہ کا کہنا ہے کہ ابو جعفر (امام محمد باقر) عليه السلام نے فرمایا کہ بیٹک اللہ کا وصف بیان نہیں کیا جاسکتا اور کس طرح اس کا وصف بیان کیا جاسکتا ہے کہ اس نے اپن کتاب مين فرمايا ب وما قدروا الله حق قدر لا (سورة انعام - آيت ٩٢) (سورة في - آيت ١٤٢) (سورة زمر آيت ١٤٤) " انہوں (یہودیوں) نے اللہ کی جیسی قدر کرنی چاہئیے تھی نہیں کی " تو اس کی قدرت کے ساتھ تعریف نہیں کی جاسکتی مگر یہ کہ اس کی ذات اس سے عظیم تر ہے ۔

ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا انہوں نے محمد بن حسین بن ابو خطاب سے ، اس نے جعفر بن بشیر سے ، اس نے حسین بن ابو حمزہ سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ میرے والد علیہ السلام نے فرمایا کہ محمد بن علی ابن حنفیہ بہادر آدمی تھے ۔ اور انہوں نے اپنے باتھ سے اشارہ کیا اور وہ خانہ کعبہ کا طواف کر رہے تھے کہ ان کی طرف حاتی حفزات متوجہ ہو کر کہنے لگے کہ میرا ارادہ ہے کہ میں اس شخص کو ماروں گا جس کو تم دیکھ رہے ہو ۔ محمد نے کہا ہرگز نہیں اس لیے کہ بابر کت نام والے اللہ نے ائ مخلوق سے بارے میں ہر روز تین سو تھے یا لمح رکھے ہیں تو شاید ان میں سے ایک لمحہ جھ کو بھے سے باز رکھے گا۔

ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ الله نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن ابوالقاسم سے ، انہوں نے محمد بن علی صرفی سے ، انہوں نے علی بن مماد سے ، انہوں نے مفضل بن عمر جعفی سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام سے ، انہوں نے فرمايا كه الله تعالىٰ كى قدرت كا اندازہ نہيں نگايا جاسكا اور بندے اس كى تعريف كى قدرت نہیں رکھتے اور ند وہ اس سے علم کی حقیقت اور میلغ عظمت تک پہنے ہیں ، اس سے سوا کوئی شے نہیں ، وہ نور ہے جس میں ظلمت نہیں ، وہ سچائی ہے جس میں جھوٹ نہیں ، وہ حق ہے جس میں باطل نہیں ، اس طرح وہ لم یزل ولایزال قديم وايدي اور اسي طرح وه موجود تما جبكه يد زمين تمي يد آسمان تما ، يد رات تمي يد دن تما ، يد سورج تما يد جاند تما ، يد سارے تھے نہ باول تھے نہ بارش تھی اور نہ ہوا تھی ۔ پھر اللہ تیارک و تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا کرنا چاہا جو اس کی عظمت ک تعظیم کریں اور اس کی کبریائی اور بڑائی بیان کریں اور اس کے جلال کی جلالت کو ظاہر کریں تو اس نے کہا کہ "تم وونوں (محمد و علی) سایہ و پناہ بن جاؤ " پس وہ ہو گئے جسیا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا تھا ۔

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیے السلام کے قول " مو فور " (وہ نور ہر) کے معنی منیر اور ہادی کے ہیں ۔ اور ان کے قول " کمو فاظلین " (تم دونوں محمد و علی بناہ بن جاد) کے معنی روح مقدس اور ملک مقرب کے ہیں اور اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تھا اور کوئی شے اس کے سابقہ نہیں تھی تو اس نے اپنے انہیا، اپنی جحوں اور اپنے گواہوں ان پر اللہ کی رحمت کا لمہ ہو ، کے خلق کا ارادہ کیا تو اس نے ان سے عبط رون مقدس کو خلق کیا اور یہ وہ ہے کہ اللہ عزوجل جس کے ذریعے اپنے انہیا، اپنی جحوں اور شہدا، صلوات اللہ علیم کی تامید وقوی کرتا ہے ۔ اور یہ وہ ہے کہ جس کے ذریعے ان کو شیطان کے کمرو و سواس سے محفوظ رکھتا ہے اور رامنائی کرتا ہے ان کو شیطان کے کمرو و سواس سے محفوظ رکھتا ہے اور رامنائی کرتا ہے موجل کی فروجل کی طرف سے وی کیر انہیا، پر نازل ہوئے اور ان وونوں سے کہا کہ تم دونوں میرے انہیا، اور رسل اور مجتوں و شہدا، (گواہوں) پر سایہ اور پناہ بن جاؤ تو وہ دونوں فرمان الها کے مطابق اس کے انہیاء اور رسل ، جحوں اور گواہوں پر سایہ اور پناہ بن جاؤ تو وہ دونوں فرمان الها کے مطابق اس کے انہیاء اور رسل ، جحوں اور گواہوں پر سلطان عادل کے لئے اس کے بندوں کے لئے اس سرزمین میں ظل اللہ کہا گیا کہ جس کی سایہ بن گئے ۔ وہ ان دونوں کے ذریعے ان کی وجہ سے بخوف ہوجاتا ہے اور اس کی وجہ سے شاہراہیں پر امن اور اس کی وجہ سے ضعیفی نہیں اور اس کی وجہ سے ضعیفی نہیں اور اس کی وجہ سے ضعیفی قوی سے حق لیتا ہے اور یہ وہ اللہ کا سلطان اور اس کی وجہ سے ضعیفی نہیں عور نسی خالی نہیں ہوگی۔ تھامت تک زمین خالی نہیں ہوگی ۔

(۹) ہم سے محمد بن علی ماجیلوی رحمہ اللہ نے بیان کیا انہوں نے لینے بچا محمد بن ابوالقاسم سے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن ابوعبداللہ سے ، انہوں نے ابو ابوب مدنی سے ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے عمر بن اذخیہ سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت بیان کی انہوں نے فرمایا کہ امیرالمومنین علیہ السلام سے انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے کہ دنیا کو چھوٹا کرے اور کہا گیا کہ کیا آپ کا پروردگار اس پر قادر ہے کہ دنیا کو انڈے میں داخل کردے بغیر اس سے کہ دنیا کو چھوٹا کرے اور انڈے کو بڑا کرے ، تو آپ نے فرمایا کہ اللہ کو ناچاری و بے مقدوری سے نسبت نہیں دی جاسکتی اور جو تم نے بچھ سے دریافت کیا ہے نہیں ہوسکتا ۔

(۱) ہم سے جعفر بن محمد بن مسرور رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن محمد بن عامر نے اپنے چچا عبداللہ بن عامر سے بیان کیا ، انہوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے ابان بن عثمان سے ، انہوں نے ابو عبداللہ اللہ جعفر صادق) علیے السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا کہ ایک شخص امیرالمومنین علیے السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا کہ ایک شخص امیرالمومنین علیے السلام سے باس آکر کہنے اگا کہ کیا اللہ اس پر قادر ہے کہ زمین کو انڈے میں سمو دے اور نے زمین کو چھوٹا کرے اور نے انڈے کو بڑا کرے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ جھے پر ہلاکت و افسوس ہو ، اللہ کو عجزو ناچاری سے موصوف نہیں کیا جاسکتا ۔ اور کون ذات اس سے زیادہ

قادر ہوسکتی ہے جو زمین کو نرم بناتا ہے اور انڈے کو عظمت بخش دیتا ہے ۔

(۱۱) ہم سے علی بن احمد بن عبداللہ برقی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے میرے والد نے لینے داوا احمد بن ابو عبداللہ سے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن المحمد بن ابو عبداللہ سے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن ابو نعر سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ایک شخص حضرت امام علی رضا علیہ السلام کے پاس آکر کہنے لگا کہ کیا آپ کا رب اس پر قدرت رکھتا ہے کہ آسمانوں ، زیمنوں کو اور جو کچہ ان دونوں کے درمیان ہے ایک انڈے میں داخل کردے ؟ آپ نے فرمایا ، پاں اور انڈے سے بھی زیادہ چھوٹی چیز میں واخل کرسکتا ہے جس کو تیری آنکھ میں رکھا ہے اور وہ انڈے سے بھی چھوٹی ہے ۔ اس لئے کہ جب تو آنکھ کو کھولتا ہے تو تو آسمان و زمین اور جو کچہ ان دونوں کے درمیان ہے معاشہ کرتا ہے اور اگر اللہ چاہتا تو جھے کو ان چیزوں سے اندھا کروستا آسمان و زمین اور جو کچہ ان دونوں کے درمیان ہے معاشہ کرتا ہے اور اگر اللہ چاہتا تو جھے کو ان چیزوں سے اندھا کروستا نہوں نے کہا کہ بم سے علی بن احمد بن محمد بن عمدی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بم سے محمد بن عسیٰ نے انہوں نے محمد بن عرف سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بم سے حصرت امام رضا علیہ السیلام سے عرض کیا کہ اللہ تو اللہ کے اداث تو اللہ کے اداث نے اشیا، کو قدرت کے ذراحی بیا اس لئے کہ جب تم تو آپ نے جواب دیا کہ یہ ام درست نہیں کہ اللہ قدرت کو اللہ کے علاوہ ایک شے قرار دیا ۔ اور اس کو اشیا، کے نہیں کہ تم اس کی یہ توریف کر ہے اور جب تم یہ تو آپ کہ ہو کہ اس نے اشیا، کو قورت سے بنیا ، لیکن اللہ ضعیف نہیں کہ تم اس کی یہ توریف کیا محملہ کر جب ہو کہ اس نے اشیا، کو قوت و غلب سے بدیا کیا تو سوائے اس کے نہیں کہ تم اس کی یہ توریف کیا محملہ کی توریف کیا موان کے اشیا، کو قوت و غلب سے بدیا کیا تو سوائے اس کے نہیں کہ تم اس کی یہ توریف کیا محملہ کیا توریف کو اور اس کو اقتدار و قدرت و قوت سے بنایا ، لیکن اللہ ضعیف نہیں ہے دعاجز ہے اور د لین غیر کا محمان ہو ہو کہ اس

محمد بن علی مؤلف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ جب ہم یہ کہتے ہیں کہ اللہ ہمیشہ سے قادر ہے تو اس سے ہماری مراد اس کی ذات سے عجز کی نفی ہے اور اس کے ساتھ کسی شے کا ثابت کرنا نہیں ہے اس لئے کہ وہ ہمیشگی کے ساتھ واحد ہے ، کوئی شے اس کے ساتھ نہیں ہے میں عنقریب صفات ذات اور صفات افعال کے درمیان فرق کو اس کے باب میں واضح کروں گا ، ان شاء اللہ ۔

(۱۳) ہم سے جمزہ بن محمد علوی رجمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو علی بن ابراہیم نے لینے والد کے ذریعہ خبر دی ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے عمر بن اذینہ سے ، انہوں نے حضرت ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیه السلام سے اللہ عزوجل کے اس قول کے بارے میں روایت بیان کی کہ حایکون من فجوای ثلثة الا هو رابعهم ولا خمسة الا هو سادسهم ولا ادنی من ذلک ولا اکثر الا هو معهم این ماکانوا (سورة مجادلہ سآیت ) تین آدمیوں میں جب کوئی خفیہ بات ہوتی ہے تو وہ ان کا چوتھا ہوتا ہے اور جب پانچ ہوں تو وہ ان کا چینا ہوتا ہے اور اس سے کم ہوں یا زیادہ کہیں تھی ہوں گر وہ ان کے ساتھ ہوتا ہے ۔"آپ نے فرمایا کہ وہ واصد

ہے، ذات کے اعتبار سے یکتا ہے، اپنی مخلوق سے جدا ہے اور اس سے اس نے اپنی تحریف کی ہے اور وہ ہر ہے پر نگہبانی اطلم اور قدرت کے ذریعے محیط ہے ۔ اور آسمان و زمین کا کوئی زرہ چموٹا نہ بڑا اس کے احاطمہ و علم سے پوشیدہ ہے نہ اس کی ذات سے ، اس لئے کہ جگہیں محدود ہوتی ہیں جو چار حدوں (آگے ، پیچے ، دائیں ، بائیں) میں محدود ہوتی ہیں ۔ پس جب وہ ذات سے متعلق ہوگی تو اس کو حوایت (گھیرا، دائرہ) لازم آئے گی ۔

ہم سے تمیم بن عبداللہ بن تمیم قرشی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے میرے والد نے حمدان (10) بن سلیمان نیشابوری سے بیان کیا ، اس نے علی بن محمد بن جم سے ، اس نے کہا کہ میں مامون کے دربار میں حاضر تھا ، اس کے پاس حضرت امام علی رضا بن موئ علیهما السلام بھی تشریف فرما تھے تو مامون (رشید) نے ان سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول اکیا یہ آپ کا قول نہیں ہے کہ انبیاء معصوم ہیں ،آپ نے فرمایا ، ہاں یہ درست ہے ۔ تو اس نے چند آیات قرآنی کے متعلق دریافت کیا ، تو ان آیات قرآنی میں سے ایک آیت حضرت ابراہیم علیہ السلام کے قول کے بارے س تم رب ارنى كيف تحى الموتى قال اولم تو من قال بلي ولكن ليطمئن قلبي (مورة بقره -آيت ٢٩٠) " اے میرے پروردگار تو مجھ کو دکھاوے کہ تو عردوں کو کس طرح زندہ کرے گا اللہ نے کہا کہ کیا تم کو بقین نہیں ہے ، تو وہ کہنے لگے ہاں نقین تو ہے لیکن میں اطمینان قلب کے لئے دیکھنا چاہتا ہوں " حضرت امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حصرت ابراہیم علیہ السلام پر وحی نازل فرمائی کہ میں لینے بندوں میں سے ایک خلیل بنانے والا ہوں ، اگر وہ مجھ سے مردوں کے زندہ کرنے سے متعلق سوال کرے تو میں اس کو جواب دوں گا۔ تو حصرت ابراہیم علیہ انسلام کے دل میں یہ خیال پیدا ہوا کہ وہ خلیل وہ خور ہیں ، تب انہوں نے کہا کہ میرے پروردگار تو مجھ کو و کھا دے کہ کس طرح مردوں کو زندہ کرتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ کیا تم کو بقین نہیں ہے ؟ تو انہوں نے عرض کیا کہ یقین تو ہے لیکن میرا ول " خلت " پر مطمئن ہوجائے (مینی وہ خلیل میں ہی ہوں جس کو تو چاہتا ہے) تو الله نے کہا کہ چار (مختلف) پرندے لے لو اور ان کو اپنے پاس منگالو (ٹکڑے ٹکڑے کرلو) مچر ہر بہاڑ پر ان کا ایک ایک ٹکڑا رکھ دو مچران کو بلاؤوہ مہارے پاس تیزی کے ساتھ آئیں مے اور جان لو کہ بیٹک الله غالب ، حکمت والا ہے ۔ پس حضرت ابراہیم نے گدھ، بط، مور اور مرغ اور ان کے چموٹے چموٹے نکوے کرے ہر پہاڑ پرجو ان کے قریب دس (۱۰) تھے دکھ ویے اور ان کی چونچوں کو این انگیوں کے درمیان رکھ لیا مچر ان پرندوں کو ان کے نام سے بکارا اور اپنے قریب داند و یانی بھی رکھا ۔ پس یہ اجراء ایک دوسرے سے متفرق ہوگئے یہاں تک کہ متام بدن ہموار ہو کر مستقیم ہوگئے اور ہر بدن این گردن اور این سرے مل گیا۔ حصرت ابراہیم نے ان کی متقاروں (چونج) کو چھوڑ دیا بھر اڑنے لگے اور نیچ اتر كر اس بانى كو ييا اور اس داند كو زميس سے چكا - اور كھنے لكے كد اے الله كے نبى آپ نے ہم كو زندہ كيا الله تعالى آپ كو زند می بخشے ۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ ہی جلاتا اور مارتا ہے اور وہ ہر شے پر قادر ہے ۔ مامون (رشید)

کہنے لگا کہ اے ابوالحن اللہ آپ کو مبارک کرے ۔ یہ حدیث کافی طویل ہے ۔ ہم نے ضرورت کے مطابق اس کا تذکرہ کیا ہے ۔ کیا ہے ۔

(16) ہم سے احمد بن محمد بن یحی عطار رمنی اللہ عنہ نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے کہا کہ ہم سے یعقوب بن یزید نے بیان کیا، اس نے حسن بن علی خواد سے ، اس نے نتی حفاظ سے ، اس نے ابوجعفر سے ، میں اس کو محمد بن نعمان سجھتا ہوں ۔ اس نے کہا کہ میں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے اس قول و ھو اللہ فی السموات و فی الار ض (سورة انعام ۔ آیت سا) " اور وہی اللہ آسمانوں اور زمین میں ہے " کے بارے میں دریافت کیا آپ نے فرمایا کہ وہ اس طرح ہر جگہ ہے ۔ میں نے عرض کیا کہ کیا آپی ذات کے ساتھ ؟ آپ نے فرمایا جھے پر ہلاکت واقع ہو ۔ جگہیں خداکا اندازہ و مشیت ہیں ۔ جب تم کہو گے کہ وہ اپن ذات کے ساتھ کسی مکان میں ہے تو تم کو یہ کہنا لازم ہوگا کہ وہ اقدار وغیرہ میں مقید و محدود ہے ۔ لیکن وہ اپن مخلوق سے جدا ہے ، اس نے جو کچے علم ، قدرت ، اصافہ ، غلبہ اور ملکیت سے پیدا کیا وہ اس کا اصافہ کرنے والا ہے ۔ اور اس کا اضافہ مو ترین سے متحلق ہے آسمان اور اس کی اشیاء علم ، قدرت ، اصافہ کے اعتبار سے اس کے لئے برابر ہیں ۔

(۱۹) بھے ہیں میرے والد بزرگوار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے بیان کیا اپنے والد سے ، انہوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہشام بن حکم سے ، انہوں نے کہا کہ ابو شاکر دیصائی نے کہا کہ قرآن میں ایک آیت ہے جو ہمارے نظریہ کے لئے موت کا سبب ہے ۔ میں نے کہا کہ وہ آیت کونسی ہے ؟ تو اس نے کہا و ہو المذی فی السماء الله و فی الارض الله (سورة زخرف - آیت ۸۲) " اور وہی ذات ہے جو آسمان میں معبود ہے اور زمین میں بھی معبود ہے " بھے کو اس کا جواب معلوم نہیں تھا تو میں نے جاکر حضرت ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو بتایا تو آپ نے فرمایا کہ یہ فہیت ہے دین کا کلام ہے ۔ تم والی جاکر اس سے کہو کہ تمہارا کوفذ میں کیا نام ہے تو وہ کہے گا کہ فلاں نام ہے ، پھر تم اس سے دریافت کرو کہ بھرہ میں تمہارا کیا نام ہے تو وہ وہی نام بتائے گا ۔ اب تم وہ ہو اس طرح ہمارا رب اللہ آسمان میں معبود ہے اور زمین میں معبود ہے ۔ سمندروں میں اور ہر جگہ و مقام پر معبود ہے ، اس نے بتایا کہ میں نے ابو شاکر کے پاس بھنج کر اس کو بتایا تو وہ کہنے لگا کہ یہ جواب عجاز سے روایت کیا گیا ۔ معبود ہے ، اس نے بتایا کہ میں نے ابو شاکر کے پاس بھنج کر اس کو بتایا تو وہ کہنے لگا کہ یہ جواب عجاز سے روایت کیا گیا ۔

(۱۵) ہم سے جعفر بن محمد بن مسرور رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن محمد بن عامر نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن محمد بن عامر نے بیان کیا ، اس نے بیان کیا ، اس نے مقاتل بن سلیمان سے ، اس نے کہا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ جب حفزت موسیٰ علیہ السلام کوہ طور پر تشریف لے

گئے تو آپ نے بلند آواز سے لینے پروردگار سے کہا کہ اے میرے رب تو جھے کو اپنے فرانے و کھا دے تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے موسیٰ میں اپنے فرانوں میں سے جس چیز کو چاہتا ہوں تو اس کے لئے کہد دیتا ہوں کہ ہو جا بھر وہ ہوجاتی ہے۔

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ اللہ عزوجل کے قادر ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ جب عالم کے لئے یہ ثابت ہوگیا کہ وہ ایک صافع کی صفت ہے اور ہم کسی کو کسی شے کا صافع نہیں پاتے جو اس کے بتانے پر قادر نہ ہو اس دلیل کے ساتھ کہ کوئی بیٹھنے والا (اپاج) چل مچر نہیں سکتا اور کسی عاجز سے کوئی فعل سرزد نہیں ہوسکتا تو یہ امر میجے ہے کہ جس نے اس کو بنایا ہے وہ قادر ہے ۔ اور اگر اس کے علاوہ وہ جائز درست ہوتا تو ہمارا بغیر کسی ذریعہ کے پرواز کرنا جسی درست ہوتا ۔ اور ہمارے لئے ادراک میجے ہوتا اگرچہ ہم قوت عاسم سے محروم ہوتے ہیں جبکہ اس کی عقل سے خارج ہے تو پہلا اس جسیدا ہے ۔

## باب (۱۰) علم

(۱) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کو فی نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کو فی نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے موسیٰ بن عمران نے لینے چچ حسین بن یزید نوفلی سے بیان کیا ، اس نے سلیمان بن سفیان سے ، اس نے کہا کہ مجھ سے ابو علی قصاب نے بیان کیا کہ میں ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام کے پاس تھا تو میں نے کہا کہ تمام شکر و تعریف اس اللہ کی جو نہایت علم والا ہے آپ نے فرمایا کہ یہ نہ کہو کیونکہ اس کے علم کی انتہا نہیں ہے ۔

(۲) میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے محمد بن یمی عطار اور احمد بن ادریس نے بیان کیا ، محمد بن احمد بن اسمعیل سے اس نے صفوان بن یمی سے ، اس نے کابلی سے ، اس نے کابلی سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوالحسن (امام علی رضا) علیہ السلام کو دعاء کے بارے میں لکھا ، تنام شکر و سیاس اللہ کا جس کے علم کی منتی ہے ۔ تو آپ نے مجھے جواب میں تحریر فرمایا کہ منتی علم (جس کے علم کی انتہا ہو) مت کہو بلکہ منتی رضاہ (اس کی رضا کی انتہا ہو) مت کہو بلکہ منتی رضاہ (اس کی رضا کی انتہا) کہو۔

(٣) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ الله فے بیان کے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر (٣) اللہ انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر اللہ کے انہوں نے بیان کیا ، اس فے محمد اللہ اسدی نے بیان کیا ، اس فے محمد اللہ اسدی نے بیان کیا ، اس فے محمد بن عمر سے ، اس نے محمد بن عمر سے ، اس نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت بیان کی کہ انہوں کے فرمایا کہ علم اللہ کا ایک کمال ہے ۔

(٣) میرے والد رحمہ اللہ فے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ فے بیان کیا اس فے ابراہیم بن ہاشم سے ، اس فے ابن ابو عمیر سے ، اس فے ابن ابو عمیر سے ، اس فے ابو الحن صیرفی سے ، اس فے بکار واسطی سے ، اس فے ابو حمزہ شالی سے ، اس فے حمران بن اعین سے ، اس فے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے علم کے بارے میں بیان کیا تو آپ فے فرمایا کہ علم حہارے ہائق کی طرح ہے ۔

اس كتاب كے مؤلف محمد بن على فرماتے ہيں كہ علم اللہ كاغير نہيں ہے بلكہ وہ اس كى ذات كى صفات سے متعلق ہے اس لئے كہ اللہ عزوجل علامہ ، سميعہ بصيرہ والى ذات ہے اور بمارى مراد اس كے وصف علم كے ساتھ وراصل اس سے جہل كى نفى ہے داور بم نہيں كہ سكتے كہ علم اس كاغير ہے ۔ اس لئے كہ جب بم يہ كہيں گے تو بھريہ بھى كہيں گے كہ اللہ بميشہ سے عالم ہے تو بم نے اس كے ساتھ اكي قديم شے كو ثابت كرديا جو بمعيشہ سے ہے ۔ اللہ اس سے كہيں نياد بلند و بالا ہے ۔

(۵) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا انہوں نے ابراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے ابن ابوعیر سے ، انہوں نے ابن ابوعیر سے ، انہوں نے منصور بن عازم سے ، انہوں نے حضرت ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے ان سے عرض کیا کہ کیا آپ کی رائے میں جو کچھ ہوچکا ہے اور جو کچھ قیامت تک ہونے والا ہے ، اللہ سے علم میں نے ان سے عرض کیا کہ آپ نے جواب میں فرمایا ہاں اس کے علم میں تھا قبل اس کے کہ وہ آسمانوں اور زمین کو ضلق کرے ۔

(۱) ہم سے حسین بن احمد بن ادریس رحمہ اللہ نے لینے والد کے ذریعے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن احمد بن یحییٰ بن عمران اشعری سے ، انہوں نے علی بن اسمعیل اور ابراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے صفوان بن یحییٰ سے ، انہوں نے مشعور بن عازم سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ان سے یعنی حصرت ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے سوال کیا کہ کیا کوئی چیز آج ہو اور وہ علم المیٰ میں نے ہو ؟آپ نے فرمایا نہیں بلکہ وہ اس کے علم میں ہے قبل اس کے کہ وہ اسمان و زمین کو خلق کرے ۔

(>) ہم سے حسن بن احمد بن اور لیں رصی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھے سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جم سے ابراہیم بن ہاشم نے محمد بن اسمعیل بن بزیع سے ، انہوں نے ایونس سے ، انہوں نے ابوالحسن سے (حسن بن السری صحح ہے) ، انہوں نے جابر سے انہوں نے کہا کہ حضرت ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ لیخ بابر کست ناموں کے ساتھ لین علو حقیقت و ماہیت میں یکتا ہے اور وہ اپن توحید کی وجہ سے توحید میں منفرد ہے ۔ پھراس کو اپن مخلوق پر نافذ کردیا ۔ پس وہ احد ہے ، صمد ہے ، ملک ہے ، قدوس ہے ، ہر شے اس کی بندگی کرتی ہے اور اس کی طرف رجوع کرتی ہے ۔ اور اس سے بڑھ کر قریب ہے کہ ہم لین رب تک پہنے جائیں ۔ ہمارا

رب ہر شے سے علم کے اعتبار سے وسیع ہے۔

ہم سے عبداللہ بن محمد بن عبدالوہاب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن فضل بن مغیرہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو نفر منصور بن عبداللہ بن ابراہیم اصفہانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے على بن عبدالله نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن بشار نے ابوالحن علی بن موی الرضا علیهما السلام سے روایت بیان کی ، اس نے کہا کہ میں نے ان سے دریافت کیا کہ کیا اللہ اس شے کا علم رکھتا ہے جو نہیں تھی یا اگر ہوگئ تو كس طرح بوئي اور بوگى ؟ يا اس كو علم نہيں بوتا مگريد كه وہ بوجائے به تو آپ نے فرمايا كه الله تعالى اشياء كا عالم ب قبل اس کے کہ اشیاء وجود میں آئیں ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ انا کنا نستنسخ ماکنتم تعملون (سورة جاشیہ -آیت ۲۹) " تم جو کچے بھی کرتے ہو ہم لکھواتے جاتے ہیں " اور اہل جہنم سے فرمایا کہ ولور دو العادو المانهواعنه وانهم لكذبون (سورة انعام -آيت ٢٨) " اكر وه (دنيا مير) لونا ديئ جائين تو انهين جس چيز سے منع کیا گیا ہے تو وہ وہی کریں گے بے شک یہ لوگ جموفے ہیں ، تو الله عزد جل کو علم تھا کہ اگر ان کو لوٹا دیا جاتا تو وہ وی کرتے جس سے ان کو روکا گیا تھا ۔ اور اس نے ملائلہ سے فرمایا جبکہ انہوں نے کہا اتجعل فیصا من یفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال اني اعلم مالا تعلمون (حورة بتره آمت ان کیا تو زمین میں ایے شخص کو خلیفہ مقرر کرے گاجو فساد و خون ریزی کرے گا اور ہم تیری حمد کے ساتھ نسیج کرتے ہیں اور تیری یا کی بیان کرتے ہیں ۔اللہ نے فرمایا کہ میں جانتا ہوں جو تم نہیں جانتے ہو ۔" کپ اللہ عزوجل کا علم مسية سے اشياء سے سلے ہے ، قديم ہے كہ قبل اس كے كه ان كو خلق كرے ، ہمارا رب بابركت ہے اور بہت بلند ہے اس نے اشیاء کو پیدا کیا اور اس کا علم اس کی مشیعت سے ساتھ ان اشیاء کے وجو دسے پہلے تھا۔اس طرح ہمارا رب علیم سمع ، بصیرازل ہے ہے۔

یں بہ بیر سی اساد کے ساتھ علی بن عبداللہ سے ، اس نے کہا کہ ہم سے صفوان بن یحیٰ نے بیان کیا ، انہوں (۹)

ز عبداللہ بن مسکان سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ تبارک و تعالیٰ کے متعلق دریافت کیا کہ کیا اس کو مکان کا علم تھا قبل اس کے کہ مکان کو خلق کرے یا اس کو خلق کرتے وقت اور خلق کرنے بعد علم ہوا ، تو آپ نے فرمایا کہ اللہ کی ذات بلند و بالا ہے ، وہ مکان کی بحوین سے قبل عالم تھا جس طرح وہ بعد محمومین مکان کا علم ہے ۔ اس طرح اس کو مکان کا علم ہے ۔

بہ کی کا کہ اللہ تبارک و تعالی عالم ہے ، اس پر کہ اللہ تبارک و تعالی عالم ہے ، اس پر کہ اللہ تبارک و تعالی عالم ہے ، اس پر کہ وہ افعال مختلف و بتبائن افعال میں جو کاریگری ہے وہ وہ افعال مختلف جو اندازہ خداوندی ہیں متضاد افعال جو سوچ بچار کا نتیجہ ہیں مختلف و بتبائن افعال میں جو کاریگری ہے وہ اس ذات ہے جو ان کو نہیں جانتا ہے حکمت سے اس کا تعلق نہیں ہے اور وہ اس درست راستہ سے نہیں گزر سکتا ہے

جس سے وہ ناواقف ہے۔ کیا تم نہیں دیکھتے کہ جو شخص فن زرگری سے واقفیت نہیں رکھنا وہ کان کی بالی کو نہیں دُھال سکتا۔ اس کی کاریگری کو محکم نہیں کرسکتا اور اس کی باریکی و خوبصورتی کو اس سے مقام سے مطابق نہیں رکھ سکتا اور نہ وہ شخص جو کتابت کا عمر نہیں رکھتا ہے اور اور جو حروف ماقبی سے معابق تحریر کرسکتا ہے اور اس سے برخلاف عالم کی کاریگری زیادہ لطیف اور تکمیل زیادہ بدیع ہوتی ہے اس چیز سے جس کا تذکرہ ہم نے کیا ہی الک غیر عالم سے اس سے وجو دے قبل کیفیت کے ساتھ وقوع بذیر ہونا بعید تر اور انتہائی محال ہے۔ اور اس کی تصدیق

(\*) اس سے ہے جو ہم سے عبدالواحد بن محمد بن عبدوس عطار رحمہ الند نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن محمد بن قتیبہ نیشاپوری نے بیان کیا ، انہوں نے فضل بن شاذان سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے رضا علی بن موسیٰ علیہما السلام سے سنا کہ وہ اپنی دعا میں فرماتے تھے " پاکیزہ ہے وہ ذات جس نے اپنی قدرت سے مخلوق کو خلق کیا اور جو کچھ اس نے اپنی حکمت سے خلق کیا ، مکمل طور پر بنایا اور اس نے ہر شے کو اس کے مقام پر اسپنے علم کی وجہ سے رکھا ۔ پاک ہے وہ ذات جو آنکھوں کی خیانت اور دلوں میں چھپائی ہوئی باتوں کو جانتی ہے اور کوئی اس کی مثل نہیں ہے اور وہ سننے والا ، جاننے والا ہے ۔

(۱۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے ابراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے ابنوں نے منصور صبقل سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ علم ہے جس میں جہل نہیں ہے اس میں حیات ہے جس میں موت نہیں ، وہ نور ہے جس میں ظلمت نہیں ۔

(۱۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبیٰ بن عبید سے ، انہوں نے یونس بن عبدالر حمن سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن بیان کیا ، انہوں نے کمد بن عبیٰ بن عبیہ سے دوایت بیان کی گئ ہے کہ اللہ علم ہے جس میں جہل نہیں ، حیات ہے جس میں موت نہیں ، نور ہے جس میں ظلمت نہیں تو آپ نے فرمایا کہ وہ ایسا ہی ہے ۔

(۱۳) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبیل بن بیان کیا ، انہوں نے ہشام بن عکم سے ، انہوں نے عبیل بن ابوں نے عبیل بن ابوں نے محمد بن عبیل سے ، انہوں نے کہا میں نے ابو منصور سے ، انہوں نے جابر بن جعفی سے ، انہوں نے کہا میں نے ان کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ نور ہے جس میں ظلمت نہیں اور علم ہے جس میں جہل نہیں اور حیات ہے جس میں موت نہیں

(۱۲) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر حمیری نے بیان کیا ، انہوں نے اہم سے محمد بن محمد سے ، انہوں نے جعفر بن بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد سے ، انہوں نے جعفر بن محمد سے ، انہوں نے اللہ بزرگوار علیہم السلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ کے لئے ایک علم خاص اور ایک علم عام به مناص وہ ہے کہ جس سے اس کے ملائلہ مقربین اور انہیاء مرسلین مطلع نہیں ہیں ۔ لیکن اس کا علم عام وہ علم ہے ، علم خاص کے دریعہ ہیں جو ہم تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ بہت سے اس کے مقرب ملائلہ اور انہیاء مرسلین واقف ہیں جو ہم تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ بہتی ہے ۔

(۱۵) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر اسدی نے بیان کیا ، انہوں نے دید بن معدل نمیری اور اسدی نے بیان کیا ، انہوں نے موئ بن عمران سے ، انہوں نے حسین بن یزید سے ، انہوں نے دید بن معدل نمیری اور عبداللہ بن سنان سے ، انہوں نے جابر سے ، انہوں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ کے ایک علم سے کوئی دوسرا شخص آگاہ نہیں اور ایک علم سے جس کو اس کے ملائلہ مقربین اور انبیاء مرسلین جانتے ہیں اور بم اس کے علم سے واقف وآگاہ ہیں ۔

(۱۹) اس اسناد سے ، حسین بن یزید سے ، یحی بن ، ابو یحی سے ، اس نے عبداللہ بن صامت سے ، اس نے عبداللہ بن صامت سے ، اس نے عبدالاعلیٰ سے ، اس نے عبد صالح موئ بن جعفر علیہما السلام سے انہوں نے فرمایا کہ علم الله کا " این " سے یعنی کہاں سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا اور نہ علم الله کا کیف یعنی کس طرح کا ہے ، اس کی تعریف کی جاسکتی ہے ۔ نہ علم الله سے علیحدہ ہے اور نہ اللہ اس سے جدا ہے ۔ اور نہ اللہ اور اس کے علم کے درمیان کوئی حد ہے ۔

## باب (۱۱) ذاتی اور فعلی صفات

(۱) ہم سے محمد بن علی ماجیلویے رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن اہراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن غالد طیالسی غراز کوئی سے ، انہوں نے صفوان بن یحیٰ سے ، انہوں نے ابن مسکان سے ، انہوں نے ابو بصیر سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ عزوجل ہمسیشہ سے ہمارا رب ہے اور علم اس کا ذاتی ہے اور کوئی معلوم (جانا ہوا) نہیں تھا سمع (سننا) ذاتی ہے اور کوئی مسموع ورسائی دیا ہوا) نہیں تھا اور قدرت ذاتی ہے اور کوئی صدود (سنائی دیا ہوا) نہیں تھا اور قدرت ذاتی ہے اور کوئی صدود (قدرت پایا ہوا) نہیں تھا اور معلوم پر ، سمع مسموع پر اقدرت بایا ہوا) نہیں تھا اور قدرت متعلم ہو تو آپ نے فرمایا میں جب اس نے اشاء کو نو پید کیا اور وہ معلوم ہو گئ تو اس سے علم معلوم پر ، سمع مسموع پر بصیرمبھر پر اور قدرت متعدور پر واقع ہوئے ۔ اس نے کہا کہ میں نے عرض کیا کہ اللہ ہمیشہ سے متعلم ہے تو آپ نے فرمایا کلام وہ صفت ہے جو بعد میں پیدا ہوئی وہ صفت ازل سے نہیں ہے ۔ اللہ تھا اور وہ متعلم نہیں تھا ۔

(۲) جھے ہے میرے والد رصی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محد بن عبیٰ نے بیان کیا ، ان ہے اسمعیل بن سہل نے ، انہوں نے تماد بن عبیٰ ہے ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن عبیٰ نے بیان کیا ، ان ہے اسمعیل بن سہل نے ، انہوں نے تماد بن عبیٰ ہے ، انہوں نے فرایا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے عرض کیا کہ کیا اللہ ہمیشہ ہے سنا کہ بی طرح ممکن ہے کہ اسے علم ہو اور معلوم موجود نہ ہو ۔ اس نے کہا کہ میں نے کہا کہ کیا اللہ ہمیشہ سے سنا ہے ، آپ نے فرمایا الیما کب ہوسکتا ہے جبکہ کوئی مسموع (سنا ہوا) نہ ہو ۔ اس نے کہا کہ میں نے پھرعض کیا کہ کیا وہ ازل ہے دیکھ رہا ہے ، آپ نے فرمایا کہ اللہ ہمیشہ ہے علیم ، سمیح ، بعیر ہے ، و علامہ ، سمیعہ ، بعیرہ و والی ذات ہے ۔

(٣) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن وقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے جسین بن خالد سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے رضا علی بن موئی علیجما السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہمدیثہ سے علیجم ، قادر ، جی ، قدیم ، سمیع ، بصیر ہے تو میں نے آپ سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول کچ لوگ کہتے ہیں کہ وہ عزوجل ازل سے علم کے ذریعے عالم ، قدرت کے ساتھ ذریعہ قادر ، حیات کے ساتھ جی قدم کے ذریعہ قدیم ، سمع کے ذریعہ تعدیم ، سمع کے ذریعہ بسیر ہے ۔ تو آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ کس نے کہا ہے اور اس کے متعلق یہ نظریہ رکھا تو اس نے اللہ کے ساتھ ایک دوسرا خدا بنالیا اور وہ ذرا بھی ہمارے اعتقاد پر نہیں ہے ۔ پھر فرمایا کہ اللہ ازل سے علیم ، قادر ، جی ، قدیم ، سمیع و بصیر بالذات ہے ، وہ شرکوں اور خلق خدائے تشہیہ دینے والے کے قول سے کہیں زیادہ علیہ میں دیا۔

(۲) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے لینے والد کے ذریعے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہارون بن عبدالملک سے ، انہوں نے کہا کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے تو حید کے بارے میں دریافت کیا گیا ، تو آپ نے فرما یا کہ وہ عزوجل ہمیشہ سے موجو و ہے نہ وہ معطل و بیکار ہے اور نہ وہ شمار کیا گیا ہے ۔ اور نہ وہ کسی شے میں مخلوق کی صفت جسا ہے ۔ اس عزوجل کی تعریفیں اور صفات ہیں ۔ صفات تو اس کے لئے ثابت ہیں اور ان صفحات کے اسماء مخلوقین پر جاری ہیں اس عزوجل کی تعریفیں اور رحیم وغیرہ اور نعوت ذات کی صفات ہیں جو مرف اللہ تبارک و تعالیٰ کے لئے مناسب و لائق ہیں ۔ اللہ نور ہے جس میں تاریکی نہیں اور تی ہے جس کے نے موت نہیں ۔ وہ عالم ہے جس میں جہل نہیں ۔ وہ شھوس ہے جس میں داخل ہونے کی کوئی جگہ نہیں ہمارا رب نوری ذات والا ، حی ذات والا ، عالم ذات والا اور صمد ذات والا

(۵) ہم سے محمد بن علی ماجیلویے رحمد اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ بھے سے میرے بہا محمد بن ابوالقاسم نے بیان کیا ، انہوں نے امہوں نے امہوں نے امہوں نے احمد بن نعز خزاز سے ، انہوں نے عمر بن ابہوں نے امہوں نے امہوں نے البہوں نے البہوں نے البہوں نے ابہوں نے ابہوں نے فرایا کہ اللہ عمر بن شمر سے ، انہوں نے جابر سے ، انہوں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیه السلام سے کہ آنجنات نے فرایا کہ اللہ تباریک و تعالیٰ تھا اور اس کے سواکوئی نہ تھا ، وہ نور تھا جس میں تاریکی نہیں ۔ وہ سیا (ذاتی) تھا جس میں کذب نہیں ، وہ حتی تھا جس کے لئے موت نہیں اور اس طرح وہ آج بھی ہے اور اس طرح وہ ہمیشہ رہے گا۔

() ہم سے محمد بن مویٰ متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ عطار نے بیان کیا ، انہوں نے حسین بن حسن بن ابان سے ، انہوں نے انہوں نے انہوں نے علی بن حسن بن محمد سے ، انہوں نے خالد بن یزید سے ، انہوں نے عبدالا علیٰ سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیه السلام سے انہوں نے فرما یا کہ اللہ کا نام اللہ کا غیر ہے اور ہروہ شے جس پر اس شے کا نام لیا جائے تو وہ مخلوق ہے سوائے خدا کے لیکن جو الفاظ زبان

ے ادا ہوں یا جو کام ہاتھ کریں بعنی کتابت کریں تو وہ مخلوق ہیں ۔ اور اللہ ہر اس شخص کی انتہا ہے جس نے اس کا قصد کیا اور وہ بغیر غایت کے محدود حد میں نہیں ، غایت موصوف (تعریف کی گئ) اور ہر موصوف مصنوع ہے اور اشیام کا صانع کسی معین حد سے غیر موصوف ہے ۔ وہ پیدا نہیں ہوا کہ اس کا وجود کسی غیر کی صفت کے ذریعہ بہجانا جائے اور نہ کوئی غیر اس کی غایت تک پہنچا ۔ وہ شخص جس نے اس فیصلہ کو سمجھا وہ کبھی ذلیل و رسوا نہیں ہوگا۔ اور یہی توحید خالص ہے اللہ عزوجل کی اجازت سے اس کا اعتقاد رکھو۔اس کی تصدیق کرو اور اس کو مجھو اور جس شخص نے یہ مگان کیا کہ وہ اللہ کو کسی حجاب یا صورت یا مثال کے ذریعہ بہجانتا ہے تو وہ مشرک ہے اس لئے کہ حجاب، مثال اور صورت اس كا غير ہيں ۔ وہ تو مرف واحد و يكتا ہے تو مجروہ كس طرح اس كى يكتائى كا اعتقاد ركھ سكتا ہے جو يه زعم باطل ركھے كه اس نے اس کو اس کے غیرے بہجانا ہے۔ دراصل اللہ کو ای نے بہجانا جس نے اس کو اللہ کے ذریعہ سے بہجانا۔ جس نے اس کو اس کے ذریعہ نہیں پہچانا تو وہ اس کو نہیں پہچانا ہے بلکہ وہ اس کے غیر کو جانتا ہے ۔ اور اللہ بغیر کسی شے ک اشیاء کا خالق ہے ۔ وہ اپنے ناموں سے بکارا جاتا ہے حالانکہ وہ اپنے اسماء کا غیر ہے اور اسماء اس کا غیر ہیں ۔ وہ خدا جس کا وصف بیان کیا گیا ۔ وصف بیان کرنے والے کا غیر ہے ۔ پس جس نے یہ گمان کیا کہ وہ ایمان رکھتا ہے اس چیز پر جس کو وہ جانتا پہچانتا نہیں تو وہ معرفت سے ناواقف ہے۔ کوئی مخلوق کسی شے کا ادراک اللہ کی مدد کے بغیر نہیں کر سکتی اور نہ اللہ کی معرفت کا ادراک بغیر اللہ کی مدد سے کیا جاسکتا ہے ۔ اللہ اپنی مخلوق سے الگ ہے اور اس کی مخلوق اس سے جدا ہے ۔ جب اللہ کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو وہ اس سے امر سے بغیر نطق و کلام کے اسی طرح ہوجاتی ہے جس طرح اس نے ارادہ کیا ہے اس کے بندوں کے لئے اس کے فیصلہ کے خلاف کوئی پناگاہ نہیں اور ند ان کے لئے اس چیز کے بارے میں جو اس نے پیند کیا ہے کوئی جت ہے ۔ ان کو کسی عمل پر ضدمت حاصل نہیں اور ند ان کو لینے پیدا شدہ اجسام کی بیماریوں کے علاج کی قدرت ہے مگر اپنے رب کی مدد سے ۔جس شخص نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی عمل پر قوت و قدرت ر کھتا ہے جس کا ارادہ اللہ عزوجل نے نہیں کیا ہے تو گویا اس کا خیال یہ ہے کہ اس کا ارادہ اللہ کے ارادہ پر غالب ہے ۔ رب العالمين كي ذات مقدس وبابركت ہے -

اس كتاب كے مصنف فرماتے ہيں كہ " اس كے معنى يہ ہيں كہ جس نے گمان كيا كہ وہ كسى عمل پر قوت ركحتا كے جس كا ارادہ الله كے بحس كا ارادہ الله كے بحس كا ارادہ الله كے ارادہ الله كے ارادہ الله كے ارادہ الله كا ارادہ الله كے الله كے الله كے الله كا ارادہ الله كے 
(A) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رمنی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے میرے چچا محمد بن ابو قاسم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے محمد بن علی صیرنی کوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے محمد بن سنان نے انہوں نے ابان بن عثمان احمر سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے امام جعفر صادق بن محمد علیہما السلام سے عرض کیا کہ آپ مجمع بتائیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ازل سے سمیع و بصیر، علیم اور قادر ہے ؟ آپ نے فرمایا ، ہاں تو میں نے عرض کیا کہ آپ نے اہل بیت کے دوستداروں میں سے ایک شخص یہ کہنا ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہمیشہ سے سمع کے ساتھ سمیع ، بصر کے ساتھ بصیر، علم کے ساتھ علیم اور قدرت کے ساتھ قادر ہے ۔ تو آپ غضیناک ہوئے پھر فرمایا کہ جس نے سمیع ، بصر کے ساتھ بصیر، علم ہے اور وہ ذرا بھی ہماری دوستی کے عقیدہ پر نہیں ہے ۔ بیشک اللہ تعالیٰ ناتی طور پر علامہ ، سمیع ، بصیر اور قادر ہے ۔

(۹) ہم ہے جزہ بن محمد علوی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو علی بن ابراہیم نے خبر دی ، انہوں نے محمد بن عینی بن عبید ہے ، انہوں نے حمد بن مسلم ہے ، انہوں نے ابوں نے ابوں نے ابوں نے محمد باقر) علیہ السلام ہے روایت کی ، انہوں نے فرمایا کہ قدیم کی صفت یہ ہے کہ وہ واحد ہے ، احد ہے ، صمد ہو ، وہ معنی کے اعتبار ہے ایک ہے اور مختلف و کثیر معانی کے ساتھ نہیں ہے ۔ اس نے کہا کہ میں آپ پر قربان ، و جاؤں ۔ ابل عراق میں سے کچے لوگوں کا خیال ہے کہ وہ کسی کو دیکھے بغیر سنتا ہے اور بغیر سنے ہوئے دیکھتا ہے ۔ اس نے کہا کہ آپ نے فرمایا ۔ وہ ملحہ ہوگئے اور مشابہت پیدا کی اللہ تعالیٰ اس سے بلند و بالا ہے ۔ وہ سمیع بصیر ہے ، وہ سنتا ہے جو ویکھتا ہے اور دیکھتا ہے جو سنتا ہے میں نے بحر کہا کہ ان کا گمان ہے کہ اللہ بصیر ہے اس جیز پر جس کو وہ سمجھتے ہیں تو آپ نے فرمایا کہ اللہ سے بلند ہے کہ جو مخلوق کی صفت ہے اس سے سمجھا جائے ۔ اور اللہ الیہا نہیں ہے ۔

(۱) ہم ہے محمد بن مویٰ بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے بیان کیا انہوں نے اپنوں نے اپنوں نے ابنہوں نے ابنہوں نے ابنہوں نے ابنہوں نے ابنہوں نے ابنہوں نے اس زندیق (ب دین) کی حدیث (بات چیت) کے بارے میں جو اس نے ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے کی تھی کہ کیا آپ یہ کہتے ہیں کہ اللہ سمیع بصیر ہے تو ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ وہ سمیع بصیر ہے وہ سمیع ہے بغیر کسی عضو کے اور بغیر کسی آلہ کے بصیر ہے بلہ وہ بنغسہ سنتا اور بنغسہ دیکھتا ہے ۔ یہ میرا قول نہیں کہ وہ بنغسہ سنتا ور بنغسہ دیکھتا ہے ۔ یہ میرا قول نہیں کہ وہ بنغسہ سنتا مرک مراد اپنی ذات سے ہے اس لئے کہ جھے سے سوال کیا گیا ہے اور مہرارے بھانے کے دہ شے ہوئکہ تم نے سوال کیا گیا ہے اور مہرا کیا گیا ہے اور کمل اس کا بعض (حصہ ۔ جزی) ہو ۔ لیکن میری مراد حمہیں بچھانا تھا اور اپنی ذات سے تعبیر کرنا تھا ۔ اور میرا اضیار اس کا بعض (حصہ ۔ جزی) ہو ۔ لیکن میری مراد حمہیں بچھانا تھا اور اپنی ذات اور اختلاف معنی کے ہے ۔ سامید میں صابح اس کے کچھ نہیں کہ وہ سمیع ، بصیر، عالم ، خبیر، بصیر اختلاف ذات اور اختلاف معنی کے ہے ۔ سامید میں عصور نے ابنوں نے البنوں نے والد سے انہوں نے احمد بن محمد ہے انہوں نے قاسم بن مجمد ہے انہوں نے قاسم بن محمد ہے انہوں نے قاسم بن انہوں نے قاسم بن انہوں نے انہوں نے قاسم بن

سے انہوں نے کہا کہ میں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے عرض کیا کہ میں قربان جاؤں اگر آپ محمیے بہانا پیند فرماتیں کہ کیا اللہ تعالیٰ کو مخلوق کی تخلیق سے قبل علم تھا کہ وہ یکتا ہے ؟ آپ کے دوستوں نے اختلاف کیا ہے بعض حصرات یہ کہتے ہیں کہ اللہ تبارک وتعالیٰ مخلوق میں سے ہے کہ کسی شے کی تخلیق سے قبل وہ جانتا تھا کہ وہ داصد ہے اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ " یعلم " (وہ جانتا ہے) کے معنی " یفعل " (وہ کرتا ہے) کے ہیں تو وہ آج جانتا ہے کہ فصل اشیاء سے قبل اس کے علاوہ کوئی نہیں تھا ۔ اور انہوں نے یہ مجی کہا کہ اگر ہم یہ ثابت کردیں کہ اللہ نہ کہ کوئی دوسرا ہمیشے سے عالم ہے تو ہم نے اس کے ساتھ اس کے غیر کو ازلیت میں ثابت کردیا ۔ اے میرے آقا آپ اگر مجمع بہانا پیند کریں اس سے جو میں کسی غیر کی طرف رجوع نہیں کرسکتا ۔ تو آپ نے تحریر فربایا کہ اللہ جس کا ذکر بابرکت وبلند ہے ہمیشہ سے عالم ہے۔

(۱۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے بیان کیا ۔ انہوں نے محمد بن حسین بن ابو خطاب سے انہوں نے ابن ابو عمیر سے انہوں نے ابنوں نے کہا کہ میں نے ان کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ تھا اور اس کے علاوہ کوئی چیز نہیں محمد باقر) علیہ اسلام سے انہوں نے کہا کہ میں نے ان کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ تھا اور اس کے علاوہ کوئی چیز نہیں محمد جو چیز اس نے تخلیق کی وہ ہمیشہ سے اس کا علم رکھتا تھا نے اس کا علم اس شے کے ہونے سے قبل تھا جس طرح اس شے کی ہونے سے قبل تھا ۔

(۱۳) ہم سے احمد بن محمد بن یحی مطار رصی اللہ عنہ نے بیان کیا ، ان سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے ایوب بن نوح سے یہ کہ انہوں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام کو لکھا کہ کیا اللہ عزدجل اشیاء کی تخلیق و کلوین سے قبل ان کو جانیا تھا ؟ یا نہیں جانیا تھا عہاں تک کہ ان کو خلق کیا اور ان کی تخلیق و کلوین کا ارادہ کیا چرجو کچے خلق بن کیا تو اس کا علم کلوین کے موقعہ پر ہوا ؟ تو آپ نے تحریر فرما یا کہ اللہ کو قبل تخلیق اشیاء علم تھا جس طرح اس کو اشیاء کا علم خلق اشیاء کے بعد ہے ۔

(۱۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار اور سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والد اور حسین بن سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والد اور حسین بن سعید اور محمد بن خالد برق سے ، انہوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے کہا کہ میں ابو عبداللہ (ایام جعفر صادق) علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا تو انہوں نے مجھ سے فرمایا کہ تم اللہ کی تحریف کرتے ہو ، میں نے عرض کیا جی مصیر ہے ، آپ نے فرمایا کہ یہ تو ، میں نے عرض کیا جی مصیر ہے ، آپ نے فرمایا کہ یہ تو وہ صفت ہے کہ جس میں متام مخلوق شریک ہے ۔ پھر میں نے عرض کیا کہ میں طرح اس کی تعریف کروں ؟ آپ نے جواب دیا کہ وہ نور ہے جس میں ظلمت نہیں ، حیات ہے جس میں موت نہیں ، علم ہے جس میں جہل نہیں اور حق

ہے جس میں باطل نہیں ۔ تو میں آپ کے پاس سے رخصت ہوا اور اس وقت میں توحید کے بارے میں سب سے زیادہ واقف و آگاہ شخص تما ۔

(۱۵) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن ابان نے ، انہوں نے ابہوں نے ارادہ کیا ۔

المام جعفر صادق) علیہ السلام سے کہا کہ اللہ تعالی ازل سے مرید ہے ؟ تو آپ نے فرمایا کہ مرید کے ساتھ مراد (جو چاہا گیا) بوتا ہے بلکہ دہ ہمیشہ سے عالم قادر ہے کھراس نے ارادہ کیا ۔

(۱۹) ہم ہے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاقی رحمہ اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے محمد ابن اسمعیل برکی ہے ، انہوں نے حسین بن حسن ہے ، انہوں نے بکر بن صالح ہے ، انہوں نے بکر بن اعین ہے ، انہوں نے بکر بن اعین ہے ، انہوں نے کہا کہ سی صالح ہے ، انہوں نے بکر بن اعین ہے ، انہوں نے کہا کہ سی نے ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام ہے عرض کیا کہ کیا اللہ کا علم اور اس کی مشیت دونوں مختلف ہیں یا متفق ہیں ؟ تو آپ نے فرمایا کہ علم مشیت نہیں ہے ۔ کیا تم اسپنا اس قول پر عور نہیں کرتے کہ " میں ان شاء اللہ الیہا کروں گا " اور یہ نہیں کہتے ہو کہ " اگر علم الهیٰ میں ہوا تو میں الیہا کروں گا " لہذا تہارا ان شاء اللہ کہنا اس پر ولیل ہے کہ اس نے نہیں چاہا ۔ چاہا اور اللہ کا علم مشیت سے قبل ہے ۔

(۱) ہم سے حسین بن احمد بن ادریس رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے محمد بن عبدالجبار سے ، انہوں نے صفوان بن یحی سے انہوں نے ابوالحسن (امام علی رضا) علیہ السلام سے عرض کیا کہ آپ بجہ کو اللہ کے ارادہ اور مخلوق کے ارادہ کے بارے میں بتاہے ۔ آپ نے فرمایا کہ مخلوق کا ارادہ ضمیر (دل) اور وہ چیز ہے جو اس کے فعل کے بعد ظاہر ہو ۔ لیکن اللہ عزوجل کا ارادہ اس کا تخلیق کرنا ہے ، اس کے علاوہ کچے نہیں ۔ اس لئے کہ وہ سوچتا نہیں ہے ، نہ وہم و گمان کرتا ہے اور نہ عوروفکر کرتا ہے ۔ یہ ساری صفات منفیہ ہیں ، یہ تو مخلوق کی صفات ہیں ۔ اللہ کا ارادہ بس فعل ہے ، اس کے علاوہ کچے نہیں ۔ وہ اپنے لئے کہتا ہے ، ہو جا تو وہ ، ہوجاتا ہے ۔ بغیر کسی نفظ کے کہے ، ہوئے کیفیت کے بے ، ہو با تو وہ ، ہوجاتا ہے ۔ بغیر کسی نفظ کے کہے ، ہوئے کیفیت سے کیونکہ وہ بغیر نہ اس کے لئے قصد و ارادہ ہے ۔ نہ سوچ ، بچار ہے ۔ نہ اس کے لئے کیفیت کے ہے ۔

(۱۸) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن خالد سے ، انہوں انہوں نے اپنوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے ابن اذخیہ سے ، انہوں نے ابنوں کے 
ا بن ابو عمیر سے ، انہوں نے عمر بن اذمنیہ سے ، انہوں نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرما یا کہ اللہ نے اپن طرف سے مشیت کو پیدا کیا بھر مشیت کے ذریعہ اشیاء کو خلق کیا –

#### باب (۱۲) الله عزوجل کے قول

## "كل شي هالك الاوجهه"كي تفسير

(۱) میرے والد رجمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے صدیث بیان کی ، انہوں کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عینی نے حدیث بیان کی ، انہوں نے محمد بن اسمعیل بن بزیغ سے ، انہوں نے منصور بن یونس سے ، انہوں نے ابو حمزہ کے ایک ہمنظین سے ، انہوں نے ابو حمزہ سے ، انہوں نے ابو جمعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے عرض کیا کہ اللہ بوجوہ کی ایس کا فرمان ہے کہ کمل شمی ھالک الا وجھہ (سورۃ قصص ۔ آیت ۸۸) "ہر شے ہلاک ہونے والی ہے مگر اس کا عجرہ "آپ نے فرمایا کہ ہر شے ہلاک ہوجائے گی اور " وجھہ " (اس کا چہرہ ) باتی رہے گا ۔ بقیناً الله عزوجل عظیم تر جہرہ "آپ نے فرمایا کہ ہر شے ہلاک ہوجائے گی اور " وجھہ " (اس کا چہرہ ) باتی رہے گا ۔ بقیناً الله عزوجل عظیم تر ہے اس سے کہ اس کا وصف " وجھہ " سے کیا جائے ۔ لیکن اس کے معنی سے ہیں کہ ہر شے فنا ہونے والی ہے مگر اس کا دین اور وہ " و جھہ " جو اس کی طرف سے دیا جائے ۔

(۱) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار فی بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے ابوس نے ابوس نے ابوس نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ نے ابوبسیر سے ، انہوں نے کہا کہ سی نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے فرمان الهی ۔ "کل شمی هالک الا وجمعه "کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ ہر شے فنا ہونے والی ہے مگر وہ کہ جس نے حق کا راستہ اختیار کیا ۔

(٣) ہم ہے محمد بن علی ماجیلی یہ رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن یحیٰ عطار سے انہوں نے سہل بن زیاد (٣) ہم ہے محمد بن محمد بن ابون ہے ، انہوں نے صفوان جمال سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے فرمان اللی "کل شمی ہالک الا وجھه "کے متعلق دریافت کیا ، آپ نے فرمایا کہ جو شخص اطاعت السلام سے فرمان اللی "کل شمی ہالک الا وجھه "کے متعلق دریافت کیا ، آپ نے فرمایا کہ جو شخص اطاعت محمد اور ان کے بعد اتمہ علیم السلام کی اطاعت کو جس کا حکم دیا گیا ہے ، پوراکرے تو وہ چرہ فنا نہیں ، وگا چرآپ نے اس آیت کی تو اس نے ندا کی اطاعت کی ۔ "

(٣) اور ان بى اسناد سے صفوان جمال نے كہا كه ابو عبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمايا بم (ائمه الطابرين) الله كے وہ چرہ ہيں جو فنا نہيں ہوں گے -

(۵) ہم سے محمد بن موسیٰ بن متوکل رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین (۵) معد بن موسیٰ الوراق سے ، انہوں نے ربیع الوراق سے ، معدآبادی نے بیان کیا ، انہوں نے ربیع الوراق سے ،

انہوں نے صالح بن سہل سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ انسلام سے اللہ عزدجل کے قول " کیل شعی مالک الا و جھه " کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ ہم (اتمہ الطاہرین) ہیں ۔ ہم سے احمد بن محمد بن یحی عطار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والدسے انہوں نے سہل بن زیاد سے ، انہوں نے یعقوب بن یزید سے ، انہوں نے محمد بن سنان سے ، انہوں نے ابوسلام سے ، انہوں نے ہمارے بعض اصحاب سے ، انہوں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا کہ ہم وہ " مثانی " ہیں جہنیں الله تعالیٰ نے ہمارے نی صلی الله علیه وآله وسلم کو عطاکتے اور ہم بی وجھہ الله (الله کے جرے) ہیں جو تہارے درمیان رخ بدل بدل کر آتے ہیں ۔ جس نے ہمیں بہجان لیا ، بہجان لیا اور جو ہم سے ناواقف رہا تو اس کے لئے نقیناً موت ہے ۔ اس كتاب ك مصنف رضى الله عنه فرمات بيس كه آب ك قول ، " نحن المثانى " ك معنى يه بيس كه نبي صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ہم کو قرآن سے وابستہ کردیا اور خمسک بالقرآن اور ہم سے تمسک کرنے کی وصیت فرمائی مجر ائ امت کو آگاہ کیا کہ وہ ایک دوسرے سے جدانہ ہوں گے مہاں تک کہ ان کے پاس حوض (کوش) تک پہنچیں ۔ میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن علیٰ سے انہوں نے علی بن سیف سے ، انہوں نے لینے بھائی حسین بن سیف سے ، انہوں نے لینے والد سیف بن عمیرہ نخعی سے ، انہوں نے نیشہ سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے قول " کل شی مالک الا و جھه " (ہر چیز فنا ہونے والی ہے مگراس کا چرہ) کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ اس کا دین اور رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم اور امیرالمومنین علیه السلام اس کے بندوں میں الله کا دین اس کا چرہ اور اس کی آنکھ ہیں اور اس کی وہ زبان ہیں جس کے ذریعہ وہ کلام کرتا ہے ۔ اس کے ہاتھ ہیں اس کی مخلوق مراور ہم اللہ كا وہ چرہ ہيں جو اس كى طرف سے عطاكيا گيا ہے ۔ ہم اس سے بندوں سے درميان سے ہر كر نہيں ہئيں مح جب تک کہ اللہ ان میں رویہ (یعنی حاجت) رکھ گا ۔ میں نے عرض کیا کہ رویہ کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا حاجت پس جب ان میں اللہ کی حاجت باتی نہیں رہے گی تو وہ ہم کو ائن طرف بلالے گا اور جو اس نے پند کیا ، بنایا ۔ ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ کوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل بر کمی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے نکبر نے حسن بن سعید سے ، انہوں نے ہیٹم بن عبداللہ سے ، انہوں نے مروان بن صباح سے ، انہوں نے کہا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے ہم کو بہترین طریقہ سے خلق کیا اور ہماری صورتوں کو بہترین صورت بنایا ہم کو اپنے بندوں میں این آنکھ بنایا ۔ اور این مخلوق میں بولنے والی زبان ٹھہرایا اور اپنے بندوں کے لئے اپنا ہائق بنایا جو راحت و رحمت کے ساتھ کشادہ ہے ۔ اور اپنا وہ جرو

قرار دیا جس سے عطا کیا جائے اور ہمیں وہ باب (دروازہ) بنایا جس سے اس کی طرف رہمنائی ہوتی ہے ۔ اور اس نے ہم کو آسمان و زمین میں خراند (مال اشیاء ذخیرہ کرنے کی جگد) بنایا ۔ ہماری وجہ سے درخت پھلدار ہوئے اور شمر پختہ ہوئے ۔ نہریں جاری ہوئیں ۔ اور ہماری وجہ سے بارش کا نزول ہوا اور سبزہ آگا ، ہماری عبادت کی وجہ سے اللہ کی عبادت کی گی آگر ہم نہ ہوتے تو اللہ کی عبادت نہ کی جاتی ۔

(۹) ہم سے محمد بن موئ بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر حمیری ۔ بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن عیبیٰ سے ، انہوں نے حسن بن مجبوب سے ، انہوں نے عبدالعریز سے ، انہوں ۔ اور ب امنوں نے احمد ب ، احمد

(م) ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو سعید حسن بن علی حسین سکری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابن علیہ (اسمعیل بن ابراہیم بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابن علیہ (اسمعیل بن ابراہیم المحروف بابن علیہ) نے بیان کیا ، انہوں نے جریری (ابو مسعود سعید بن اباس) سے ، انہوں نے ابوالورد بن نمامہ سے ، انہوں نے ابوالورد بن نمامہ سے ، انہوں نے امیرالمومنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام سے روایت کی ۔ انہوں نے فرمایا کہ نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ایک آدمی کو دوسرے آدمی سے یہ کہتے ہوئے سنا کہ الله تعالی تمہارے جرہ کو اور اس چرہ کو جو تمہارے مشابہ ہو بدنیا بنائے تو رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اس سے فرمایا کہ ایسا نہ کہو کیونکہ اللہ نے آدم کو اس کی صورت پر بنایا بنائے تو رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اس سے فرمایا کہ ایسا نہ کہو کیونکہ اللہ نے آدم کو اس کی صورت پر بنایا

، کتاب ہذا کے مصنف رحمہ اللہ نے فرمایا کہ اس حدیث کے فیطے حصہ کو مشہد حضرات نے جھوڑ دیا اور کہنے لگے کہ اللہ نے آدم کو اپنی صورت پر پیدا کیا ، تو وہ خود اس کے معنی میں گراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی گراہ کردیا ۔

(۱۱) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے ابنوں نے کہا کہ

میں نے (اہام علی) رضاعلیہ السلام سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول خدا الوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اللہ نے آدم کو اپنی (اللہ کی) صورت پر پیدا کیا ہے ۔ تو آپ نے فرمایا : اللہ ان پر لعنت کرے ، انہوں نے حدیث کے بہلے حصہ کو حذف کرویا کہ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا گزر دو آدمیوں کے قریب سے ہوا جو ایک دوسرے کو برا بھلا کہہ رہے تھے آپ نے سنا کہ ان میں سے ایک لینے ساتھی سے کہ رہا تھا کہ خدا تیرے پہرہ کو اور تیرے چہرہ سے مشابہ چرہ کو بدصورت بنادے ، تو آپ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا کہ اے اللہ کے بندے تو این بھائی کے لئے ایسا مت کہہ کیونکہ اللہ عزوجل نے آدم کو این (اس کی) صورت پر پیدا کیا ہے ۔

باب (۱۳) الله عزوجل کے قول یاابلیس مامنعک ان تسجد لما خلقت بیدی کی تفسیر

(۱) لله جم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جم سے محمد بن ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جم سے محمد بن اسمعیل برکی نے بیان کیا ، انہوں کہا کہ جم سے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جم سے جمد بن اسمعیل برکی نے بیان کیا ، انہوں نے عبداللہ بن بحر سے ، انہوں نے ابول بن انہوں نے کہا کہ جس نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے نے ابوابوب خواز سے ، انہوں نے محمد بن مسلم سے ، انہوں نے کہا کہ جس نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے الله عودوجل کے اس قول یا ابلیس مامنعک ان تسجد لما خلقت بیدی (مورة ص - آیت ۵۵) " الله الله علیہ الله موب میں قوت اور نعمت کے معنی جس ہے ، آپ نے فرمایا وا ذکر عبدنا داود فہ تو آپ نے فرمایا کہ " یہ "کلام عرب میں قوت اور نعمت کے معنی جس ہے ، آپ نے فرمایا وا ذکر عبدنا داود فہ الاید (مورة ص - آیت کا) " اور بمارے بندے صاحب قوت داؤد کو یاد کرد " اور فرمایا والسماء بنینها باید (مورة زاریات - آیت کا) " اور بمارے بندے صاحب قوت داؤد کو یاد کرد " اور فرمایا والسماء بنینها باید (مورة زاریات - آیت کا) " اور ابن روح سان کو آپی توت و قدرت سے بنایا " یعنی قوت سے ، اور فرمایا واید میں بروح صنه (مورة مجادلہ - آیت ۲۲) " اور ابن روح سان کی تائید کی " یعنی ان کو قوی کردیا - کما جاتا ہے " فلال کے بحد پر بہت سے احسانات ہیں " یعنی بہت فضل و احسان ہیں ۔ اور " اس کے لئے میرے پاس روشن ہاتھ ہے ۔" یعنی ان کو قوی کردیا - کما جاتا ہے " نعنی ان کو تو کی کردیا - کما جاتا ہے " نعنی ان کو تو کہ کردیا - کما جاتا ہے " نعنی بہت فضل و احسان ہیں ۔ اور " اس کے لئے میرے پاس روشن ہاتھ ہے ۔" یعنی ان کو تو کہ کردیا - کما جاتا ہے " یعنی بہت فیل و احسان ہیں ۔ اور " اس کے لئے میرے پاس روشن ہاتھ ہے ۔" یعنی بہت فیل و احسان ہیں ۔ اور " اس کے لئے میرے پاس روشن ہاتھ ہے ۔" یعنی ان کو تو کہ کردیا ۔ کما جاتا ہے " یعنی بہت فیل و احسان ہیں ۔ اور ترب اس کے لئے میرے پاس روشن ہاتھ ہے ۔" یعنی ان کو تو کہ کردیا ۔ کما جاتا ہے " یعنی ان کو تو کہ کردیا ۔ کما جاتا ہے " یعنی بردی ہو کہ کیدی ان کردیا ہے کہا جاتا ہے ۔" یعنی بردی ہو کردی ہے کہا جاتا ہے کہا ہو کردی ہے کہا ہو کردی ہے کہا ہو کہا کے کردیا ہے کہا جاتا ہو کردی ہو کردی ہے کردیا ہے کہا ہو کردی ہے کہا ہو کردی ہو کردی ہے کہا

(۲) ہم سے محمد بن محمد بن عصام کلینی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن بیعقوب کلینی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عصام کلینی رحمہ اللہ نے ، انہوں نے المهر بن محمد بن علی کہا کہ ہم سے احمد بن اور لیں نے ، انہوں نے المهر بن عبیدہ سے ، انہوں کہا کہ میں نے (امام علی) رضا علیہ السلام سے اللہ تعالی کے ابلیس سے اس قول کے متعلق دریافت کیا کہ " ججھے کو کس چیز نے سجدہ کرنے سے روکا جس کو میں نے اپنے ہاتھوں سے خلق کیا ، تو

نے تکبر کیا ،آپ نے فرمایا کہ بیدی سے مراد میری قدرت اور قوت سے ہے -

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ میں نے نیشاپور میں بعض بزرگان شیعہ سے سنا کہ وہ اس آیت کے بارے میں تذکرہ کررہے تھے کہ اتمہ علیم السلام اللہ کے قول " مامنعک ان تسجد لما خلقت " (تجھ کو سجدہ کرنے سی تذکرہ کررہے تھے کہ اتمہ علیم السلام اللہ کے قول " مامنعک ان تسجد لما خلقت " (تجھ کو سجدہ کس چیز نے روکا جس کو میں نے بنایا) پر مضہرجاتے تھے ، کچر " بیدی استکبرت ام کنت من العالین " (میری قدرت کے مقابلہ میں تو نے تکبر کیا یا تو بڑے درجات والوں میں سے تھا) اور فرمایا کہ یہ تو کہنے والے کے اس قول کی طرح ہے " تو میری تلوار سے جھ سے مقاتلہ کررہا ہے اور میرے نیزے سے بھے ہی سے نیزہ بازی کررہا ہے ۔ گویا اللہ عزوجل یہ فرما رہا ہے کہ تو میری نعمت سے تکبر اور نافرمانی پر قوی ہوا۔

باب (۱۲) الله عزوجل کے قول

# "يوم يكشف عن ساق ويدعون الى السجود "كى تفسير

(۱) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل بر کمی نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے بکر سے ، انہوں نے حسین بن سعید سے ، انہوں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے اللہ عزدجل کے اور " یوم یکشف عن ساق " ( جس دن پنڈلی کھول دی جائے) کے متعلق روایت بیان کی تو آپ نے فرمایا کہ نور سے پردہ اٹھا دیا جائے گا تو مومنین سجدہ میں گر پریں گے اور منافقین کی دیڑھ کی ہڈیاں ایک دوسرے میں گر جائیں گا ، (وہ بل جل نہیں سکیں گے) مجروہ سجدہ نہیں کرسکیں گے۔

(۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے ابراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے ابنوں نے علیہ السلام سے اللہ کے قول " یوم یکشف عن ساق " کے بارے میں روایت کی آپ نے فرمایا کہ وہ سجدہ کرنے دات بابرکت ہے ، پھر آپ نے ابنی پندلی کی طرف اشارہ کیا اور اس سے چاور (تہدند) بطائی ۔ اور فرمایا کہ وہ سجدہ کرنے کی استطاعت نہیں تھی ۔ فرمایا کہ قوم اس دلیل سے خاموش ہوگئ اور ان پر بسیت طاری ہوگئ لگاہیں اظہار عجزہ فروتن کررہی ہیں جو ان لوگوں کو ذات و رسوائی میں بسلا کررہی تھیں ۔ وہ سجدہ کے لئارے جاتے تھے حالانکہ وہ صحح و سام تھے ۔ محمد بن علی مؤلف کتاب بذا کہتے ہیں کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کا یہ فرمانا کہ " جبار بہت برکت والا ہے اور ابنی پنڈلی کی طرف اشارہ کیا کچر چاور (تہدند) کو اس سے بطایا " اس سے مراد یہ ہے کہ جبار بڑی برکت والا ہے اور ابنی پنڈلی کی طرف اشارہ کیا کچر چاور (تہدند) کو اس سے بطایا " اس سے مراد یہ ہے کہ جبار بڑی برکت والا ہے اور ابنی پنڈلی کی طرف اشارہ کیا کچر چاور (تہدند) کو اس سے بطایا " اس سے مراد یہ ہے کہ جبار بڑی برکت والا

ہے اس سے کہ اس کا وصف اس " ساق " سے کیا جائے جو اس ( شخص) کی صفت ہے ۔

(٣) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن محمد بن موئ سے ، انہوں نے احمد بن محمد بن انہوں نے انہوں نے انہوں نے کہا کہ میں نے اللہ انہوں نے عبید بن زرارہ سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے انہوں نے کہا کہ میں نے اللہ عزوج کی کے قول " میوم میکشف عن ساق " کے بارے میں دریافت کیا ۔ تو آپ نے چادر کو اپنی پنڈلی سے بنایا اور آپ کا دوسرا ہاتھ آپ کے سرپر تھا ۔ پھرآپ نے فرمایا کہ میرے رب اعلیٰ کی ذات پاک و پاکیزہ ہے ۔

مؤلف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ آپ کے قول " سبحان ربی الاعلیٰ " کے معنی یہ ہیں کہ اللہ عزوجل ذات مقدس و پاکیزہ ہے اس سے کہ اس کی پئڈلی ہو ۔

#### باب (۱۵) الله عزوجل کے قول

### الله نور السموات والارض (آخری آیت) کی تفسیر

(۱) ہم سے میرے والد رصی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے (امام علی) رضا علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے قول " اللہ نور السموات والارض " (سورة نور – آیت ۳۵) " اللہ آسمان و زمین کا نور ہے " تو آپ نے فرمایا کہ آسمان والوں کے لئے ایک ہادی ہے اور زمین والوں کے لئے ایک رہمنا ہے – اور برتی کی روایت میں ہے کہ جو آسمانوں میں ہے اس نے اس کی ہدایت کی اور جو زمین میں ہے اس کی ہدایت کی –

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ مشہہ حضرات اس آیت کی اس طرح تفسیر کرتے ہیں کہ وہ تمام آسمان و زمین کی روشیٰ ہے ۔ اور اگر اس طرح ہوتا تو یہ ورست نہ ہوتا کہ زمین نہ رات اور دن کے کسی ایک وقت میں تاریک ہوتی ہے اس لئے کہ اللہ بی ان کی تاویل کے مطابق اس زمین کا نور اور روشیٰ ہے ۔ اور وہ موجود غیر معدوم ہے تو ہمارا زمین کو رات میں تاریک پانا اور دن میں بھی تاریک پانا اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ فرمان الیٰ ۔ " اللہ نو ر السموات والارض "کی تاویل وہی ہے جو حضرت (امام علی) رضا علیہ السلام نے فرمائی ہے نہ کہ مشہم حضرات کی کیونکہ اللہ عزوجل آسمان و زمین والوں کی ہدایت کرنے والا ہے ، آسمان و زمین والوں کے دینی امور اور ان کی مصلحوں کو واضح طور پر بیان کرنے والا ہے ۔ لیں جبکہ اللہ اور اس کے ہادیوں کے ذریعہ آسمان و زمین والے اپی بہتری اور امو۔ دین میں ہدایت پاتے ہیں جو اللہ نے آسمانوں ، زمین میں ان کی دنیا کی بہتری دین میں ہدایت پاتے ہیں جو اللہ نے آسمانوں ، زمین میں ان کی دنیا کی بہتری کے نظق کیا ہے ۔ اور اس اسم کو کشادگی اور مجاز کے طور پر اپنے باتے جاری کیا ہے اس لئے کہ عقول رہمائی کرتی

ہیں اس امر پر کہ اللہ عزوجل کے لئے یہ مناسب نہیں ہے کہ وہ نور ہو اور ند وہ ضیاء ہے اور ند انوار و ضیاء کی جنس سے ہے ۔ اس لئے کہ وہ انوار کا خالق اور تمام اشیا. کی جنس کا خالق ہے ۔ اس پر اس کا قول " مشل فور لا " ولالت کردہا ہے ۔ اس نے اس سے اپنے نور کی صفت مراد لی ہے اور یہ نور اس کا غیر ہے ۔ اسلنے کہ اس نے اس نور کو چراخ اور اس کی روشن سے تشہیبہ دی ہے جس کا ذکر و وصف اس آیت میں کیا ہے ۔ اور یہ درست و مناسب نہیں کہ وہ ای ذات " مصیاح " (چراغ) کے مشابہ قرار دے کیونکہ اللہ کا کوئی مثل و نظیر نہیں ۔ تو صحح درست یہ ہوا کہ اس کا وہ نور جس کو اس نے چراغ سے تشہیب دی ہے اس کی رہمنائی آسمان و زمین والوں سے مصالح دین ، توحید رب اور اس کی حكمت و عدل ير ب بجراس في اس دلالت كي وضاحت بيان كي اور ان كا نام نور ركما اس طرح اس كے بندے لين دین اور صلاح کی طرف ان سے ہدایت یاتے ہیں ۔ تو اس نے فرمایا کہ اس کی مثل روشدان کی سی ہے اور وہ طاق ب جس میں چراغ ہے اور مصباح وہ چراغ ہے جو صاف (چکمدار) شیشے کی قندیل میں ہے جو این صفائی و چک میں روشن سارہ کی طرح ہے ۔ اور " کو کب دری " وہ سارہ ہے جس کو اس کے رنگ کی وجہ سے در (موتی) سے تعہید وی كى ہے ۔ اور يہى چراغ صاف و شفاف شيشے كى قنديل ميں ہے ۔جو زيتون كے مبارك ورخت كے تيل سے روشن ہوتا ہے ۔ زیتون سے مراد شام کا زیتون ہے کیونکہ کہا گیا ہے کہ اہل شام کے لئے اس میں برکت دی گئ ہے ۔ اور الله نے اسے قول " لاشرقیة ولا غربیة " سے یہ مراول ہے کہ یہ زیتون کا درخت شرقی نہیں ہے مد کہ سورج عزوب کے وقت اس پر ڈوب جائے اور نہ وہ عزبی ہے کہ سورج وقت طلوع غائب ہو بلکہ وہ اعلیٰ شجر ہے اور سورج یورے دن اس پر چمکا ہے جو اس کے لئے بہترین اور اس کے تیل کے لئے زیادہ روشن ہے ۔ پھر اس نے زیتون کے تیل کی مفائی کے وصف کی تاکید فرمائی اور فرمایا کہ " قریب ہے کہ اس کا تیل خود بخود روشن ہوجائے اور اگر جہ آگ اس کو مس مجمی شہ كرے " يه سبب اس تيل كے صاف و شفاف ہونے كے مران داالت الهيٰ كا واقع طور يربيان كياجو اس كے بندوں كو آسمان و زمین میں ان کی مصلحوں اور امور دین پر رہمنائی کرتی ہے ، وہ وضاحت و بیان میں اس چراغ کے مرتبہ میں ہیں جو اس شفاف شیشہ کی قندیل میں ہے جس کے ذریعہ صاف تیل روشن ہوجاتا ہے جس کا وصف بیان کیا ہے میراس میں آگ کی روشنی شیشے کی قندیل کی روشنی اور تیل کی روشنی کے ساتھ مجتمع ہوجاتی ہے اور یہی معنی قول الهیٰ نور علی نور کے ہیں اور اللہ کی " یہدی الله لنور لا من یشاء " (الله لین نور کی طرف جے چاہا ہے ہدایت کرتا ہے) مراد اس قول سے اس کے بندے ہیں جو مکلف ہیں کہ اس کے ذریعے سے اس کی معرفت حاصل کریں اور ہدایت یائیں اور اس کے ذریعہ وہ اپنے رب کی تو حید اور اپنے سارے دین امور پر استدلال کرسکس اور الله عزوجل نے اس آیت کے ذریعہ رہمنائی فرمائی ہے اور اس چیز کے ذریعہ جو اس کی والتوں اور آیات کی وضاحت سے لینے بندوں کی ان کے دین کے بارے میں رہمنائی فرمائی ہے یہ ہے کہ ان میں سے کسی ایک کو بھی اللہ نے این طرف سے جہل اور دین کے ضائع

کرنے میں کسی شک و شبہ کو آواز نہیں دی ہے اس لئے کہ اللہ عزوجل نے اپی دلالتوں اور آیات کو وصف کے مطابق واضح بیان کردیا ہے ۔ اور یہ اس بارے میں ان کے نفسوں کی طرف سے اللہ کی دلالتوں میں اور اللہ عزوجل پر استدلال لانے اور ان کے دین میں صلاح و بہتری کے لئے ترک نظر نافذ کردیا ہے اور واضح کردیا کہ وہ اینے بندوں کی مصلحوں کی برشے وغیرہ سے باخبرہے ۔

(۲) اور (امام جعفر) صادق علیہ السلام سے روایت کی گئی کہ ان سے الله عزوجل کے قول " الله فور السموات والارض مثل نور لا کمشکولا فیھا مصباح " (الله آسمان و زمین کا نور ہے اس کے نور کی مثل الله علی طاق جسی ہے جس میں ایک چراغ ہے) کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ یہ مثل الله نے ہمارے لئے بیان فرمائی ہے ۔ نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم اور ائمہ صلوات الله علیہم اجمعین الله تعالیٰ کی ان والاتوں اور آیات میں سے ہیں جن کے ذریعے تو حید ، مصالح دین ، شرائع الاسلام اور فرائض و سنن کی طرف ہدایت حاصل کی جاتی ہے ۔ الله علی و عظیم کے سواکسی کو قوت و قدرت حاصل نہیں ۔

(٣) اور اس کی تصدیق اس حدیث ہے ہوئی جو ہم ہے ابراہیم بن ہارون اصبی نے مدنے السلام (بغداد) میں بیان کی ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے تحمد بن ایوب نے ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے حسین بن ایوب نے ، انہوں نے کمد بن غالب ہے ، انہوں نے علی بن حسین ہے ، انہوں نے حس بن ایوب ہے ، انہوں نے تحمد بن غالب ہے ، انہوں نے علی بن حسین ہے ، انہوں نے تحمد بن مروان ذخلی ہے ، انہوں نے فعنیل بن بیار ہے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیے السلام ہے عرض کیا کہ الله نور السموات والارض (کیا معنی ہیں) آپ نے فرمایا کہ الله ایسا ہی ہم میں نے عرض کیا کہ الله نور السموات والارض (کیا معنی ہیں) آپ نے فرمایا کہ الله ایسا ہی ہم میں نے عرض کیا کہ الله ایسا ہی ہے کیا مراد ہیں ۔ میں نے عرض کیا کہ " آپ نے فرمایا کہ الله ایسا ہی ہے کیا کہ " کہ شکولا " آپ نے فرمایا کہ الله علیہ وآلہ وسلم کا سنے (مراد) ہے ۔ انہوں نے کہا کہ میں نے عرض کیا " المصباح کیا " فیصل مصباح " آپ نے فرمایا کہ اس اسنے علیہ وآلہ وسلم کا سنے (مراد) ہے ۔ انہوں نے کہا کہ میں نے عرض کیا " المصباح فی زجاجہ ہو آپ نے فرمایا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا علم ہے جو قلب علی علیہ السلام پر واقع ہوا ۔ میں نے عرض کیا گرک نے کہا کہ " کانھا کہتے یا پرصے ہو ۔ تو میں نے عرض کیا گرک کیا گرح کی نہ کہ کہا کہ یہ امرالومنین علی بن ابوطالب علیہ السلام طبح رقا حباد کہ تربان کہ ذریا کہ زبان سے علم کا افراج ہوتا ہے قبل اس کے کہ اس سے کہا جائے ۔ میں نے عرض کیا " نور الله کہ آل محمد کے عالم کی زبان سے علم کا افراج ہوتا ہے قبل اس کے کہ اس سے کہا جائے ۔ میں نے عرض کیا " نور کے علی نور " آپ نے فرمایا کہ ایک امل کے ایک دور المام ۔

(٣) ہم ہے ابراہیم بن ہارون صی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن احمد بن شیخ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد بن حسین زہری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد بن حسین زہری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن صبح نے بیان کیا ، انہوں نے عسیٰ بن راشد سے ، انہوں نے محمد بن علی بن الحسین انہوں نے کہا کہ ہم سے ظریف بن ناصح نے بیان کیا ، انہوں نے عسیٰ بن راشد سے ، انہوں نے محمد بن علی بن الحسین (امام محمد باقر) علیم السلام سے قول المیٰ "کمشکو تا فیلیم سنیا میں ہے" المصباح فی زجاجة " مشکو تا (طاق) سے مراد نور علم ہے جو نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سنیہ میں ہے " المصباح فی زجاجة " (چراغ شمیش کی قندیل میں ہے) الزجاجة علی علیہ السلام کا سنیہ ہے ۔ علم نبی سنیا علی علیہ السلام میں گئے گیا ۔ الزجاجة کانھا کو کب دری یو قد من شجر تا مبارکة آپ نے فرایا ۔ نور " لا شرقیة و لا غربیة " آپ نے فرایا نہ ہوری نہ نفرانی ، " یکاد زیتھا یضیء ولو لم تصسسه فار " آپ نے فرایا کہ آل غربیة " آپ نے فرایا نہ ہوری نہ نفرانی ، " یکاد زیتھا یضیء ولو لم تصسسه فار " آپ نے فرایا کہ آل ایک اس ہو نور علم و حکمت سے مؤید (مددگار) ہوآل محمد علیم السلام کے امام کے نقش قدم پر علی ۔ اور یہ سلسلہ از آوم قیام قدم پر علی ۔ اور یہ سلسلہ از آوم قیام قدم بر علی ۔ اور یہ سلسلہ از آوم قیام قدم بر علی ۔ اور یہ سلسلہ از آوم قیام قدم بر علی ۔ اور یہ سلسلہ از آوم

یں یہی وہ اوصیا، ہیں جن کو اللہ عزوجل نے زمین پر خلیفہ اور مخلوق پر ججت قرار دیا ہے ۔ ہر دور میں زمین ان سی یہی دہ اوصیا، ہیں جن کو اللہ عزوجل نے زمین پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں ابوطالب کا میں ہے کسی ایک سے خالی نہیں رہی ۔ اس کی صحت پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں ابوطالب کا قول دلانت کررہا ہے ۔

انت الامین محمد قرم اغر مسود لمسو دین اطائب کرموا وطاب المولد انت الامین محمد قرم اغر مسود لمسو دین اطائب کرموا وطاب المولد اے کمڈ! تم امین ، اچھے افعال والے ، سرواروں کے سردار ہو اور سب پر ان کی بخشش ہے اور ان کی جائے پیدائش پاکیزہ ہے ۔

انت السعید من السعود تکنفک الاسعد من لدن آدم لم یزل فینا وصی مرشد تم نوش بخی کے لاظ ہے سعید ہو اور آدم سے لے کر (اب تک) سب سے زیادہ سعید لوگوں نے تماری حفاظت کی ہے، آپ ہم میں مقرر کردہ رہمنا ہیں ۔

فلقد عرفتک صادقاً بالقول لانتفند مازلت تنطق بالصواب وانت طفل امرد میں نے تم نے ہمیشہ درست بات کی میں نے تم کے ہمیشہ درست بات کی میں نے تم کو صادق القول پایا ہے کہ جس کو کبی ندامت و پشیائی نہیں ہوئی ۔ تم نے ہمیشہ درست بات کی حالانکہ تم یچ تھے اور سبزہ خط کا آغاز بھی نہیں ہوا تھا ۔

 تشوکون " (سورہ انعام – آیت ۵۸) " میں بیزار ہوں ان چیزدں سے جو تم لوگ نداکا شرک بناتے ہو " اور جس طرح عییٰ علیہ السلام نے جمولے میں کلام کیا اور کہا " انی عبداللہ اتنی الکتب و جعلنی نبیا و جعلنی مبارکا اینما کنت الایة " (سورة مریم – آیت ۳۱) " میں اللہ کا بندہ ہوں ، اس نے بھے کو کتاب عطا فرمائی اور بھے کو نبی بنایا اور میں جہاں کہیں بھی ہوں بھے کو مبارک بنایا ۔

اور حفزت ابوطالب عليه السلام نے اس جسيا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ك بارے ميں اپنے قصيده لاميه ميں فرمايا ہے ، وہ فرماتے ہيں :

وما مثله فی الناس سید معشر اذا قالیسولا عند وقت التحاصل اوگوں میں کوئی اس جیما نہیں وہ جن وانس کا سردار ہے جب وقت اجتماع اس کا موازد کریں ۔

فاید لا رب العباد بنور لا واظهر دینا حقه غیر زانل بندوں کے رب (اللہ) نے لینے نور سے اس کی تائید کی اور لینے وین حق کو ہمیشہ غالب کیا۔

اور اس قصيده لاميه مين فرماتے ہيں:

وابیف یستسقی الغمام بوجھه ربیع الیتامیٰ عصمة للا رامل سی کروش بچرہ سے بادل پانی طلب کرتا ہے وہ یتیوں کا موسم بہار ہے اور بیواؤں ، مسکینوں کے محافظ ہے ۔

تطیف به الھلاک من آل هاشم فهم عندلا فی نعمة و فواضل پاشم کم کردہ اور لوگ ان کی وجہ سے اردگرد بجرتے ہیں ہی وہ اس کے نزدیک نعمت اور فضل و کرم میں ہیں ۔

ومیزان صدق لایخیس شعیر قاومیزان عدل و زنه غیر عائل ومیزان صدق بین وہ زرا بعی وعدہ هی نہیں کرتے ہیں ، وہ میزان عدل ہیں جس کا بات احتیاج نہیں ۔

ومیزان صدق ہیں وہ ذرا بعی وعدہ هی نہیں کرتے ہیں ، وہ میزان عدل ہیں جس کا بات احتیاج نہیں ۔

(۵) ہم سے علی بن عبداللہ اوراق نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ کوفیین (دونوں کوفہ کے رہنے والے) سے ، انہوں نے جابر بن یزید سے ، انہوں نے ابھوں نے بات والے کہ ، انہوں نے جابر بن یزید سے ، انہوں نے ابھوں نے بات والے کہ مشکو قاست مراد بی ضدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سنیہ ہے جس میں چراغ ہے بارے میں روایت کی آپ نے فرایا کہ مشکو قاسے مراد بی ضدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سنیہ ہے جس میں چراغ ہے المصباح علم ہے شیشہ کی قندیل میں ۔ اور الز جاجة سے امیرالمومنین علیہ السلام مراد ہیں جن کے پاس علم بی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے والے والہ والہ والہ والہ والہ ہے ۔

## ہاب (۱۶) اللہ عزوجل کے قول "نسو ۱۱للہ فنسیھم "کی تفسیر

(1) ہم ہے محمد بن محمد بن محمد بن مصام کلینی رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن بیعقوب کلین نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابو حامد عمران ابن موئ بن ابراہیم نے کہا کہ ہم ہے ابو حامد عمران ابن موئ بن ابراہیم نے بیان کیا ، انہوں نے حسن بن قاسم رقام ہے ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ، انہوں نے اپنے بحائی عبدالویز بن مسلم ہے ، انہوں نے حسن بن قاسم رقام ہی ، انہوں نے اپنے کہ بحائی عبدالویز بن مسلم ہے ، انہوں نے کہا کہ میں نے رضاعلی بن موئ (امام علی رضا) علیما السلام ہے دریافت کیا کہ نسواللہ فنسیدھم " (سورة توب ہد آیت که)" (بور گیا اللہ کو سو وہ بحول گیا ان کو ' ہے کیا مراد ہے ؟ آپ نے فربایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کو نہ نسیان ہوتا ہے نہ سہو ہوا ہے ، سہو اور نسیان تو مخلوق کو ہوتا ہے ۔ کیا تم نے اللہ عروبا کا قول نہیں سنا کہ وہ فرباتا ہے " وہا کان ربک نسیا" (سورہ مریم ۔ آیت ۱۲۳) " اور تمہارا پروردگار بحولئے عروبا کا قول نہیں ہے) اور جائز ہے اس شخص کے نے واس کو بحول گیا ہے اور جو روز قیامت کی طاقات حضوری کو مجمول گیا ہے اور جو روز قیامت کی طرح نہ ہوجاؤجو فوا کا لذین نسوا اللہ فانسھم اولیک ہم الفاسقون " (سورة حشر ۔ آیت ۱۹)" اور تم ان لوگوں کی طرح نہ ہوجاؤجو فوا کا نسھم انفسھم اولیک ہم الفاسقون " (سورة اعراف ۔ آیت ۱۹)" اور تم ان لوگوں کی طرح نہ ہوجاؤجو فوا کا نسٹ می محمانسو القاء یو مھم ہذا " (سورة اعراف ۔ آیت ۱۹)" لی آج (قیامت) کے دن ہم نے ان کو بحمادیا ہوں نے جس طرح انہوں نے آج کے دن (قیامت) کی حضوری کو بحمال دیا ۔ یعنی ہم ان کو مجوڑ وسیتے ہیں جس طرح انہوں نے آج کے دن کی تعاری کو ترک کردیا ۔

اس کتاب کے مصنف رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے قول نتر کھم سے مراویہ ہے کہ ہم ان کے لیے وہ ثواب قرار نہیں دیتے ہیں جو قیامت کے دن کی حضوری کے مشاق و امیدوار کے لئے ہے اس لئے کہ اللہ عزوجل کے اوپر ترک جائز نہیں ۔ لیکن قول اللیٰ " و تر کھم فی خللمات لایبصرون " (سورة بقرة ۔ آیت ۱۶) " اور ان کو اندھیروں میں چھوڑ دیا کہ وہ دیکھ نہیں سکتے " سے مرادیہ ہے کہ اللہ نے ان کو سزا دینے میں جلدی نہیں کی اور ان کو مہلت دیدی تاکہ وہ توبہ کرسکیں ۔

باب (۱۷) الله عزوجل کے قول

## "والارض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه كي تفسير

(۲) ہم سے احمد بن محمد بن ہمیٹم علی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن یحی ابن ذکریا قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے تمیم بن مہلول نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے تمیم بن مہلول نے اپنے والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے ابوالحن عبدی سے انہوں نے سلیمان بن مہران سے انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے قول " والار ض جمیعاً قبضته یوم القیمة " کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ اس کا مالک ہے کہ اس کے ساتھ کوئی مالک نہیں ہے اور الشد عزوجل کا قبضہ ہے " دوسرے موقع پر منع اور کشادگی کے لئے استعمال ہوا ہے اس کی طرف سے بخشش و عطا اور کشادگی و وسعت ہے جیمیاکہ اللہ عزوجل نے فرمایا " والله یقبض و یبصط والیہ ترجعون " (سورة البقرہ – آیت

۳۲۸) " اور الله سنگ وست کرتا ہے اور کشادگی دیتا ہے اور تم اس کی طرف لوٹائے جاؤگی لیعنی وہ عطا کرتا ہے اور کشائش دیتا ہے اور وہ روکتا ہے اور سنگی کرتا ہے اور دوسری وجہ میں الله عزوجل کا قبض دراصل اخذ (لینا) ہے اور ایک وجہ سے اخذ الله تعالیٰ کا قبول کرنا ہے ۔ جسیاکہ اس نے فرمایا " ویا خذا الله قات " (سورة التوبہ آیت ۲۴) لیعنی وہ صدقہ کنندگان سے صدقات قبول کرتا ہے اور ان پر تواب نازل کرتا ہے میں نے عرض کیا کہ الله عزوجل کے قول " والسموات مطویات بیمینینه "کا مطلب کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا ایمین سے مراد ہاتھ ہے اور ہاتھ قدرت اور قوت ہے الله عزوجل فرمایا ہین سے الله پاکیزہ وبلند ہے اس چیز قوت ہے الله عزوجل فرماتا ہے اور تمام آسمان اس کی قدرت وقوت سے لیلے ہوئے ہیں ۔ الله پاکیزہ وبلند ہے اس چیز سے جو وہ شرکیک کرتے ہیں ۔

باب (۱۸) الله عزوجل کے قول

# "كلاانهم عن ربهم يومذ لمحجوبون "كي تفسير

(۱) ہم سے محمد بن ابراہیم بن احمد بن یونس معاذی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم نے احمد بن محمد بن سعید کوفی ہمدانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسن بن علی بن فضال نے لینے والد کے حوالے سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ میں نے رضا علی بن موئی (اہام رضا) علیمما السلام سے اللہ عزوجل کے قول "کلا انھم عن ربھم یومذ لمحجوبون " خبردار (بے شک یے لوگ اس دن لینے پروروگار (کی رحمت) سے روک دیتے جائیں گے) کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ عبارک و تعالیٰ کو ایک جگہ سے موصوف نہیں کیا جاستا ۔ جس میں وہ اترے پھر اس کے بندے اس جگہ میں چھپ جائیں لیکن اس کی مرادیہ ہے کہ وہ اپنے رب کے ثواب سے روک دیئے گئے ہیں ۔

باب (۱۹) الله عزوجل کے قول

# " وجاء ربك والملك صفاً صفاً گي تفسير

(۱) ہم سے محمد بن ابراہیم بن احمد بن یونس معاذی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن سعید کوفی ہمدانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسن بن علی بن فضال نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسن بن علی بن فضال نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے رضا علی بن موی (امام رضا) علیہماالسلام سے اللہ عزوجل کے قول " وجاء ربک والمملک صفائصفا" (سورة فجر ۔ آیت ۲۲) " اور تیرے پروردگار (کا حکم) اور فرشتے صف در صف آئیں گے ، کے متعلق دریافت صفائے نے فرمایا کہ اللہ عزوجل کا آنے اور جانے سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا اس کی ذات نقل مکانی سے ، بلند و

بالا ب سوائے اس کے نہیں کہ اس سے مراد اور تہارے رب کا امر حکم آیا اور فرشتے صف بستہ آئے ۔

#### الله عزوجل کے قول یاب (۲۰)

## " هل ينظرون الا أن ياتيهم الله في ظلل من الغماو المبكة "كي تفسر

ہم سے محمد بن ابراہیم بن احمد بن یونس معاذی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن سعید کوفی ہمدانی بنے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسن بن علی بن فضال نے استے والد کے حوالے سے بیان کیا انہوں نے رضا علی بن موئ (امام رضا) علیماالسلام سے روایت کی ۔ انہوں نے کہا میں نے ان سے اللہ عروجل کے قول " مِل ينظرون الآ أن يأتيهم الله في ظلل من الغماو المبكة " (سورة بقره -آيت ٢٠٠) " كيا وه لوك أس کے منتظر ہیں کہ سفید ابر کے سایوں میں ہے اللہ اور فرشیتے ان پر آئیں آجائیں " آپ نے جواب دیا کہ وہ فرما تا ہے کہ کیا وہ لوگ اس کے منتظر ہیں کہ اللہ ملائکہ کے ساتھ بادلوں کے سایوں میں ان پر آجائے ۔ اور یہ آیت ای طرح نازل ہوئی۔

#### اللہ عزوجل کے قول (YI) باب

" سخرالله منهم ", " الله يستهزي بهم ", " ومكرو اومكر الله والله خير الماكرين", "يخادعون الله وهو خادعهم"

ہم سے محمد بن ابراہیم بن احمد بن یونس معاذی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن سعید كوفى بمدانى نے بيان كيا ، انہوں نے كماكہ بم سے على بن حن بن على بن فضال نے بيان كيا ، انہوں نے لين والد سے ، انہوں نے رضا علی بن موسیٰ (امام رضا) علیما السلام سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ میں نے ان سے اللہ عزوجل کے قول " سخر الله منهم " (سورة توب سآيت ٤٩) " الله نے ان سے تمخر كيا " " الله يستهزي بهم " (سورة بقرة - آيت ١٥) " الله ان سے تحتفا كرتا ہے " و مكروا و مكر الله والله خير الماكرين " (آل عمران -۵۲) " یہودیوں نے مکاری کی اور اللہ نے اس کے دفاع میں تدبر کی اور اللہ سب سے بہتر تدبر کرنے والا ہے " اور **" پخادعون الله و هو خادعهم " (النساء - ۱۳۲) " وه الله كو فريب دينة بين حالانكه خدا ان كو دحوكا ديباً ب "** ے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ تمنح نہیں کرتا نہ وہ بنسی تصغما کرتا ہے اور یہ مسکراتا ہے اور یہ دھوکا دیتا ہے ۔ لیکن وہ عزدجل ان کو مسخرا پن وہنسی ٹھٹما ، مکر اور دھوکا و فریب کا بدلہ دی**تا ہے ۔** اللہ تعالیٰ اس سے بہت بلند ہے جو ظالم لوگ کہتے ہیں ۔

### باب (۲۲) الله عزوجل کے پہلو کے معنی

(۱) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن جعفر کوئی انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن محمد بن عمران نخعی کوئی نے لیتے چچا حسین بن یزید سے ، انہوں نے علی بن حسین سے اس شخص نے اس سے جس نے صدیث بیان کی ، انہوں نے عبدالرحمن بن کثیر سے ، انہوں نے ابوعبداللہ حسین سے اس شخص نے اس سے جس نے صدیث بیان کی ، انہوں نے عبدالرحمن بن کثیر سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ میں اللہ کا علم ہوں اور میں اللہ کا زیادہ یاد کرنے والا قلب ہوں اور اللہ کی بولنے والی زبان ، اللہ کی آنکھ ، اللہ کا پہلو اور اللہ کا ہاتھ ہوں ۔

اس كتاب كے مصنف رضی اللہ منہ فراتے ہیں كہ آپ كے قول وانا قلب الله الودعى كے معنى يہ ہیں کہ میں وہ قلب ہوں جس کو اللہ نے لینے علم کا ظرف بنایا ہے اور اس قلب کو اس کی اطاعت کے لئے راغب کیا ہے اور وہ اللہ عزوجل کی طرف سے پیدا کردہ قلب ہے جس طرح وہ اللہ عزوجل کا بندہ ہے ۔ اور وہ " قلب الله " کہا جا تا ہے جس طرح مبدالله ، بیت الله ، جنت الله اور نارالله کما جاتا ہے ۔ لیکن آپ کا " عین الله " کا قول تو اس سے مراد دین الله کی حفاظت کرنے والا ہے ۔ اللہ عزوجل نے فرمایا ہے " تجری باعیننا " (القر ۔ ۱۳) (وہ کشتی) ہماری نگرانی میں چلتی ہے) لین وہ ہماری حفاظت میں چلتی ہے ۔ اور اس طرح اس عزوجل کا قول " ولتصنع علی عینی " (مورہ طه -آیت ۳۹) " اور تاکہ تم میری نگرانی میں برورش کہتے جاؤ) اس کے معنی بھی میری حفاظت کے ہیں پرورش کھتے جاؤ گئے ۔ ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن ابان نے بیان کیا ، انہوں نے حسین بن سعید سے ، انہوں نے نظر بن سوید سے ، انہوں نے ابن سنان سے ، انہوں نے ابوبصیر سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت بیان کی کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے لینے خطبہ میں ارشاد فرمایا کہ میں ہادی ہوں اور میں ہی اللہ سے ہدایت پایا ہوا ہوں ۔ میں یقیموں اور مسکینوں کا باب (محافظ و نگراں) ہوں اور بیواؤں کی خبر گیری کرنے والا ہوں ہر ضعیف کی پناہ گاہ ہوں ، ہر ناکام و شکست خوردہ کے لیتے جائے ، امن ہوں ، س بی مومنین کو جنت کی طرف رہمنائی کرنے والا ہوں ، میں بی اللہ کی معنوط رسی ہوں ، میں بی اللہ کا مصبوط بندهن اور کلمه تقوی بول ، سی الله کی آنکھ ، اس کی سی زبان اور اس کا ہاتھ بول اور سی ہی وہ جنب الله بول جس کے لئے وہ فراتا ہے " ان تقول نفس یحسرتی علیٰ مافرطت فی جنب الله " (الزمر - ۵۱) " کہ کوئی کہنے لگے کہ افسوس میں نے اللہ کا تقریب حاصل کرنے میں کو تا ہی کا " اور میں اللہ کا ہاتھ ہوں جو اس کے ہندوں پر

شخ الصدوق

ر حمت و معفرت کے لئے کشادہ ہے۔ میں باب حطہ ہوں ، جس نے بھے کو اور میرے حق کو بہچانا تو اس نے ایٹے رب کو پہچانا اس لئے کہ میں اللہ کی زمین میں اس کے نبی کا وصی اور اس کی مخلوق پر جمت ہوں ۔ اس سے انکار نہیں کرتا ہے مگر وہ جو اللہ و رسول سے برگشتہ ہے۔

اس كتاب كے مصنف رضى اللہ عنہ فرماتے ہيں كہ لغت عرب ميں " جنب " كے معنى اطاعت كے ہيں ، كما جاتا ہے كہ " هذا صغير فى جنب الله " (يہ جنب الله عيں چھوٹا ہے) يعنى اللہ كى اطاعت ميں - اميرالمومنين عليہ السلام كے قول " انا جنب الله "كا مقصود يہ ہے كہ ميں وہ ہوں كہ ميرى ولايت اللہ كى اطاعت ہے - اللہ عزوجل نے فرمايا ان تقول نفس يحسرتى على مافرطت فى جنب الله (مورة زمر - آيت ۵۲) لينى اللہ عزوجل كى اطاعت ميں -

#### باب (۳۳) مجزة کے معنی

(۱) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے اپنے چچ محمد بن ابوالقاسم سے ، انہوں نے احمد بن محمد ابوعبداللہ برتی سے ، انہوں نے اپنے والد سے انہوں نے محمد بن سنان سے ، انہوں نے ابوالجاروو سے ، انہوں نے محمد بن بشر ہمدانی سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے محمد بن حنفیہ سے سنا ، وہ کہتے ہیں کہ مجھ سے امیرالمومنین (علی ابن ابی طالب) علیہ السلام نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قیاست کے ون اللہ کی کمر پکڑے ہوئے ہوں گے ۔ اور ہم اپنے نبی کی کمر پکڑے ہوں گے ۔ میں نے عرض کیا کہ اے امیرالمومنین " مجزہ " کیا ہے ، آپ نے فرمایا کہ اللہ عظیم تر ہے اس سے کہ اس کی تعریف مجزہ یا اس کے علاوہ کسی چیز سے اس می تعریف مجزہ یا اس کے علاوہ کسی چیز سے کی جائے لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم امر البیٰ پر چلنے والے ہیں ، ہم آل محمد لیخ نبی کے حکم کو مانے والے ہیں ، ہم آل محمد لیخ نبی کے حکم کو مانے والے ہیں ۔

(۲) میرے والد رجمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعید بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن علی علی ن علییٰ نے حسن بن علی خراز سے ، انہوں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قیامت کے دن اللہ کی کمر کو بکڑے ہوئے ہوں گے اور ہم اپنے نبی کی کمر کو بکڑے ہوئے ہوں گے اور ہم اپنے نبی کی کمر کو بکڑے ہوئے ہوں گے اور ہمارے شیعہ ہماری کمر کو بکڑے ہوئے ہوں گے ۔ اور "حجزہ" نور ہے ۔

(٣) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ کوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے علی بن عباس نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے علی بن عباس نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے حسن بن یوسف نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالسلام نے

# باب (۳۹) الله عزوجل کی رضااور ناراضگی کے معنی

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے ہم ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے ہے احمد بن اورلیں نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن ابوں نے حمزہ بن ربیع ہے ، انہوں نے مشرقی ہے ، انہوں نے حمزہ بن ربیع ہے ، انہوں نے اس الله ہم کا کہ بن ابو جعفر (ایام محمد باقر) علیہ السلام کی مجلس میں تھا کہ ایس شخص ہے جس نے اس کا ذکر کیا اس نے کہا کہ میں ابو جعفر (ایام محمد باقر) علیہ السلام کی مجلس میں تھا کہ اپھائک عمرو بن عبید آئے اور ان سے عرض کیا کہ میں آپ پر قربان جاؤں ، اللہ تبارک و تعالیٰ کا قول ہے " و صن ایس کی میں اللہ علیہ غضبی فقد ھوئی " (طہ ۱۸۱)" جس پر میرا غصب نازل ہوا تو وہ گراہ (ہلاک) ہوا" یہ غصب کیا ہے تو ابو جعفر (ایام محمد باقر) علیہ السلام نے فرایا وہ عقاب (سزا) ہے ۔ اے عمروا جس نے یہ گمان کیا کہ اللہ عزوجل ایک شخصہ کیا ہے واس نے اس کو مخلوق کی صفت سے موصوف کیا ہے شک اللہ عزوجل کو کوئی شے مصطرب نہیں کرسکتی اور نہ اس کو بدل سکتی ہے۔

(٣) اور ان اسناد سے ، اتحد بن ابو عبداللہ سے ، انہوں نے اپنے والد سے مرفوعاً ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے قول " فلما اسفو فا انتقامنا منھم " (الز غرف ہے) " پس جب انہوں نے ہم کو غصر ولا یا تو ہم نے ان سے اشتام لے یا " کے متعلق نرایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہماری طرح غصہ نہیں کرتا ۔ مگر اس نیا ہونے ہیں اور وہ مخلوق کی رہمنائی کے لئے ہیں مجران کی رضا لینے اولیا۔ کو خلق کیا ہے جو غصہ کرتے ہیں اور راضی ہوتے ہیں اور وہ مخلوق کی رہمنائی کے لئے ہیں مجران کی رضا کو اپنی رضا مندی اور ان کی نارافشگی کو اپنی نارافشگی قرار ویا ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان اولیا۔ کو اپنی طرف بلانے والا اور رہمنائی کرنے والا قرار دیا ۔ اس بناء پر وہ اس کے ہوگئے ۔ اور یہ الیما نہیں ہے کہ وہ اللہ تک بیخ جائیں جس طرح کہ وہ اس کی مخلوق تک مخلوق تک بیخ جائیں جس اور اس نے بی فرایا ہے کہ اس کی مخلوق تک مخلوق تک بیخ جائیں جس اور اس نے ہی فرایا ہے کہ اس کی مخلوق تک میرے ولی کو حقیر جانا اس نے بی ہے جتگ کی اور بھے کو جتگ کے لئے وعوت دی ، اور اس نے یہ بھی فرایا ہ " مناف ملا مول فقد اطاع الله " (اسورہ النساء ۔ آیت ۱۸) " جس نے رسول کی اطاعت کی تو اس نے تھی فرایا ہو اس نے بی اس کے مشابہ باتیں جو میں نے تم سے بیا کہ اور اس کے مشابہ باتیں جو میں نے تم سے بیا کر نے والے بیت کرتے ہیں وہ اللہ تو کہ وار اس کے مشابہ باتیں جو میں نے تم سے بیا کر والے سے متعلق کر دیئے جائز ہوگا کہ ان کا خالق کی دن فنا وادر اس طرح رضا و خصب اور اس نے اور وہ کی وار اس کے مشابہ باتیں جبدیلی و تغیر واضل ہوگی تو ہو بلک ہوجائے گا ۔ اس لئے کہ جب اس پر رضا اور خصب واضل ہوں گے تو اس پر جبدیلی و تغیر واضل ہوگی تو ہو بلکت اس کا خالق کی دور اگر یہ اس طرح ہوگا تو موجد لئجاد شدہ سے قادر مقدور سے اور اس اور مقدور سے اور اس خواصل ہوگا تو موجد لئجاد شدہ سے قادر مقدور سے اور اس اور مقدور سے اور اس اور مقدور سے اور اس کے مقابہ لئجا کہ وہ کا اور اس کے مقابہ لئجا کہ وہ کا کو مقدور سے اور اس کے موجد لئجاد شدہ سے قادر مقدور سے اور اس کے موجد کی تعلق کو موجد لئجاد شدہ سے قادر مقدور سے اور اس کے اور اس کے موجد لئجاد شدہ سے قادر مقدور سے اور اس کے اور اس کے دیا کہا کہ وہ کو اور اس کے اور اس کے اور اس کے دور اس کے اور اس کے اور اس کے اور اس کے دور اس کے دور اس کے اور اس کے دور اس کے دو

خالق مخلوق سے نہیں پہچانا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ اس قول سے بہت بلند ہے۔ وہ کسی حاجت کے بغیر اشیاء کا خالق ہے . پس جبکہ تخلیق بغیر حاجت و ضرورت کے ہو تو اس میں حد و کیفیت محال ہو گی ۔ پس تم اس کو سمجھو ۔ ان شا۔ اللہ ۔ ہم سے محمد بن موی بن متوکل رضی الله عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے عباس بن عمرو فقی سے ، انہوں نے ہشام بن حکم سے روایت کی کہ ایک آدمی نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ کیا اللہ تبارک و تعالیٰ کے لئے رضامندی اور ناراضگی ب ؟ تو آپؑ نے فرمایا ہاں ۔ لیکن یہ الیما نہیں جسیا کہ مخلوقات میں پایا جاتا ہے ۔ اس لیے کہ رضا و غصنب کا جب کسی پر غلبہ ہوتا ہے تو وہ اس کو ایک حالت سے دوسری حالت میں عبدیل کردیتا ہے ۔ جو اثر قبول کرتا ہے ۔ مرکب ہے ۔ اشیاء کا اس میں وخول ہے ۔ اور ہمارے خالق میں کسی شے کا وخول نہیں ہے وہ واحد ہے باعتبار ذات یکتا ہے ۔ اور حقیقت کے لحاظ سے یکہ و تہا ہے ۔ تو اس کی رضا اس کا ثواب ہے اور اس کا غصہ و ناراضگی عقاب ہے بغیر اس کے کہ کوئی شے اس میں داخل ہو مجروہ اس کو بیجان میں بسلا کرے اور ایک حال سے دوسرے حال میں منتقل کردے یہ تو عاجز، محتاج مخلوق کی صفت ہے ۔ وہ تو الیہا باہر کت ، بلند ، قوی ، غالب ہے کہ جس کو مخلوق کی کسی شے کی حاجت نہیں اور تمام مخلوق اس کی محتاج ہے ، اس نے اشیاء کو بغیر کسی حاجت اور سبب کے بطور اختراع و ایجاد پیدا کیا ۔ ہم سے احمد بن حن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حس بن علی سکری نے بیان کیا ، انہوں نے کما کہ ہم سے محمد بن ذکریا جوہری نے بیان کیا ، انہوں نے جعفر بن محمد بن عمارہ سے ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے صادق جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیمما السلام سے دریافت کیا کہ اے فرزند رسول مجی بلیئے کہ کیا اللہ عزوجل کے رضا اور غصہ و ناراضگی ہے تو آئے نے فرمایا ہاں ۔ اور یہ الیما نہیں ہو تا جو مخلوق میں ہو تا بے لیکن اللہ کا غفنب اس کا عماب ہے اور اس کی رضا اس کا ثواب ہے ۔

#### باب (۲۷) الله عزوجل کے قول

#### " ونف**خ**ت فیہ من روحی "کے <sup>معنی</sup>

(۱) ہم ہے حمزہ بن محمد علوی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد کے حوالے سے خبر دی ، انہوں نے ابن ابوعمیر سے ، انہوں نے عمر بن اذبنہ سے ، انہوں نے محمد بن مسلم سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے اللہ کے قول و نفخت فید من روحی (سورة حجر ۲۹ اور ص ۲۷) \* اور میں اس میں اپن (طرف سے) روح پھونک دوں \* کے معنی کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ روح بس کو اللہ نے بتنا ، جس کو برگزیدہ بنایا ، جس کو ضلق کیا اور جس کی نسبت اپن طرف دی اور جس کو تمام ارواح بر فعنیلت دی بھراس کو عکم دیا کہ اس میں سے آدم میں پھونکی جائے ۔

(۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے ابن فضال سے انہوں نے طبی اور زرارہ سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ بے شک اللہ تبارک و تعالی احد اور صمد ہے اس میں کوئی شگاف و کھو کھلا بن نہیں ۔ اور روح اس کی مخلوق میں سے ایک خلق ہے جو مدد ، تائید اور قوت ہے جس کو اللہ نے رسولوں اور مومنوں سے دلوں میں رکھا ہے۔

(٣) ہم ہے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن ابوں ابوعبداللہ کوئی نے ، انہوں نے محمد بن اسمعیل برکی ہے ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے جسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے محمد فلے کہا کہ ہم ہے برانہوں نے عبدالحمید طائی ہے ، انہوں نے محمد بن مسلم ہے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام ہے دریافت کیا کہ اللہ کے قول "ونفخت فید من روحی " سے کیا مراد ہے ، یہ " نفضخ " (بجوتکنا) کسیا ہے ، تو آپ نے فرمایا کہ روح ہوا کی طرح متحرک ہے اور اس کا نام اس لئے روح رکھا گیا کہ وہ " ربح " (ہوا) ہے مشتق ہے اور اس کو لفظ روح پر ثکالا گیا ہے اس لئے کہ روح ربح کی ہم جنس ہے ۔ اور اس کو اپن ذات کی طرف شوب کیا ہے کیونکہ اس کو تنام ارواح پر گزریدہ کیا ہے جس طرح کہ ایک " بیت " (گھر) کو تنام گروں میں سے منتخب کیا ہے ۔ پھر اس نے فرمایا " بیتی " (میرا کرزیہ کیا ہے جس طرح کہ ایک " بیت " (گھر) کو تنام گروں میں سے منتخب کیا ہے ۔ پھر اس نے فرمایا " بیتی " (میرا کھر) اور تنام رسولوں میں سے ایک رسول کے لئے کہا " فلیلی " (میرا دوست) اور اس کی دوسری مثالیں ۔ اور یہ سب کی سب محلوق ، نو پید و پرورش کردہ اور تد بیر کردہ ہیں ۔

. ) ہم سے محمد بن موسیٰ بن متو کل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے اپنے والد

سے بیان کیا ، انہوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے عمر بن اذینہ سے ، انہوں نے ابو جعفر الاصم سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے اس روح کے بارے میں جو آدم علیہ السلام میں اور اس روح کے بارے میں جو عین علیہ السلام میں تھی دریافت کیا ۔ آپ نے فرمایا کہ دو روحیں ہیں جو خلق کردہ ہیں ، ان دونوں کو منتخب کیا اور چنا ۔ آدم علیہ السلام کی روح اور عین علیہ السلام کی روح ۔

(۵) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل برکی سے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن عباس نے بیان کیا ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے سیف بن عمیرہ سے ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے نے فرایا " من قدر تی " (ائن قدرت سے) ۔

(۲) ہم ہم محمد بن احمد بن سانی ، حسین بن ابراہیم بن احمد بن ہشام المتب اور علی بن احمد بن محمد بن عمران رضی الله عضم نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن ابوعبداللہ کوئی نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن اسمعیل بر کی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عبیں بن اسمعیل بر کی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبیں بن ہشام نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبیں بن ہشام نے بیان کیا ، انہوں نے عبدالکر یم بن عمرو سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے الله عزوجل کے قول " فاذا سویته و نفخت فیه من روحی " کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ غروجل کے قول " فاذا سویته و نفخت فیه من روحی " کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ کے ایک مخلوق کو پیدا کیا اور ایک روح کو پیدا کیا ۔ پھر ایک فرشتہ کو حکم دیا کہ وہ اس کو اس میں پھونک دے پھر یے کہ اس روح کی وجہ سے قدرت الهیٰ میں ذرا بھی نقص و کمی واقع نہیں ہوئی بلکہ وہ اس کی قدرت سے ہے۔

باب (۲۸) الله عزوجل کے مکان، زمان، سکون، حرکت، نزول، صعود اور انتقال کی نفی

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن عینی سے ، انہوں نے حسن بن مجبوب سے ، انہوں نے ابی حمزہ بٹائی سے ، انہوں نے کہا کہ نافع بن ازرق نے ابوجعفر (امام محمد باتر) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ مجھے بتا ہے کہ اللہ کب سے ہوا ، تو آپ نے فرمایا ، تیرے سے ہلاکت ہو تو تھے بتا کہ وہ کب سے ہوا ۔ اس کی ذات پاک و پاکیزہ ہے جو لم میزل و لا میزال ہے ، فرو ہے ، صمد ہے نہ اس کے بیوی ہے نہ بیج ہیں ۔

(٢) ہم سے احمد بن محمد بن يحيي عطار رحمد الله في بيان كيا ، انہوں في الله سے انہوں في احمد بن محمد بن

عین سے انہوں نے حسن بن سعید سے انہوں نے قائم بن محمد سے انہوں نے علی بن ابو حمزہ سے انہوں نے ابوبھیر سے انہوں نے کہا کہ ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام کے یاس ایک آدمی آکر کھنے نگا کہ اے ابوجعفر آپ تھے بتایت کہ آپ کا رب کب سے ہے ؟ تو آٹ نے فرمایا کہ تیرا برا ہو ۔ یہ تو اس شے کے لئے کہا جاتا ہے جو پہلے نہ ہو اور بعد میں ہوجائے اور کب ہوئی ۔ بے شک میرا رب بغیر کسی کیفیت کے ہمدیثہ جی تھا اور اس کے لئے ہونا (وجود) نہیں تھا ۔ اس کے وجود كے لئے "كيف" نہيں تھا، نه اس سے لئے "اين " (كبال) تھا - نه وہ كسى چيز ميں تھا، نه كسى چيز پر تھا اس نے اپنے لئے کوئی جگہ نہیں بنائی اور یہ تکوین اشا۔ کے بعد وہ توی و قادر ہوا ۔ یہ قبل وجود اشاء ضعیف و عاجزتھا ، یہ وہ قبل تخلق اشیاء وحشت میں بسکا تھا ، نه وہ تخلیق کردہ اشیاء کے مشابہ تھا ، نه وہ این سلطنت و ملیت پیدا کرنے سے (قادر ہونے) سے خالی تھا ، ند اس کے جانے کے بعد وہ خالی و تہا ہوگا ۔ وہ بغیر حیات کے ہمیشہ سے بی ہے اور مالک قادر ہے قبل اس کے کہ وہ اشیاء کو پیدا کرے اور وہ مالک جہار ہے وجود کے انشاء کے بعد بھی ۔ اس کے وجود کے لئے مذکیف (کس طرح) اوریذ این (کہاں) ہے سند اس کے لئے حد ہے اورید وہ کسی مشابہ شے سے پہچانا جاتا ہے ،ید وہ طول بقاء کی وجہ سے وہ بوڑھا ہوتا ہے ۔ وہ کسی شے کی وجہ سے غش نہیں کھاتا اور کوئی شے اس کو خوف میں بسکا نہیں کرتی ۔ تمام اشیاء اس کے خوف سے غش کھا جاتی ہیں ، وہ ادھار زندگی کے بغیر می ہے اور نہ وہ عالم وجود ہے وصف کیا گیا ہے ، نہ وہ محدود کیفیت ہے ، نہ اس کے نشان کو پہچانا گیا ہے نہ کوئی جگہ جو کسی چیز کے پڑوس میں ہو بلکہ وہ حی سے پہچانا جاتا ہے وہ مالک ہے جس کی قدرت و ملکیت ہمدیثہ سے ہے اس نے جو چاہا پیدا کیا اپنی مشیت سے جس طرح چاہا ۔اس کی صد بندی اور تبعین (کرے کرنا) نہیں کی جاسکتی ۔ اس کو فنا بھی نہیں ۔ وہ بغیر " کیف " (کس طرح) کے اول ہے اور بغیر " این " (کہاں) کے آخر ہے ۔ اور ہر چیز ہلاک ہونے والی ہے سوائے اس کی ذات کے اس کے لئے خلق اور امر ہے ۔۔ الله رب العالمين كي ذات بابركت ب - اے سوال كرنے والے جھ پر بلاكت واقع ب - ب شك ميرے رب كواوبام جمیا نہیں سکتے اور نہ شبات اس کو آثار سکتے ہیں ۔ نہ وہ کسی شے کے قرب وجوار میں ہے اور نہ کوئی شے اس کے پڑوس میں ہے اور مذاس پر حادثات واقع ہوتے ہیں ۔ کسی چیزے کرنے پر اس سے باز برس نہیں کی جاسکتی ، مدوہ کسی شے بر واقع ہوتا ہے ، اور ند اس کو او نکھ اور نیند آتی ہے ، آسمان و زمین اور ان کے درمیان اور مٹی کے نیچ جو کچھ ہے اس کا

(٣) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے بیان کیا انہوں نے ابول نے ابول نے ابول نے ابول نے بیان کیا انہوں نے احمد بن ابونعر سے ، انہوں نے ابول نے ابول نے ابول نے ابول نے ابول نے ابول کے انہوں نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام کے ، انہوں نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام کے پاس ایک یہودی عالم آیا اور آپ سے کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کا رب کب سے ہوا ؟ تو آپ نے اس سے فرمایا ، کہ

کی امت سے سفارش کنندہ بن گئے تو آپ نے مناسب نہیں سکھا کہ اپنے بھائی موسیٰ علیہ السلام کی سفارش کو رو کرویں آپ نے اپنے پروردگار عزوجل کی طرف رجوع فرمایا اور پھر تخفیف کی خواہش کا اظہار کیا تااینکہ ان کو یانچ منازوں تک محدود كرديا به زيد ( بن على بن الحسين) نے كما كه يدركرامي! آپ صلى الله عليه وآله وسلم نے الله عزوجل كى طرف كس لئے رجوع نہیں فرمایا اور یانچ نمازوں کے بعد کم کی درخواست نہیں فرمائی ؟ تو آپؑ نے فرمایا کہ میرے بیٹے! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چاہا کہ این امت کے لئے پیاس ننازوں کے اجر کے ساتھ تخفیف حاصل کریں اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کے مطابق " من جاء بالحسنة فله عشر امثالها " (سوره انعام سآيت ١١١) " جو شخص اليب فيكي لائے تو اس سے لئے اس نیکی کا دس گنا ہے ۔" کیا تم کو معلوم نہیں کہ جب آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم زمین پر تشریف لائے ۔ جبرئیل علیہ السلام نازل ہوئے اور فرمانے لگے کہ اے محمد! بے شک آپ کا رب آپ کو سلام کہلواتا ہے اور فرماتا ہے کہ یہ یانچ منازیں پیاس کے بدلے میں ہیں ما يبدل القول الدى وما انا بظلام للعبيد (مورة ق -آیت ۲۹) " میرے تول میں تبدیلی نہیں ہوتی اور میں بندوں پر ظلم کرنے والا نہیں ہوں -" انہوں نے کہا کہ اے یدر کرای ! کیا اللہ تعالیٰ کا وصف مکان کے ساتھ نہیں کیا جاسکتا ؟ تو آپ نے فرمایا کہ ہاں ، اللہ تعالیٰ کی ذات اس سے بلند د بالا ہے تو میں نے عرف کما کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے یہ کہنا کہ تم لینے رب کی طرف واپس جاؤ کا کیا مطلب ہے ؟ تو آپ نے جواب دیا کہ اس کا مطلب و مفہوم وبی ہے جو حضرت ابراہم علیہ السلام کے قول " انی ذاهب الی ربی سیدین " (سورة صافات - آیت ۹۹) " سی لین پروردگار کی طرف جارہا ہوں وہ بھے کو بہت جلد راہ راست و کھائے گا ۔ کا بے ۔ اور وی مقصود قول موسیٰ علیہ السلام کا ہے " عجلت الیک رب لتوضی " (طه - ۸۲) " میرے رب س نے تیری طرف آنے س جلدی کی تاکہ تو رامنی رہے -" اور وی مطلب الله کے اس قول کا ہے " ففر وا الی الله " (الذایات - ۵۰) " پس تم اللہ کی طرف بھاگو " بینی (تم سیت اللہ كا في كرو) ساك ميرے بينے كعب الله كا كر ب جس نے الله ك كركا في كيا اس نے الله كى طرف قصد و اراده كيا اور مسجدیں الله کا گھر ہیں ۔ جس نے اس گھر کی طرف قصد کیا اس نے اللہ کی طرف قصد و ارادہ کیا اور تنازی جب تک تناز س معروف ہے تو وہ اللہ جل جلالہ کے سامنے کمرا ہے اور مقام عرفات میں وقوف کرنے والے الله عزوجل کے سلمنے وقوف کررہے ہیں ۔اور بے شک اللہ حبارک و تعالیٰ کا اس کے آسمانوں میں نکڑے (حصے) ہیں پس جو شخص ان کی طرف جرسا با جاتا ہے تو وہ اللہ کی طرف جرسایا جاتا ہے ۔ کیا تم نے نہیں سنا کہ وہ فرماتا ہے " تعرج الملائكة والروح اليه, " (المعارج - ٣) " ملائك اور روح (روح الامين) اس كى طرف چرصت مين " اور عزوجل يه محى فرماتا ب " اليه بصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه " (الفاطر - ١) " اس تك ياك وياكيزه كامات بمنحة إس اور عمل صالح کو وہ خود بلند کرتا ہے ۔

(۹) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یمی مطار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اجموں نے ابن بیان کیا ، انہوں نے محمد بن اور مہ سے ، انہوں نے ابن مجبوب سے ، انہوں نے اسلاسے ، انہوں نے اسلاسے ، انہوں نے مفضل بن عمرو سے ، انہوں نے سالح بن حمزہ سادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا جس نے خیال کیا کہ اللہ کسی چیز انہوں نے فرمایا جس نے خیال کیا کہ اللہ کسی چیز سے یا کسی چیز سے بوتا تو وہ محمول (اٹھایا ہوا) ہوتا اور اگر کسی چیز سے ہوتا تو محمد ( نونید) ہوتا ۔

(۴) میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے لینے والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے لینے والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے ابن مجبوب سے ، انہوں نے حماد بن عمرو سے ، انہوں نے ابنوں نے ابن محبوب بولا جس نے خیال کیا کہ اللہ عزوجل کسی شے میں یا کسی شے سے یا کسی شے سے یا کسی شے میں یا کسی شے سے یا کسی شے بر ہے ۔

اس کتاب کے مصنف رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اللہ عزدجل کسی جگہ میں نہیں ہے اس کی ولیل یہ ہے کہ تمام جگہیں حادث ہیں اور دلیل ثابت ہوتی ہے اس پر کہ اللہ عزوجل قدیم ، نتام جگہوں سے پہلے ہے ۔ اور یہ درست نہیں کہ غن قدیم اس چیز کا محتاج ہوجو اس سے غنی و بے نیاز ہے ۔ اور نہ وہ چیز سے متغیر ہوتا ہے جو اس سے پہلے موجود نہ ہو پس یہ امر صحے ہے کہ وہ کسی جگہ میں نہیں ہے جس طرح کہ وہ ہمیشہ الیا رہا اور اس کی تصدیق اس روایت ذیل سے

(۱۱) جو ہم ہے احمد بن قطان نے بیان کی ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے احمد بن یحیٰ بن ذکریا قطان نے بیان کیا ،
انہوں نے بکر بن عبداللہ بن جبیب ہے ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے تمیم بن بہلول نے لینے والد ہے ، انہوں نے سلیمان
بن حفص مروزی ہے ، انہوں نے کہا کہ میں نے جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیجماالسلام سے عرض کیا کہ کیا یہ جائز
ہے کہ اللہ عزوجل کمی جگہ میں ہے ، تو آپ نے فرمایا کہ اللہ کی ذات پاک و پاکیزہ ہے اور وہ اس سے بلند ہے ۔ اگر وہ
کسی مکان میں ہو تا تو وہ محدث (نوپید) ہو تا اس لئے کہ مکان میں ہونے والا مکان کا محتاج ہے اور احتیاج محدث کی صفات ہے ۔

(۱۱) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے علی بن عباس سے ، ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے علی بن عباس سے ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے علی بن عباس سے ، انہوں نے حصل انہوں نے حصل (امام موسی انہوں نے حسن بن راشد سے ، انہوں نے بیعقوب بن جعفر جعفری سے ، انہوں نے ابو ابراہیم موسیٰ بن جعفر (امام موسی کاظم) علیم السلام سے روایت کی کہ آنجناب نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہمیشہ بغیر زمان و مکان کے رہا ہے اور وہ اب

معی الیما بی ہے جلیما کہ تھا ۔ کوئی جگہ اس سے خالی نہیں ، وہ کسی مکان پر قابض نہیں اور نہ وہ کسی مکان میں اتر تا ہے مايكون من نجوس ثلثلة الاهو رابعهم ولا خمسة الاهو سادسهم ولا ادنى من ذالك ولا اكثر الاهو معهم اين ماكانوا (سورة مجادله سآيت ) "جب تين آدميوں سي سرگوشي وكانا مجوى بوتى بے تو ود ان کا چوتھا ہوتا ہے اور جب یانج میں ہوتی ہے تو وہ ان کا چھٹا ہوتا ہے اس سے کم ہوں یا زیادہ مگر وہ ان کے ساتھ ہوتا ہے جہاں کہیں ہوں ۔" اس کے اور اس کی مخلوق کے درمیان غیر خلق شدہ حجاب نہیں ہے ۔ وہ بغیر کسی حجاب سے یردہ میں ہے اور بغیر ستر میں پوشید گی کے وہ چھیا ہوا ہے ، کوئی معبود نہیں ہے سوائے اس کبر متعال کے ۔ ہم سے ابوطالب مظفر بن جعفر بن مظفر علوی سمر قندی رضی الله عنه نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفرین محمد بن مسعود سے انہوں نے لینے والد محمد بن مسعود عیاثی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن اشیب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھے ہارون بن عقبہ خرای نے بتایا انہوں نے اسد بن سعید نحی سے ، انہوں نے کہا کہ بھے کو عمرو بن شمر نے خبر دی ، انہوں نے جابر بن یزید جعفی سے ، انہوں نے کہا کہ محمد بن علی الباقر (امام محمد باقر) علیما السلام نے فرمایا: اے جابر اہل شام کی کتن بڑی تہمت ہے اللہ عزوجل پر کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ جس وقت آسمان کی طرف حلاتو اس نے اپنا قدم بیت المقدس کی پطان پر رکھا اور اللہ کے بندوں میں سے ایک بندہ نے اس سے قدم کو اکیب مختارہ پر بنا دیا ۔ بھر اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہم کو حکم دیا کہ ہم اس کو مصلی بنائیں ۔ اے جابر ا الله حبارک و تعالیٰ کا کوئی نظیر و مشابہ نہیں ہے ۔ وہ وصف کنندگان کی تعریف سے بلند ہے اور وہم و خیالات کے گھوڑے دوڑانے والوں کے وہم و خیال سے کمیں بڑھ کر شان والا ہے ۔ اور ناظرین کی آنکھوں سے یوشیدہ ہے وہ زائل ہونے والوں کے ساتھ زائل نہیں ہوتا اور ڈوسینے والوں کے ساتھ ڈوبتا نہیں ہے۔اس کی طرح کوئی شے نہیں اور وہ سننے والا جاننے والا ہے ۔

(۱۲) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے علی بن ابراہیم بن ہاشم ہے ، انہوں نے ابوالحسن موئی بن جعفر انہوں نے ابوالحسن موئی بن جعفر انہوں نے کہا کہ سفیان ٹوری نے ابوالحسن موئی بن جعفر (اہام موسی کاظم) علیہ انسلام کو جبکہ وہ صغیرالسن تھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا اور لوگ ان کے سامنے سے گزر رہے تھے تو سفیان نے ان سے کہا کہ لوگ طواف کراتے ہوئے آپ کے آگے سے گزر رہے ہیں تو آپ سے فرمایا کہ میں اس کی نماز پڑھ رہا ہوں جو ان سب سے مجھ سے زیادہ قریب ہے ۔

(۱۵) ہم سے احمد بن حسن قطان اور علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے بکر بن عبداللہ بن جیب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے محمد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حکم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالرحمن بن اسود نے انہوں نے جعفر بن محمد سے ،

انہوں نے اپنے والد علیما السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے دویہودی دوست (جانے والے) تھے جو اللہ کے رسول موتی پر ایمان لائے ہوئے تھے اور انہوں نے حضرت محمد رسول الله صلى الله علميه واله وسلم کو خبر دی تھی اور ان دونوں نے اس کو سنا بھی تھا اور ان دونوں نے توریت اور ابراہیم و موسی علیما السلام سے صحیوں کو بھی پڑھا تھا اور وہ دونوں پہلی کتابوں کے علم سے بھی آگاہ تھے ، پس جبکہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اسپنے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اپنے یاس بلالیا تو وہ دونوں آئے اور لوگوں سے ان کے بعد کے صاحب الامر کے متعلق دریافت کررہے تھے اور کہد رہے تھے کہ کبھی کسی نبی کو موت نہیں آئی گرید کہ اس سے بعد اس کی امت سے امر سے لئے ایک خلید ہوتا ہے جو اس کے اہل ست میں سب سے زیادہ قرامت میں قریب ہوتا ہے جو انتہائی اہمیت اور بری شان والا ہوتا ہے مجران دونوں میں سے ایک نے اسینے ساتھی سے کہا کہ کیا تم اس نی کے بعد صاحب الامر کو پہچانے ہو ؟ دوسرے ساتھی نے کہا مجھے اس کا علم نہیں مگر میں اس کو اس صفت کے ساتھ جانتا ہوں جو میں نے توریت میں یائی ہے ۔ وہ یہ کہ اس کے سرکے الگے حصہ کے بال صاف ، زردی مائل چرہ ہوگا لیں وہ رسول الله کا قوم میں سب سے قریب تر فرد ہوگا ۔ بچر وہ مدینے میں واخل ہوئے اور ان دونوں نے خلیف کے بارے میں دریافت کیا تو ان دونوں کو ابو بكر كے متعلق بتايا گيا ۔ جب انہوں نے ان كى طرف ديكھا تو كہنے لگے كه يه ممارا مطلوب شخص نہيں ہے - بجر ان دونوں نے ان (حصرت ابو بکر) سے کہا کہ آپ کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کیا قرابت ہے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں ان کے خاندان کا ایک فرد ہوں اور وہ میری بیٹی عائشہ کے شوہر ہیں ۔ ان دونوں نے کہا کہ اس کے علاوہ بمی کوئی اور رشتہ ہے ؟ تو انہوں نے کہا نہیں ۔ وہ دونوں کہنے لگے کہ یہ تو کوئی قرابت و رشتہ داری نہیں ہوئی ۔ ان دونوں نے ان سے کہا کہ آپ ہمیں بتائیے کہ آپ کا رب کہاں ہے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ وہ سات آسمانوں کے اور ہے ۔ وہ دونوں کینے لگے کہ اس کے علاوہ کچے اور ؟ انہوں نے جواب دیا نہیں ۔ وہ دونوں کینے لگے کہ آپ ہمیں اس شخص کی طرف رمنائی فرمایئے جو آپ سے زیادہ عالم ہو اس لئے کہ آپ دہ شخص نہیں ہیں جس کی صفت ہم نے توریت میں پائی ہے کہ وہ اس نی کا وصی اور خلینہ ہوگا ۔آپ نے فرمایا کہ ان دونوں کی اس بات سے انہیں (ابوبکر) غصر آگیا اور ان دونوں ہے ان کو رنج پہنیا ۔ پھر انہوں نے ان دونوں کو حفزت عمر کی طرف بھیج دیا ۔ اس کا سبب یہ تھا کہ حفزت عمر معروف و مشہور تھے اس کے لئے کہ اگر وہ دونوں کسی چیز کی وجہ سے ان کی طرف متوجہ ہوں گے تو وہ ان دونوں کی سخت گرفت كريں گے \_ پس جب وہ دونوں ان كے ياس آئے تو انہوں نے كہا كہ اس نئ سے آپ كى كيا قرابت و رشتہ دارى ہے ؟ تو حصرت عمر نے کہا کہ میں ان کے خاندان سے ہوں اور وہ میری بدی حفصہ کے شوہر ہیں ۔ وہ دونوں کہنے لگے کہ كيا اس كے علاوہ بھى كوئى رشتہ ہے ؟ تو انہوں نے (عمر) كہا كہ نہيں ۔اس پران دونوں نے كہا كہ يہ تو كوئى رشتہ دارى نہیں ہے اور نہ یہ وہ صفت ہے جس کو ہم نے توریت میں پایا ہے ۔ پھر دہ دونوں کہنے گئے کہ آپ کا رب کمال ہے ؟

انہوں نے جواب دیا کہ سات آسمانوں کے اوپر ہے ۔ ان دونوں یہودیوں نے کہا کیا اس کے علاوہ نہیں ہے ؟ تو انہوں (عمرٌ) نے کہا نہیں ۔ ان دونوں نے کہا کہ آپ ہماری رہمنائی اس شخص کی طرف فرماییئے جو آپ سے زیادہ عالم ہو تو انہوں نے ان دونوں کی حفزت علیٰ کی طرف رہمنائی فرمائی ۔ جب ان دونوں نے آگر ان کو دیکھا تو ایک نے دوسرے ساتھی سے کہا کہ یہ شخص وی ہے جس کی صفت ہم نے توریت میں پائی ہے ۔ بے شک یہی اس نی کا وصی اور اس کا ضلیفہ اور اس کی جین کا شوہر ہے ، سبطین کے والد اور ان کے بعد حق کو قائم کرنے والے ہیں ۔ پھر ان دونوں یہودیوں نے علی علیہ السلام سے کہا کہ اے شخص آپ کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کیا قرابت ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ وہ میرے بھائی ہیں اور میں ان کا وارث و خلیفہ ہوں اور سب سے پہلے ایمان لایا ہوں اور میں ہی ان کی بیٹی فاطمہ کا شوہر ہوں ۔ ان دونوں نے آپ سے کہا کہ یہی قابل فخر قرابت اور قریبی منزلت ہے اور یہی وہ صفت ہے جس کو ہم نے توریت میں ماما ہے ۔ بھر وہ دونوں کہنے گلے کہ آپ کا رب عزوجل کماں ہے ؟ تو علی علیہ السلام نے ان دونوں سے فرمایا کہ اگر تم ماہو تو میں تم دونوں کو اس سے آگاہ کروں جو جہارے ہی موئ علیہ السلام کے عہد میں ہوا اور اگر جہاری خواہش ہو تو میں اپنے نبی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ میں جو ہوا اس سے آگاہ کروں ۔ وہ رونوں کہنے لگے کہ آپ ہم کو ہمارے نی موئ علیہ السلام کے زمانہ سے متعلق بنایئ - حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ جار فرشتے آئے ایک فرشتہ مشرق سے ، دوسرا مغرب سے ، تعیرا فرشتہ آسمان کی جانب سے اور چوتھا زمین کی طرف سے ، مشرق والے فرشتہ نے مغرب کی طرف سے آنے والے فرشتہ سے کہا کہ تم کہاں سے آئے ہو ؛ اس نے جواب دیا کہ میں لینے رب کی طرف سے آیا ہوں اور مغرب والے نے مشرق والے فرشتہ سے کہا کہ تم کہاں سے آئے ہو ؟ اس نے کہا کہ میں اپنے رب کی طرف سے آیا ہوں ۔آسمان سے اترفے والے فرشتہ نے زمین پرسے آنے والے فرشتہ سے کہا کہ تم کمال سے آئے ہو ؟ اس نے جواب دیا کہ میں اپنے رب کے پاس سے آیا ہوں اور زمین سے آنے والے فرشتہ نے آسمان سے نازل ہونے والے فرشتہ سے کما کہ تم کماں سے آئے ہو تو اس نے مجی یہ کما کہ میں اپنے رب کی طرف سے آیا ہوں - لی یہ وہ واقعہ ہے جو تم دونوں کے نبی موسیٰ علیہ السلام سے عہد میں ہوا لیکن جو کچھ ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے عهد س ہوا تو کتاب محکم س اللہ کا قول ہے مایکو ن من نجواے ثلثة الا مو رابعهم ولا خمسة الا مو سادسهم ولا ادنئ من ذلك ولا اكثر الا هو معهم اين ماكانوا (سورة مجاوله - آيت >) " تين آوميول س کوئی خفیہ مشورہ ہوتا تو ان کا چوتھا اللہ ہوتا ہے ۔ اور یانج ہوتے ہیں تو ان کا چھٹا اللہ ہوتا ہے کہ اس سے کم یا زیادہ مگر وہ ان سے ساتھ ہوتا ہے جہاں کہیں ہوں " ان دونوں یہودیوں نے کہا کہ جہارے دونوں ساحبوں (ساتھیوں) کو کون سی چیز مافع ہوئی کہ آپ کو آپ کے اس مقام پررکھیں جس کے آپ اہل ہیں ۔ پس اس ذات کی قسم جس نے مویٰ علیہ السلام پر توریت نازل فرمائی بدیشک آپ ہی صحیح نطیعہ ہیں ۔ ہم آپ کی صفت این کتابوں میں یاتے ہیں اور

جس کو ہم اپنے کنیوں (عبادت گاہوں) میں پڑھتے ہیں ۔ بے شک آپ ہی اس امر کے زیادہ حقدار ہیں اور اس شخص سے بڑھ کر ہیں جس نے تم پر غلبہ عاصل کر کے اس پر قبضہ کرایا ۔ تو علی علیہ السلام نے فرمایا ان دونوں نے خود کو بڑھایا اور مجھ کو پہنچھے کردیا ۔ اور ان دونوں حصرات کا حساب اللہ عزوجل پر ہے ۔ وہ دونوں کھڑے کئے جائیں گے اور ان سے بازپرس کی جائے گی ۔

(۱۷) ہم سے ابو عبداللہ حسین بن محمد اشانی رازی عادل کلخ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن مہرویہ تروین نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن مہرویہ تروین نے بیان کیا ، انہوں نے داؤد بن سلیمان فراء سے ، انہوں نے علی بن موئ الرضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے روایت انہوں نے اپنے پدرگرمی سے ، انہوں نے اپنے آباء کرام سے ، انہوں نے امیرالمومنین حصرت علی علیہم السلام سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جب موئ بن عمران نے لینے رب سے سرگوشی کی اور کہا کہ اے میرے رب ایکیا تو جھے بھار رہا ہوں یا قریب ہے کہ میں جھے سے سرگوشی کروں تو اللہ جل جلالہ نے ان کی طرف وجی فرمائی کہ جس نے جھے کو یاد کیا میں اس کا جلیس و ہمنشین ہوں ۔ موئ کہنے گئے کہ اے میرے پروروگار

میں اس کیفیت میں ہوں کہ تیری جلالت کو ظاہر کروں اور تیرا ذکر کروں تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا اے موئی! تم ہر حال میں میرا ذکر کرو۔

(۱۸) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابھوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل برکی نے انہوں نے علی بن عباس سے ، انہوں نے علی بن عباس سے ، انہوں نے علی روز بن بن بعفر (اہم موسی کا ظم) حسن بن راشد سے انہوں نے بیعتوب بن بعفر بعفری سے ، انہوں نے ابوابراہیم موسی بن بعفر (اہم موسی کا ظم) علیماالسلام سے صدیت بیان کی کہ انہوں فرمایا کہ ان کے ساتھ کچھ لوگوں کا ذکر کیا گیا کہ وہ سے خیال کرتے ہیں کہ اللہ عبارک و تعالیٰ آسمان زبریں پرنازل ہوتا ہے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ اللہ نازل نہیں ہوتا ہے اور نہ وہ محتاج نزول ہے ۔ اس کا نظارہ قرب و بعید میں برابر ہے ۔ کوئی قریب اس سے دور نہیں اور کوئی بعید اس سے قریب نہیں ، وہ کسی کا محت نہیں بلکہ ہر ایک اس کا محتاج ہو اس کے دور نہیں اور کوئی بعید اس سے قریب نہیں ، وہ کسی کا محت نہیں بلکہ ہر ایک اس کا محتاج ہو اس کہ دو اس کہ دو اس کو تقس اور زیادتی سے منبوب کرتا ہے یہ محرک اس کا محتاج ہو اس کو حرکت دے یا وہ اس کے ذریعہ حرکت کہ کہیں تم اس کی تعریف نقص ، زیادتی یا تحرک یا زوال یا انہوں کہ کہیں تم اس کی تعریف نقص ، زیادتی یا تحرک یا زوال یا انہوں کہ کہیں تم اس کی تعریف کو ک ناد وقت شک میں بھا ہوجاؤ اور اس کی تعریف نقص ، زیادتی یا تحرک یا زوال یا انہوں کہ بیشتا سے کرد کے والوں کی نعمت اور نعت بیان کرنے والوں کی نعت وصف اور وہم و مگان کے والے کے تواہم سے بلند شان والا ہے ۔ اور تم اس غالب رحیم ہر وقت قیام اور سجدہ کرنے والوں کے ساتھ رخ

(۱۹) · اور انبی اسناد کے ذریعہ حسن بن راشد سے ، انبوں نے بیعقوب بن جعفر سے ، انبوں ابوابراہیم (امام موسی کاظم) علیہ السلام سے کہ انبوں نے کہا کہ میں یہ نہیں کہنا کہ وہ قائم ہے کیر اس کو اس کی جگہ سے ہنادوں اور یہ میں اس کو کسی جگہ میں محدود کردوں جس میں وہ ہو اور یہ میں اس کی یہ تعریف کرتا ہوں کہ وہ کسی سہارے اور اعضاء و جوارح کے ذریعہ کسی شے میں حرکت کرتا ہے سیں اپنا منہ کھولے بغیر کسی لفظ سے اس کی تعریف نہیں کرتا ہوں لیکن جوارح کے ذریعہ کسی شے میں حرکت کرتا ہے سیں اپنا منہ کھولے بغیر کسی لفظ سے اس کی تعریف نہیں کرتا ہوں لیکن جسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے خود فرمایا کن فیسکون " (ہو جا اپس وہ ہوگیا) اپنی مشیت و ارادہ سے نفس میں بغیر کی تردد کے ۔ وہ فرد ہے ، صمد ہے ، وہ اپنی سلطنت میں کسی شریک کا محتاج نہیں اور نہ کوئی اس کے لئے اس کے علم کے دروازوں کو کھونتا ہے ۔

(۲۰) ہم سے محمد بن احمد سنانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں کہا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ اسدی کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے موٹ بن عمران مخعی سے ، انہوں نے اپنے چھا حسین بن یزید نوفلی سے ، انہوں نے علی بن سالم سے

انہوں نے ابوبصیر سے ، انہوں نے ابو عبداللہ الصادق (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ انہوں نے فرمایا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ کا وصف زمان ، مکان ، حرکت ، انتقال و سکون سے نہیں کیا جاسکتا بلکہ وہ زمان ، ومکان اور حرکت و سکون کا خالق ہے ، اللہ کے متعلق جو کچھ کہتے ہیں وہ اس سے کہیں بلند و بالا ہے ۔

(۱۲) ہم سے ابوالحسین محمد بن ابراہیم بن اسحاق عرائی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابوسعید احمد بن محمد بن رمیح نسوی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے جعفر بن محمد حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے جعفر بن محمد حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بشر بن حسن مرادی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بشر بن حسن مرادی نے بیان کیا ، انہوں نے عبدالقدوس سے جو ابن جیب ہیں بیان کیا انہوں نے ابو اسحاق سبیعی سے ، انہوں نے علی بن ابوطالب علیہ السلام سے روایت کی کہ وہ بازار میں تشریف لائے کہ ان انہوں نے علی بن ابوطالب علیہ السلام سے روایت کی کہ وہ بازار میں تشریف لائے کہ ان کی پشت بر بیشت کے بیچھے ایک آدمی تھا جو کہہ رہا تھا قسم بخدا وہ سات پردوں میں چھپا ہوا ہے ۔ تو حفرت علیٰ نے اس کی پشت پر ضرب نگائی ۔ بچر فرمایا کہ وہ ذات کون ہے جو سات پردوں میں پوشیہ ہے ؟ اس نے جواب دیا کہ آپ امیرالمومنین! وہ اللہ ہم نے قرمایا کہ تو نے خطاکی ، تیری ماں تیرے غم میں روئے ۔ اللہ عزوجل اور اس کی مخلوق کے درمیان کوئی حجاب نہیں کیونکہ وہ جہاں کہیں ہوں وہ ان کے ساتھ ہے ۔ وہ شخص کہنے نگا کہ اے امیرالمومنین میری اس بات کا کفارہ کیا ہیں مسکینوں کو کھانا کھلاؤں ؟ آپ نے فرمایا کہ تم جان لو کہ جہاں کہیں تم ہو اللہ تہمارے ساتھ ہے ۔ وہ کھنے لگا کہ اے امیرالمومنین میری اس بات کا کفارہ کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا نہیں تم نے اپنے رب کے غیر کی قسم کھائی ہے ۔ وہ کھنے لگا کہ کیا میں مسکینوں کو کھانا کھلاؤں ؟ آپ نے فرمایا نہیں تم نے اپنے رب کے غیر کی قسم کھائی ہے ۔

(۱۲) ہم سے ابوالحن محمد بن ابراہیم بن اسحاق فاری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابوسید رمیمی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو عبدالعزیز بن اسحاق نے خبر دی انہوں نے کہا مجھ سے محمد بن مارون واسطی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ذکریا کی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے کو سیف جعفر بن محمد کے غلام نے خبر دی ، انہوں نے کہا کہ بھے سے میرے مردار جعفر بن محمد نے لینے والد کے حوالے سے بیان کیا انہوں نے لین جد علیم السلام کے حوالے سے بیان کیا انہوں نے لین جد علیم السلام کے حوالے سے بیان کیا انہوں نے لین جد علیم السلام کے حوالے سے بیان کیا انہوں نے لیت جد علیم السلام کے حوالے سے بیان کیا کہ حسن بن علی بن ابوطائب علیم السلام بناز پڑھ رہے تھے کہ ان کے آگے سے ایک شخص گزرا تو ان کے کسی ہمنشین نے اس کو منع کیا ہی جبکہ آپ نماز سے فارغ ہو کر واپس آئے تو اس سے کہا کہ تم نے اس شخص کو کیوں منع کیا ، اس نے کہا کہ اے فرزند رسول وہ آپ کے اور محراب کے درمیان رکاوٹ بن گیا تھا تو آپ نے فرمایا کہ تو ہلاک ہو ۔ اللہ عروجل مجھ سے زیادہ قریب ہے بہ نسبت اس سے کہ کوئی میرے اور اس کے درمیان حائل ہو ۔

## باب (۲۹) اسماء الهیٰ و اسماء مخلوقین کے معانی کے در میان فرق

بم سے محد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان كيا - انہوں نے محار بن محمد بن محار بمدانى سے ، انہوں نے فتح بن يزيد جرجانى سے ، انہوں نے ابوالحن (امام على رنما) علیہ السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ لطیف ، خبیر ، سمیع ، بھیر ، واحد ، احد اور صمد ہے کہ جو نہ خود کسی سے پیدا ہوا (جنا گیا) اور ند اس نے کسی کو پیدا کیا (جنا) اور کوئی اس کا ہمسر نہیں ہے ۔ وہ اشیاء کا پیدا کرنے والا ، جسموں کو مجسم کرنے والا ، اور صورتوں کو مصور کرنے والا ہے ۔ اگر وہ الیہا ہوتا جس طرح لوگ کہتے ہیں تو خالق مخلوق سے اور پیدا کرنے والا پیدا شدہ سے پہچانا نہیں جاتا ۔ مگر وہ خالق ہے ۔ مخلوق کے اور اس ذات کے درمیان فرق ہے جس نے اس کو جسم ، صورت اور خلق کیا ۔ اس لئے کہ کوئی شے اس کے مشابہ نہیں اور نہ وہ کسی شے کے مشابہ ہے ۔ میں نے عرض کیا کہ آپ نے درست فرمایا ۔ اللہ تعالیٰ مجھ کو آپ پر قربان فرمائے ۔ مگر آپ نے فرمایا کہ وہ احد صمد ہے اور یہ بھی فرمایا کہ وہ كسى شے سے مشابہ نہيں - حالانكہ الله واحد ہے اور انسان بھى واحد ہے - تو كيا وہ (دونوں) واحد نيت ميں متشابه نہيں ہوئے ؟ آپ نے جواب میں فرمایا کہ اے فتع اس نے ایک امر محال کا تذکرہ کیا ۔ الله تعالیٰ تم کو ثابت قدم رکھے ۔ یہ تشبسيه معانی میں ہے ۔ ليكن اسماء ميں اكي بيں اور وہ مسئ (نام ركھا ہوا) پر دلالت كرتے ہيں ۔ اور يہ كه انسان كو اگرچہ واحد کہا گیا تو دراصل اس کے متعلق بتایا گیا کہ وہ ایک جثہ (جسم و بدن) ہے دو نہیں ۔ عالانکہ انسان بذات خود ا کی نہیں ہے اس لئے کہ اس کے اعضاء مخلف ہیں اور اس کے رنگ الگ الگ ہیں ایک جیسے نہیں ہیں اس سے الگ الگ اجزاء ہیں جو برابر کے نہیں ہیں ، اس کا خون اس کے گوشت کا غیر ہے اور گوشت اس کے خون کا غیر ہے ، اس کے یٹے اس کی رگوں کا غیر ہیں ، اس سے بال اس کی کھال سے مختلف ہیں ۔ اس کی سیابی اس کی سفیدی سے مختلف ہے اور اسی طرح نتام مخلوق کا حال ہے ۔ انسان باعتبار اسم واحد ہے ، معنیٰ کے اعتبار سے واحد نہیں ہے اور اللہ جل جلالہ وہ معنی کے اعتبار سے واحد ہے ، اس کے علاوہ کوئی واحد نہیں ہے نہ اس میں اختکاف ہے نہ فرق ہے ، نہ زیادتی ہے نہ کمی ہے ۔ پھریہ کہ انسان خلق کردہ ، مصنوع اجزاء اور متفرق جوہروں سے مرکب ہے اس کے علاوہ وہ انسانی معاشرہ میں ا کیب شے ہے ۔ میں نے عرض کیا کہ میں آپ کے قربان جاؤں آپ نے میری مشکل حل فرما دی ، اللہ آپ سے ہر غم کو دور فرمائے ۔ لیکن آپ کا یہ فرمانا کہ وہ لطبیف خیبر ہے ۔آپ میری خاطر اس کی بھی توضیح و تشریح فرما دیجئے جس طرح کہ آئے نے واحد کی وضاحت فرمائی ہے کیونکہ مجھے علم ہے کہ اس کا لطف باعتبار فضل مخلوق کے لطف کے خلاف ہے ۔ اس کے علاوہ میں چاہتا ہوں کہ آپ میری خاطر اس کی تشریح فرمادیں ۔ تو آپ نے فرمایا کہ اے فتح! ہم نے لطف ، خلق لطیف اور شے لطیف کے ساتھ اس کے علم کے لئے کہا ہے ۔ اللہ تم کو توفیق عطا فرہائے اور تم کو ثابت قدم رکھے کیا

تم کو نظر نہیں آتا کہ نہایت نطیف و غیر نطیف میں اس کی کاریگری کا اثرونشان اور مجمونے جانداروں میں جسے مجر س جرجس کی خلق تطبیف میں اور ان جانداروں میں جو ان دونوں سے چھوٹے ہوں جن کو آنکھیں واضح طور پر نہیں ویکھ سکتیں بلکہ ان کے چھوٹا ہونے کی وجہ سے نر و مادہ اور پہلے پیدا شدہ اور بعد میں پیدا ہونے کا فرق معلوم نہیں ہوسکتا ۔ پس جب ہم نے ان چھوٹی ہستیوں میں اس کے لطف کو باہم جفتی کی رہمنائی ، موت سے بھاگنا اور جو سمندروں کی ہوں مس اور در ختوں کی جھال ، بیابانوں اور چئیل بے آب و گیاہ میدانوں میں ان کے لئے درست و بہتر ہو تا ہے - جمع ہوجانا اور اکیب دوسرے کی بولی کو سجھنا اور ان کے بچوں کا ان کی بولی کو سجھنا اور ان کی غذا کو اپنے بچوں کو طرف منتقل کرنا بھر ان کا سرخ رنگ کا زرد رنگ کے ساتھ اور سفیدی کا سرخ کے ساتھ ملا ہوا ہونا اور وہ حن کی یوری خلقت کو ہماری آنکھیں نہیں ظاہر کر سکتی ہیں اور یہ ان کو ہماری آنکھیں دیکھ سکتی ہیں اور یہ ہمارے ہاتھ ان کا کمس محبوس کر سکتے ہیں تو ہم جان گئے کہ اس مخلوق کا خالق لطیف ہے ، اور اس نے ان چیزوں کی ہیدائش میں لطف سے کام لیا جن کا نام ہم نے رکھا ہے ، اس میں اس کو نہ مشق کرنی پڑی اور نہ اسباب و آلات کی ۔ اور ہم نے یہ بھی سمجھ لیا کہ وہ ہر شے کا صافع ہے تو پھر اس نے کس چیز ہے ان کو بنایا ۔ اللہ خالق ، لطیف ، جلیل نے ان کو بغیر کسی شے کے خلق کیا اور بنایا ۔ ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن لیعقوب کلین نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن محد نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن عبیل سے ، انہوں نے حسین بن خالد سے ، انہوں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے روایت بیان کی کہ آپ نے فرمایا کہ سمجھ لو ، خدا تم کو نیکی سکھائے یہ کہ اللہ تبارک و تعالیٰ قدیم ہے اور قدیم وہ صفت ہے جو عقلمندکی رہنائی کرتی ہے اس پر کہ کوئی شے اس سے قبل نہیں ہے اور نہ کوئی شے اس کی جمیشگی و دوام میں اس کے ساتھ ہے تو ہم پر صفت کے اعجاز کی معیت میں عام عقلاء کے اقرار کے ساتھ ظاہر ہوا کہ اللہ سے پہلے کوئی شے نہیں اور نہ کوئی شے اس کی بقاء و دوام میں اس کے ساتھ ہے اور اس کا قول باطل ہوا جس نے یہ خیال کیا کہ وہ اس کے قبل ہے یا اس کے ساتھ کوئی شے ہے ۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اگر کوئی چیز اس کی بقاء میں اس کے ساتھ ہوتی تو یہ درست نہ ہوتا کہ وہ اس کا خالق ہے اس لیے کہ وہ اس ك ساتھ بميشر سے ب بھر وہ كيوں كر اس كا خالق بوسكتا ہے جو بميشر سے اس كے ساتھ ہے اور اگر كوئى شے اس سے قبل تھی تو وہ شے اول ہوتی مذکہ یہ اور اول کے لئے یہ زیادہ مناسب ہوگا کہ وہ اس اول کا جو دوسرا ہوگیا ہے ، اس کا خالق ہو ۔

کیر آپ نے اللہ تعالیٰ و تبارک کی تعریف ان اسماء سے کی جو مخلوق کے خلق، عبادت گزاری اور ابتداء کے مواقع پر اس کو پکارنے کے لئے کم جاتے ہیں تو اس نے خود کو سمیع ، بصیر ، قادر ، قائم ، ظاہر ، باطن لطیف ، خبیر ، قوی ، عزیز ، حکیم ، علیم اور ان سے مشابہ دیگر ناموں سے موسوم کیا ۔ پس جبکہ غلو کرنے والوں

اور تکذیب کرنے والوں نے اس کے ناموں میں ہے دیکھا اور ہم ہے سنا کہ ہم اللہ کے بارے میں کہتے ہیں کہ کوئی چیز اس جیسی نہیں ہے اور مخلوق میں کوئی شے اس کی ہیئت و کیفیت میں نہیں ہے تو وہ کہنے لگے کہ ہمیں بتاہے کہ جب آپ کا یہ خیال ہے کہ اللہ کی مثل کوئی نہیں ہے اور نہ کوئی اس کے مشابہ ہے تو آپ نے اس کو اس کے اسماء حیٰ میں کس طرح شریک کرلیا بچر تم نے ان تام اسماء ہے موسوم بھی کیا ، تو بیشک یہ اس پر دلیل ہے کہ تم تمام طالت میں اس کی مشل ہو ۔ اس لئے کہ اسماء طیبہ نے تم کو جمع کردیا ہے ۔ ان ہے کہا گیا کہ اللہ تبارک میں یا بعض طالات میں اس کی مشل ہو ۔ اس لئے کہ اسماء طیبہ نے تم کو جمع کردیا ہے ۔ ان ہے کہا گیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے بندوں پر اپنے اسماء میں ہو کی ناموں کو مختلف معانی کے ساتھ لازی قرار دیا ہے ۔ اور یہ اس طرح جمع ہوتا ہے جس طرح کہ ایک اسم وہ مختلف معنوں میں ہوتا ہے اور اس پر دلیل لوگوں کا جائز قول ہے جو ان کے نزدیک شائع و مشہور ہے اور اس کے ذریعہ اللہ نے مختلق و فہم رکھتے ہیں و مشہور ہے اور اس کے ذریعہ اللہ نے مخان کے کہا جاتا ہے کہ کتا ، گدھا ، سائڈ ، شکر ق ، علقمہ اور شیر اور یہ سب کے سب الفاظ اس کے خلاف اور طالات کے اعتبار سے ہیں ۔ یہ الفاظ و اسماء جن معانی کے لئے بنائے گئے تھے ، واقع نہیں ہوئے اس لئے کہ انسان نہ شیر ہے اور نہ کتا ہے تو تم اس کو سمجو ۔ اسماء جن معانی کے لئے بنائے گئے تھے ، واقع نہیں ہوئے اس لئے کہ انسان نہ شیر ہے اور نہ کتا ہے تو تم اس کو سمجو ۔ اسماء جن معانی کے لئے بنائے گئے تھے ، واقع نہیں ہوئے اس لئے کہ انسان نہ شیر ہے اور نہ کتا ہے تو تم اس کو سمجو ۔ اسماء جن معانی کے لئے بنائے گئے تھے ، واقع نہیں ہوئے اس لئے کہ انسان نہ شیر ہے اور نہ کتا ہے تو تم اس کو سمجو ۔ اللہ تم پر رحم فرمائے ۔

اور ہم اللہ کو بغیر علم حادث کے عالم موسوم کرتے ہیں جس کے ذریعہ اس کو اشیا، کا علم ہوا اور اس کے ذریعہ اس نے اپنے امر کے زبانہ مستقبل میں اور اس رویہ و فکر کے جس میں وہ خلق کو پیدا کرتا ہے ، کی حفاظت پر مدو چاہی اور اس طرح باخلی میں اپن مخلوق کی فنا پر مدو چاہی اس سے کہ اگر اس کو یہ علم نہ ہوتا اور وہ مدد نہ کرتا تو وہ جابل ضعیف ہوتا ۔ جس طرح کہ ہم علما، خلق کو ویکھتے ہیں کہ وہ علم حادث کی وجہ سے علم سے مسیٰ کئے گئے ببکہ وہ اس سے بہلے جابل تھے اور کبھی کبھی ان سے اشیا، کا علم جدا ہوجاتا ہے تو وہ جبل کی طرف منتقل ہوجاتے ہیں (جابل کہلاتے ہیں) اور اللہ کا نام عالم اس لئے ہے کہ وہ کسی شے سے ناواقف نہیں ۔ علم کے اسم نے خالق اور مخلوق کو مکبا کردیا ہے اور جسیا کہ تم نے دیکھا معنی کے لحاظ سے مختلف ہے ۔ اور ہمارے رب کا نام سمیع ، ہے نہ وہ کسی ایک حصہ سے آواز کو سنتا ہے ، اور نہ اس کے ذریعہ سے دیکھتا ہے جس طرح کہ ہم آپنے کسی ایک حصہ سے سنتے ہیں ، اس کی طاقت نہیں موسوم کی گئی ہے ۔ لیان ہم سمیع یا کہ اس پر آوازیں پوشیدہ نہیں ہیں نہ اس کی طاقت نہیں موسوم کی گئی ہے ۔ لیکن ہم "سمیع" ہے نام پر متحد ہوگئے اور معنی کے اعتبار سے مختلف ۔ اس طرح " بھیر " ہے ۔ وہ بھیر کسی ایک حصہ کے دیکھتا ہے جس طرح کہ ہم لینے اکہ اس پر آوازیں پوشیدہ نہیں ہیں نہ اس عالم حس ہے بین ہم اس کے غیر کے بارے میں ہم فائدہ نہیں اٹھا کے ۔ لیکن انگ بر فائدہ نہیں اٹھا کے ۔ لیکن انڈ بھیر ہو وہ دیکھے ہوئے قض وہ وجود سے بے خبر نہیں ہے ، یہاں بھی ہم نے اسم کو مکبا فائدہ نہیں اٹھا تھیں جن اور اور وہ " گئم " ہے اس معنی میں نہیں کہ وہ وسط آسمان (یاہوا) میں اپن ایک ایک فائگ پر فائد اور معنی میں اختلف ہوا اور وہ " گئم " ہے اس معنی میں نہیں کہ وہ وسط آسمان (یاہوا) میں اپن ایک ایک فائگ کے کہ کہ دو اس کے اس کو کھیا ہے ۔ اس معنی میں نہا کہ اس کو ایک ایک کیا گئے کہ کہ کو کھیا کہ کہ کہ کو کھا کہ کیا گئے کہ کو کھیا کہ کو ایک کیا کہ کو کھا کو کھیا کہ کو کھیا کے دور کھی میں نہیں انہا کے دور اور دو " گئم " ہے اس معنی میں نہیں کہ کہ کہ کہ کی ایک کیا کھی کہ کو کھی کے دور کیا گئے کہ کی ایک کی کی کے دور کی کھی کہ کہ کی کی کھی کی کو کھی کھی کی کو کھی کے کہ کی کھی کی کے دور کھی کی کی کو کھی کی کو کھی کے کہ کی کی کھی کی کے دور کھی کی کے دور کی کے کہ کی کی کی کو کھی کی کو کھی کھی کی کو

كودا اور قيام كئے ہوئے ہے جس طرح كه اشيا. كورى ہوتى ہيں -ليكن اس نے بتايا كه وه قائم ب اور آگاه كررہا ہے كم وہ حافظ (ذمہ دار) جس طرح کہ تہارا کہنا ، فلال آدمی ہمارے کام کا ذمہ دار ہے ، اور اللہ تو ہر نفس نے جو کمایا ہے اس پر قائم ہے ۔ اور وہ نیز باتی لوگوں کے کلام میں قائم ہے ۔ وہ قائم بھی کفایت کے متعلق آگاہ کرتا ہے ۔ جس طرح کسی آدمی کے لئے تہارا یہ کہنا کہ تم فلال امر کے لئے کھڑے ہوجاؤ لین اس کی کفایت کرو اور ہم میں سے ہر قائم این ٹانگ پر کھوا ہے تو ہم اسم میں تو جمع ہو گئے اور معنی میں مکجا و متحد نہیں ہوئے لیکن لطیف کا اسم وہ قلت ، کمزوری اور چھوٹا ہونے کے اعتبار سے نہیں ہے ۔ بلکہ یہ اشیا. میں نفاذ ( یورا اترنے) کے لئے ہے اور ناممکن بنانے کے لئے اس کا ادراک كيا جاسكے \_ جسياك حممارايك كمناك مجھ سے يه امر لطيف موا اور فلال شخص استے مذہب (رائے) اور قول ميں باركي بات كا جاننے والا ہے ، يه تم كو بتائے گاكه اس نے قول كو دقيق اور بيجيدہ بنايا ہے جس نے عقل كو مغلوب كرايا اور طلب فوت ہو گئ اور وہ تہد تک چہنچ ، سہل و نرم طریقہ کی طرف مائل ہوا جس کا وہم اوراک نہیں کرسکتا ۔ پس اس طرح الله كالطف ب اس كى ذات بابركت و بلند ب - اس س كه اس كا ادراك كسى حد س كيا جائ ياكسى وصف س معدود کرویا جائے ۔ ہماری لطافت حقیر و قلیل ہے ۔ ہم اسم میں جمع متحد ہیں اور معنی کے اعتبار سے مختلف ہیں ۔ لیکن خبیروہ ہے کہ کوئی شے اس سے یوشیدہ نہیں اور نہ کوئی شے اس سے تجاوز کرے جو اشیا، پر تجربہ و آزمائش سے متعلق نہ ہو جو اس کو علم سے طور پر تجربہ اور اعتبار فائدہ پہنچائے اور اگرید دونوں نہ ہوں تو اس کو علم بی نہ ہو اس لئے کہ جو الیا ہوگا وہ جاہل ہوگا ۔ اور الله جمیشہ سے اس چیز سے جو اس نے پیدا کی خبیر (واقف) ہے ۔ اور انسانوں میں خبیر و آگاہ وہ شخص ہے جو متعلم کے جہل سے آگای حاصل کرنے والا ہو ۔ ہم اسم میں تو یکجا ہیں اور معنی کے لحاظ سے مختلف ہیں - لیکن ظاہر وہ اس وجہ سے نہیں ہے کہ اس نے خود کو اشیا. کے اوپر سوار ہو کر اور ان پر بنیم کر اور ان کی کھیتیوں کو شکوفہ دار بناکر بلند کیا بلکہ یہ اشیاء پر اس کے قبر و غلبہ اور قدرت کی وجہ سے ہوا ۔ اس آدمی کے قول کی طرح کہ میں اپنے وشمنوں پر ظاہر ہوا اور اللہ نے مجھ کو دشمن پر غالب کیا جو بتاتا ہے کہ اس سے فتح و غلبہ مراد ہے پس اس طرح الله کا دشمنوں پر ظہور و غلبہ ہے ۔

اور ایک دوسری وجہ یہ ب کہ وہ اس شخص پر ظاہر ہے جس نے اس کا ارادہ کیا ۔ کوئی شے اس پر پوشیدہ نہیں اور یہ کہ وہ بتام مخلوق اشیاء کا عدبر ہے ۔ پھر کون سا ظاہر اللہ تعالیٰ سے زیادہ ظاہر واضح ہے ۔ اور بیشک تم اس کی بنائی ہوئی اشیاء کو معدوم نہیں کرسکتے جہاں کہیں تم دیکھو تم میں اس کے آثار ہیں جو تم کو بے نیاز کرتے ہیں اور ہمارا ظاہر بذات خود واضح اور اپن حد میں معلوم ہے تو ہم نے اسم کو جمع کردیا اور معنی میں جمع نہیں کیا ۔ لیکن باطن ، اس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ وہ اشیاء کی تہد تک بہنے کے لئے ان میں ڈوب جائے (عور و فکر کرے) بلکہ اس سے مراد یہ ہے کہ وہ اشیاء کی تہد تک باعتبار علم و حفاظت اور تدبیر بہنچ جس طرح کسی قائل (کہنے والے) کا یہ کہنا کہ میں اس کی تہد تک

پہنچنے کے لئے ان میں ڈوب جائے (خور و فکر کرے) بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ وہ اشیاء کی تہہ تک، باعتبار علم و حفاظت اور تدبیر بہنچ جس طرح کمی قائل (کہنے والے) کا یہ کہنا کہ میں اس کی تہہ تک پہنچ گیا یعنی میں نے اس کو تجربہ کیا اور اس کے پوشیدہ ہونے کے معنی میں اس کے پوشیدہ راز سے بوشیدہ ہونے کے معنی میں ہے ۔ تو ہم اسم میں مستور ہوگئے لین معنی میں مختلف ہوئے ۔ بھر "قاہر " کے معنی علاج ، نصیب ، اعتبال (حیلہ کری) ، مدارات اور مکر کے نہیں ہیں جس طرح کہ بعض لوگ بعض اشخاص پر قہر و غلبہ کرتے ہیں ۔ بھر ان میں سے مغلوب عالب اور غالب مغلوب ہوجاتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ نے جو تمام مخلوق پیدا کی وہ اپنے فاعل (کرنے والے) کے سامنے مرککوں و عاجز ہے اور اس نے جس چیز کا ارادہ کیا وہ اس کے لئے ناممکن نہیں ہے اور پلک نہیں جھپئی ہے کہ وہ اس کے لئے کہا ہے کہ ہوجا بھر وہ ہوجاتی ہے اور ہم میں قاہر اس طرح کہ ہیں جس طرح ہم نے اس کا ذکر و صف کیا ہے تو ہم اس کے اعتبار سے مستوثر ہیں اور معنی کے اعتبار سے مختلف ۔ اس طرح تمام اسماء ہیں اگرچہ ہم نے تمام ناموں کا تذکرہ نہیں کیا نیز یہ کہ اعتبار و عور کے لئے کافی ہے وہ بات جو ہم نے تم تک بہنچائی ہے ۔ اللہ ہمارا اور تمہارا رہمنائی و توفیق میں معاون و مددگار ہے ۔

(٣) ہم ہے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن ایعقوب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے علی بن محمد نے بیان کیا ، ان ہے صالح بن البی محماد نے ، ان ہے حسین بن یذید نے ، ان ہے حسن بن علی بن ابو مجزہ نے ، ان ہے ابراہیم بن عمرہ نے ، ان ہے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیه السلام نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اسم کو حروف کے سابھ خلق کیا اور وہ خود عروب بل بذریعہ حروف معنوت و موصوف ہے اور لفظ کے سابھ نبیر گفتگو کے ہے اور بغیر جسم وجسد کے شخص ہے اور تشہیہ کے سابھ غیر موصوف ہے بغیر رنگ ہوئے رنگ کے سابھ تبیر گفتگو کے ہے اور بغیر جسم وجسد کے شخص ہے اور تشہیہ کے سابھ غیر موصوف ہے بغیر رنگ بوئے رنگ کے سابھ تعہر موسوف ہے بغیر رنگ کے سابھ تعہد بنا مہ قرار دیا ۔ ان میں ہے کوئی ہوئے پردہ میں ہے ۔ بھر اس کو چار اجزاء پر ایک سابھ کلمہ نامہ قرار دیا ۔ ان میں ہے کوئی ایک وشدہ ہے ۔ بغیر اسماء کو قابر کیا اور ان میں ہے ایک و جب سی رکھا اور وہان تین اسماء میں ہے ۔ اس کلمہ نامہ ہیں ہے جو قابر کے گئے ایک اسم پوشیہ و محفوظ ہے ۔ بس قابر اللہ تبارک و تعالیٰ ہے اور اس نے ہر اسم کے لئے چار ارکان کو مسخز کر دیا ۔ اس طرح بارہ رکن ہوئے ۔ پھر ہر رکن کے لئے ان میں ہے تیں اسماء خلی مصور ، حی ، قیوم ، لاتا خذہ سنتہ و لا نوم ، علیم ، خبیر ، سمیع ، بصیر ، حکیم ، عزیز ، مصور ، حی ، قیوم ، لاتا خذہ سنتہ و لا نوم ، علیم ، خبیر ، سمیع ، بصیر ، حکیم ، عذیز ، حبیر ، متکبر ، علی ، عظیم ، مقدر ، باعث ، وارث بی محمد ، باعث ، وارث بیں مجربیم ، اسماء اور وہ جو اسماء حتی ، وقیع ، جلیل ، کریم ، رزاق ، محمد ، معمد ، باعث ، وارث بیں محمد ، بارہ ، منسی ، بدیع ،

میں سے ہیں تین سو سابھ نام پورے ہوگئے ۔ وہ ان تین اسماء کی طرف منسوب ہیں اور یہی تین اسماء ایک پوشیدہ و محوظ اسم کے ارکان اور پردے ہیں اور اللہ عزوجل کا ارشاد ہے قبل ادعوا الله اواد عوا الرحمن ایاماً ماتدعوا فله الا سماء الحسنى (سورة بن اسرائيل -آيت ١١٠) " تم كمد دوكه اس كو الله كمو يا رحمن كمد كر يكارو جس طرح بھی یکارواس کے اچھے نام ہیں ۔ "

میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے احمد بن ادریس نے بیان کیا ، انہوں نے حسین بن عبداللہ سے ، انہوں نے محمد بن عبداللہ اور موسیٰ بن عمرو اور حسن بن علی بن ابوعثمان سے ، انہوں نے ابن سنان سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن رضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ کیا اللہ قبل تخلیق مخلوقات اپنے نفس سے واقف تھا ؟ آپ نے فرمایا ہاں ، میں نے عرض کیا کہ وہ اس کو دیکھ اور سن رہا تھا ۔آپ نے فرمایا کہ اللہ اس کا محتاج نہیں ہے كيونكه وه اس سے مدسوال كرتا ہے اور مداس سے طلب ركھتا ہے وہ اس كا نفس ہے اور اس كا نفس وہ خود ہے ۔اس كى قدرت جاری و ساری ہے ، وہ اس کا محتاج نہیں کہ اپنی ذات کا نام رکھے لیکن اس نے اپنے نفس کے لئے کچھ اسما، منتخب كے جو دوسرے اس كو ان ناموں سے بكاريں ۔ اس لئے كہ جب اس كے نام سے نہيں بكارا جائے گا تو وہ بہجانا نہيں جائے گا ۔ سب سے پہلے اس نے اپنے لئے علی عظیم کو پند کیا اس لئے کہ وہ تمام اشیا. سے بلند و بالا ہے ۔ پھر اس کا مقصود الله ہے اور اس کا نام علی عظیم ہے جو تمام اسماء میں پہلا نام ہے وہ اس لئے علی ہے کہ ہر شے سے بلند ہے -اور ان ہی اسناد کے ساتھ محمد بن سنان سے انہوں نے کہا کہ میں نے اسم کے متعلق دریافت کیا کہ وہ کیا (a)

ہے تو آپ نے فرمایا وہ موصوف کی صفت ہے ۔

ہم سے علی بن احمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے محد بن اسمعیل سے ، انہوں نے اپنے بعض اصحاب سے ، انہوں نے بکر بن صالح سے ، انہوں نے علی بن حسن بن محمد سے ، انہوں نے خالد بن یزید سے ، انہوں نے عبدالاعلیٰ سے ، انہوں نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام سے ، انہوں نے فرمايا " الله كا نام الله كا غير ب اور تنام اشياء پر شے كا اسم بولا جاتا ہے وہ الله كے علاوہ مخلوق ہے ۔ لیکن جس کی زبانیں تعبیر کرتی ہیں اور حن میں ہاتھوں کا عمل دخل ہوتا ہے تو وہ مخلوق ہیں ۔ اور الند ہر غایت خواہ کی غایت و انہما ہے اور بغیر غایت کے مقصد غایت ہے ۔ غایت وصف کر دہ ہے اور ہر موصوف مصنوع ہے اور اشیا، کا صافع حد مسیٰ کے ساتھ غیر موصوف ہے ، وہ پیدا نہیں ہوا کہ جس کا وجود اس کے غیر کی صناعت سے بہیانا جائے ۔ وہ کسی غایت تک منتھی نہیں مگر وہ اس کا غیر ہے ۔ وہ کبھی عاجز نہیں ہوتا جس نے اس حکم کو سمجھا اور یہی توحید خالص ہے بیں اللہ کی اجازت سے اس کی رعایت کرو (حفاظت کرو) ، اس کی تصدیق کرو اور اس کو انھی طرح سمجھو جو شخص یہ مگان کرتا ہے کہ وہ اللہ کو کسی حجاب کے ساتھ یا کسی صورت یا مثال کے ساتھ پہچانتا ہے تو وہ مشرک ہے

اس لئے کہ مجاب و مثال اور صورت اس کا غیر ہیں ۔ حالانکہ وہ واحد و یکنا ہے ۔ وہ کس طرح واحد ہوسکتا ہے جو شخص یہ خیال کرے کہ اس نے اس کے غیر ہے اس کو بہجانا ہے ۔ اللہ کو اس نے بہجانا جس نے اس کو اللہ کے ذریعہ و مدد ۔ بہجانا ۔ اور جس نے اس کو فریعہ اس کو خبیل تو وہ اس کو خبیل بہجانتا ہے وہ تو اس کے غیر کو پہجانتا ہے ۔ خالق اور مخلوق کے درمیان کوئی شے خبیں ہے کیونکہ اللہ اشیاء کا خالق بغیر کسی شے کے ہے اور اللہ کو اس کے ناموں سے موسوم کیا جاتا ہے اور وہ ان اسماء کا غیر ہے اور اسماء اس کا غیر ہے ۔

ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن ابوعبداللہ کوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے محمد بن لبشر نے ، انہوں نے ابوہاشم جعفری سے ، انہوں نے کہا کہ س ابو جعفر ثانی (امام موسی کاظم) علیہ السلام کی خدمت میں حاضر تھا کہ ایک شخص نے آپ سے دریافت کیا کہ مجھے بلیئے کہ کتاب خدا میں رب تبارک و تعالیٰ کے اسماء و صفات ہیں تو کیا اس کے اسماء و صفات ی اس کی ذات ہے ؟ ابوجعفر ثافی (امام موسی کاظم) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس فقرے سے دو مقصود ہیں ۔ اگر جہارا کہنا یہ ہے کہ یہ اسماء و صفات اس کی ذات ہیں لیمن یہ کہ وہ عدد و کثرت والا ہے تو اللہ اس سے بلند و بالا ہے ۔ اور اگر تم نے یہ کہا کہ یہ صفات و اسماء ازلی ہیں تو یہ اس ازلی ہونے کے دو معنی ہیں پس اگر تم نے یہ کما کہ یہ اسما، و صفات ہمیشہ ہے اس ے علم میں ہیں اور وہ ان کا مستحق ہے تو یہ درست ہے ۔ اور اگر تمہارے کینے کا مقصد یہ ہے کہ ان صفات و اسماء کی تصویر ، ان کی بھیں اور ان سے حروف کے ٹکڑے ہمیشہ ہے ہیں تو اللہ کی پناہ کہ کوئی شے جو اس کی غیر ہو اس کے ساؤنہ ہو ۔ بلکہ اللہ تھا اور کوئی نہ تھی ۔ بھراس نے اپنے اور این مخلوق کے درمیان ان صفات و اسماء کو وسلیہ بنا کر پیدا کیا کہ جن کے ذریعے وہ اللہ سے عجزو نیاز کا اظہار کرتے ہیں اور اس کی عبادت کرتے ہیں اور یہی اس کا ذکر ہے ۔اللہ تھا اور اس کا ذکر نہ تھا ، اور جس کا ذکر کیا گیا وہ قدیم اللہ ہے جو لم بزل ہے اور اسماء و صفات معانی کی مخلوقات ہیں ۔ اور ان کے معنی و مراد و بی اللہ ہے جو لائق اختلاف و ائتلاف (مطابقت) نہیں ۔ اس میں تو متجزی اختلاف و مطابقت کرتا ہے ۔ مجرید نہیں کہا جاسکتا کہ ، الله مطابقت و ہم آہنگی کرنے والا ہے اور نه الله کثیر و قلیل ہے لیکن وہ این ذات میں قدیم ہے کیونکہ واحد ، کے علاوہ سب اجزا، والے ہیں اور اللہ واحد ہے وہ اجزا، والا نہیں ہے اور یہ اس کے بارے میں قلت و کڑت کا وہم کیا جاسکتا ہے ہر متجزی اور قلت و کثرت کا تواہم کردہ مخلوق ہوتا ہے جو این خلقت پر اپنے خالق کی رہمنائی كرنا ب - لبذا حمارايه كبناكه الله قديرب، توتم في آگاه كياكه كوئي شفي اس كو عاجز نهيس كرتي بهرتم في اس كلمه ك ذر معے عجزی نفی کی اور عجز کو دوسروں کے لئے قرار دیا ۔ اور اس طرح تمہارا یہ قول کہ وہ عالم ہے ، تو اس کلمہ سے تم نے جہل کی نفی کی اور جہل کو دوسروں کے لئے قرار دیا ۔ پس جب اللہ اشیاء کو فناکرے گا تو صورتیں ، بج اور تقطیع حروف کو فنا کردے گا اور وی ہمیشہ رہے گا جو ہمیشہ سے عالم ہے ۔

اس شخص نے کہا کہ ہمارا رب کس طرح " سمیع " کہا گیا "آٹ نے فرمایا کہ اس کو سمیع اس لئے کہا گیا کہ جو کھے کانوں کے ذریعے ادراک کیا جاتا ہے وہ اس پر پوشیدہ نہیں اور ہم نے اس سمع عقلی سے اس کا وصف بیان نہیں کیا جو سرمیں ہے ۔ اس طرح ہم نے اس کا نام بصیر رکھا کیونکہ جو کچھ آنکھوں سے رنگ ، شخص وغیرہ کے متعلق دیکھا جاتا ہے وہ اس سے پوشیہ نہیں اور ہم نے اس کا وصف آنکھ کے باطن حصہ کی نظر سے نہیں کیا ۔ اور اس طرن ہم نے اس کو " لطيف "كا نام ديا اس وجد سے كه اس كو لطيف شے مثلاً مجريا اس سے بھى چونى اور حقير ترين شے كا علم ب، اس كى ترخی ہوئی جگہ، شعور، شہوت، افزائش نسل اور اس کی این نسل سے مجبت، ان کا ایک دوسرے کو سمجمانا اور ان کا لینے بچوں کو پہاڑوں ، میدانوں ، وادیوں اور چٹیل میدانوں میں کھانا ، یانی پہنچانا ، ان سب باتوں کا اس کو علم ہے تو ہم نے سمجھ لیا کہ ان کا خالق بغیر کیفیت کے لطیف ہے اور کیفیت مخلوق پر طاری کردہ کیفیت کے لئے ہے اور اس طرح ہمارے رب کا نام " قوی " رکھا گیا جو بغیر سخت گرفت کی قوت کے ہے جو مخلوق میں یائی جاتی ہے ۔ اور اگر خدا کی قوت مخلوق کی مشہور کرفت کی قوت ہوتی تو تشہیہ واقع ہوتی اور زیادتی کا احتمال ہوتا ۔ اور جس چیز میں زیادتی کا احتمال ہوتا تو نقصان و کمی کا بھی احتمال ہوتا ۔ اور جو ناقص ہوتا ہے وہ غیر قدیم ہوتا ہے ۔ اور جو غیر قدیم ہوتا ہے تو وہ عاجز ہوتا ہے ۔ اس وجد سے ہمارا رب کسی سے مشابہ نہیں اور اس کی ند کوئی ضد ہے اور ند مثل ہے ۔ ند اس میں کیف ہے اور ند نہایت ہے نہ حدیں نہ سمتیں ہیں ۔ قلوب سے لئے ناممکن ہے کہ اس کی متثیل بیان کرسکیں اور اوہام اس کی حد بندی كرسكيں اور ذمن و شعور كے لئے حرام ہے كه اس كى كيفيت كو بيان كرسكيں ـ وہ اين مخلوق كے اسباب و آلات اور اين مخلوق کی سمتوں اور راستوں سے بہت بڑھ کر ہے اور وہ اس سے کہیں زیادہ بلند و بالا ہے ۔ ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن یحی بن ذکریا قطان نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے بکر بن عبداللہ بن جبیب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے تمیم بن بہلول نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے ابوالحن عبدی سے ، انہوں نے سلیمان بن مہران سے ، انہوں نے صادق جعفر بن محد سے انہوں نے اپنے والد محمد بن علی سے ، انہوں نے اپنے والد علی بن حسین سے ، انہوں نے اپنے والد حسین بن علی ے انہوں نے اپنے والد علی بن ابوطالب علیهم السلام سے ، انہوں نے فرمایا که رسول اللہ نے فرمایا که الله عبارک و تعالیٰ کے ننانوے نام ہیں ۔ سو (۱۰۰) ہوتے مگر وہ ایک کے علاوہ ۔ جس نے ان کو شمار کیا (سمجھا) وہ جنت میں واخل ہوا ۔ وہ نام يه بي - الله ، الاله ، الواحد ، الاحد ، الصمد ، الاول ، الاخر ، السميع ، البصير ، القدير ، القاهر ، العلى ، الاعلى ، الباقي ، البديع ، الباري ، الأكرم ، الظاهر ، الباطن ، الحي ، الحكيم , العليم , الحليم , الحفيظ , الحق , الحسيب , الحميد , الحفى , الرب , الرحمن الرحيم، الذاري، الرزاق، الرقيب، الرؤوف، الرائي، السلام، المومن، المهيمن، العزيز

شخ الصدوق

الجبار, المتكبر, السيد, السبوح, الشهيد, الصادق, الصانع, الطاهر, العدل, العفوى الغفور, الغنى, الغياث, الفاطر, الفرد, الفتاح, الفالق, القديم, الملك, القدوس القوى, القريب, القيوم, القابض, الباسط, قاضى الحاجات, المجيد, المولئ, المنان, المحيط, المبين, المقيت, المصور, الكريم, الكبير, الكافى, كاشف الضر, الوتر, النور, الوهاب, الناصر, الواسع, الودود, الهادى, الوفى, الوكيل, الوارث, البر, الباعث, التواب, الجليل, الجواد, الخبير, الخالق, خيرالناصرين, الديان, الشكور, العظيم, اللطيف, الشافى.

(9) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے ابو الصلت عبدالسلام بن صالح ہروی سے ، انہوں نے علی بن موٹ الرضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے ، انہوں نے لیخ والد بزرگواڑ سے ، انہوں نے علی موٹ اللہ علی رضا) علیہ السلام سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ عروجل کے ننانوے نام ہیں ، جس نے ان ناموں کی مدد سے دعا کی تو اس کی دعا مستجاب ہوئی اور جس نے ان کو ایک طور پر سمجھا وہ جنت میں واضل ہوا ۔۔

تحمد بن علی بن حسین مولف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قول " بے شک اللہ حبارک و تعالی کے تنانوے نام ہیں جس کسی نے ان اسماء کا احصاء کیا وہ جنت میں داخل ہوا " کے معنی یہ ہیں کہ ان اسماء کا احصاء ان کا اصاطہ کرنا اور ان کے معانی ہے واقف ہونا ہے ۔ اور احصاء کے معنی شمار کرنا اور گئتی کرنے کے نہیں ہیں اور اللہ بالالہ بالالہ بالالہ بالالہ عبادت کے مستحق ہیں اور عبادت واجب نہیں ہے اور اللہ بالالہ بالالہ بالالہ بالالہ عبادت کے مستحق ہیں اور عبادت واجب نہیں ہے گر اس کے لئے ، اور تم کہتے ہو لم یزل الھا اُس معنی میں کہ ای کے لئے عبادت واجب ہے ۔ اور ای وجہ ہے جب مشرک گراہ ہوئے تو انہوں نے فیصلہ کرلیا کہ عبادت بتوں کے لئے ضروری ہے جس کا نام انہوں نے المھة رکھا اور اللھة کی اصل وہی عبادت ہے ۔ کہا جاتا ہے کہ اس کی اصل الالہ ہے ۔ الله المر جل یا لہ المیہ ایک ضرب المش ہے لیعنی جو مصیبت نازل ہوئی اس نے اس پر بہت جزع قرع کی ۔ اور المھه لینی اس کی فریاد رس کی ۔ اور اس کی مثال کلام ہے ہے اور الاحام تو ایک کلم میں دوہمزہ جمع ہوگئے جن کا کثرت کے ساتھ استعمال ہوا اور ان کو تقیل و مثال کلام ہے ہے اور الاحام تو ایک کلم میں دوہمزہ جمع ہوگئے جن کا کثرت کے ساتھ استعمال ہوا اور ان کو تقیل و کران بنا دیا بھرانہوں نے اصلیت (بنیاد) کو حذف کر دیا ہو وہ تمہارے کہنے میں لام (ل) متحل ہوگئے تو ان کے پہلے کو دوسرے میں مدغم کر دیا ۔ تو وہ تمہارے کہنے میں لام (ل) متحل ہوگئے تو ان ذات میں ایک ہے جو یہ حصوں والا ہے یہ اجراء و اعضا والا ہے یہ الدر (الواحد ، الاحد) اللہ دے معنی یہ ہیں کہ وہ این ذات میں ایک ہے جو یہ حصوں والا ہے یہ اجراء و اعضا والا ہے یہ الدر الواحد ، الاحد)

اس پر شمار و اختلاف جائز ہے اس لئے کہ اشیا، کا اختلاف اس کی وحدانیت کی نشانیوں میں ہے جن سے وہ اپن ذات پر ولائت کرتا ہے ، کہا جاتا ہے کہ اللہ ہمسیٹہ سے واحد ہے اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ واحد ہے جس کی کوئی نظیر نہیں لیس کوئی غیر اس کی وحدانیت میں شرکی نہیں ۔ اس لئے کہ جس کی نظیریں اور شہیں ہوں تو وہ حقیقت میں واحد نہیں ہوتا ۔ اور یہ بھی مقولہ ہے کہ فلال لوگوں میں ایک ہے بعنی اس کا کوئی مثل نہیں جس میں اس کا وصف بیان کیا جائے ۔ اور اللہ بغیر عدد کے واحد ہے اس لئے کہ اس کا شمار اجتاب میں نہیں کیا جاتا ہے لیکن وہ واحد ہے جس کی کوئی نظیر نہیں ۔

اور بعض حکماء نے واحد اور احد کے بارے میں فرمایا ہے کہ کما گیا ہے کہ وہ واحد ہے کیونکہ وہ تنہا و اکمیلا ہے ۔ وہ اول ہے جس کے ساتھ کوئی دوسرا نہیں ۔ بھر اس نے مخلوق کو پیدا کیا جو سب کی سب ایک دوسرے کی محتاج ہیں ۔ حساب میں واحد کے عدد سے پہلے کوئی شے نہیں ہے ۔ بلکہ وہ ہر عدد کے پہلے ہے ۔ واحد کو جس طرح چاہیں گردش دیں اس کا جز۔ جز۔ کریں تو اس میں بنہ زیادتی ہوگی اور یہ اس میں ذرا بھی کمی ہوگی ۔ تم کہو گے کہ واحد واحد ہونے میں واحد ہے نہ اس پر زیادتی ہوئی اور نہ لفظ واحد ہونے سے متغیر ہوا ۔ پس اس نے اس پر دلالت کی کہ کوئی شے اس سے قبل نہیں ۔ اور جب اس امریر دلالت کی کہ کوئی شے اس ہے قبل نہیں تو اس امریر دلالت کی کہ وہ شے کو پیدا کرنے والا ے ۔ اور جب وہ شے کا حادث کرنے والا ہے تو اس پر دلالت کرتا ہے کہ وہ شے کا فنا کرنے والا ہے ۔ اور جب وہ شے کا فنا کرنے والا ہے تو یہ بات ثابت ہوئی کہ کوئی شے اس کے بعد نہیں ہے۔ پیر جب کوئی شے اس سے قبل و بعد نہیں ہے تو وہ ازل سے اکیلا ہے ، ای وجہ سے کہا گیا کہ وہ واحد ہے احد ہے ، اور احد ، میں ایک خصوصیت ہے جو واحد ، میں نہیں ہے ۔ تم کہتے ہو کہ گھر میں کوئی ایک نہیں ہے ۔ تو ہوسکتا ہے کہ جانداروں میں سے یا پرندوں میں سے یا ورندوں میں سے یا انسانوں میں سے گھر کے اندر کوئی ایک نہ ہو اور واحد بعض لوگ اور لوگوں کے علاوہ ہوں ۔ اور جب تم نے کہا کہ گھر میں کوئی نہیں ہے تو (احد) وہ آدمیوں کے لئے مخصوص ہے نہ کہ دوسرے تنام جانداروں کے لئے اور " واحد " کا لفظ ضرب ، گنتی اور تقسیم میں اور حساب کی کسی شے میں داخل ہونے کے لئے ناممکن و محال ہے ۔ اور وہ احدیت کے ذریعے یگانہ ویکتا ہے۔ اور " واحد " کا لفظ عدد و تقسیم اور ان دونوں کے علاوہ راستہ ہے جو حساب میں داخل ہے ۔ تم کہتے ہو ۔ ایک ، دو ، تین تو یہ عدد ہیں اور واحد عدد کی علت ہے جو عدد سے خارج ہے اور عدد نہیں ہے ۔ تم کہتے ہو کہ ایک دویا تین اور اس کے اوپر تو یہ ضرب ہے اور تہارا یہ کہنا کہ دویا تین کے درمیان ایک ہے اور ہر ایک کے لئے دو میں سے نصف اور تبیرے میں سے ثلث ب تو یہ تقسیم بے ۔ اور احد ان سب کے لئے محال و نامم ن ہے ۔ احد و اثنان اور یہ احد احد میں اور یہ واحد احد میں نہیں کہا جاسکتا اور نہ بیہ کہا جاسکتا ہے کہ احد ود کے درمیان ہے ۔ احد واحد اور ان دونوں کے علاوہ یہ تمام الفاظ وحدت سے مشتق ہیں ۔

(الصمد) صمد کے معنی سیر کے ہیں اور جس نے اس معنی کو مراد لیا تو اس کے لئے مناسب ہے کہ وہ ہمیشہ سے صمد ہے ۔ اور صمد ، اس سیر کے لئے بولا جاتا ہے جو اپن قوم میں اطاعت کردہ ہو اور وہ اس کے علاوہ کسی امر کا فیصلہ نہیں کرتے ۔ اور شاعر نے کہا کہ ۔

علوته بحسام ثم قلت له خذها حذیف فانت السید الصمد ترجمہ: میں نے اس کو تلوار سے بارا پر میں نے اس سے کہا کہ حذیف اس کو تم لے لو کیونکہ تم سیر صمد ہو (یعنی تم الیے سروار ہو جس کی اطاعت کی جائے)

صمد سے دوسرے معنی یہ ہیں کہ جس کی طرف عاجتوں میں قصد کیا جائے ۔ کہا جاتا ہے کہ " میں نے اس کام کا قصد کیا ۔ بعنی میں نے اس کی طرف پوری توجہ کی ۔ اور جس نے یہ معنی مراد لئے تو اس کے لئے یہ جائز نہیں کہ وہ یہ کیے کہ وہ ہمنیشہ سے مقصود ہے ۔ اس لئے کہ اس نے اللہ عزوجل کی تعریف الیبی صفت کے ساتھ کی ہے جو اس کے فعل کی صفات میں سے ہے اور وہ صحح رائے والا بھی ہو " صمد " وہ ہے جس کا جسم نہ ہو اور نہ اس کے لئے کشادگی و کوکھلا بن ہو ۔

(اس كتاب كے مؤنف فرماتے ہيں) ميں نے اس كتاب ميں قل ھو الله احد كى تفسير ميں صمد كے دوسرے معنى بيان كتے ہيں كہ جس كا اعادہ اس باب ميں ضرورى نہيں مجھتا ۔

(الاول والاخر) اول و آخر ان دونوں کے معنی یہ ہیں کہ وہ اول بغیر ابتدا، کے ہے اور آخر بغیر انتہا کے ہے۔

(السميع) سميع كے معنی يہ ہيں كہ جب مسموع پايا جائے تو اس كے لئے ايك سامع ہو ۔ دوسرے معنی يہ ہيں كہ وہ دوسرے معنی يہ ہيں كہ وہ دو دو اللہ ہے۔ ليكن ايك سامع ايك مسموع كى طرف تجاوز كرتا ہے جس كو دو د فرورى ہے ۔ اور يہ معنى لم يزل كے لئے جائز نہيں اور بارى تعالى سميع بالذات ہے ۔

(البصیر) بصیر کے معنی یہ ہیں کہ جب و کھائی ہوئی اشیاء کے لئے کوئی دیکھنے والا ہو ۔ اس وجہ سے یہ کہن درست ہے کہ وہ ہمیشہ سے بصیر ہے ۔ اور یہ ورست نہیں کہ کہا جائے کہ وہ ہمیشہ دیکھنے والا ہے اس لئے کہ وہ دیکھی ہوئی شے کی طرف تجاوز کرتا ہے جس کے لئے وجو و ضروری ہے ۔ لغت میں بصارت بصیر کا مصور ہے اور اللہ عزوجل ذاتی طور پر بصیر ہے ۔ ہمارا وصف کرنا اللہ تبارک وتعالیٰ کے لئے کہ وہ سمیع بصیر ہے ۔ نہیں ہے اس وصف کے ساتھ کہ وہ عام ہے بلکہ اس کے معنی وہی ہیں کہ وہ مدرک ہے جس کا تذکرہ ہم نے پہلے کیا ہے اور یہ صفت ہر زندہ کی صفت ہے جس کا تذکرہ ہم نے پہلے کیا ہے اور یہ صفت ہر زندہ کی صفت ہے جس کے ساتھ کوئی آفت اور مصیبت نہ ہو ۔

(القدير , القاهر) قديراور قاہران دونوں كے معنى يه بين كه اشياء اس سے ركنے كى طاقت نہيں ركھتيں اور

اس چیز سے جو وہ ان میں نافذ کرنا چاہتا ہے۔ اور کبمی کہا گیا کہ قادر وہ ہے جس کا فعل درست ہو جبکہ وہ فعل ممنوع کے حکم میں نہ ہو۔ اور " قبر " غلبہ ہے اور قدرت تہارے قول کا مصدر ہے۔ قدر قدر قدر تا (وہ قدرت سے قادر ہوا)

یعنی وہ بالک و غالب ہوا لیں وہ قدیر و قادر مقتدر ہے۔ اور اس کی قدرت اس چیز پر ہے جو ابھی لیجاد نہیں ہوئی اور اس کا اقدار اس کی لیجاد پر ہے ، وہ اس کا قبر اور ملکیت و قبضہ ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے " مالک یوم المدین " اور یوم الدین بعد میں لیجاد نہیں کیا گیا۔ اور کہا جاتا ہے کہ وہ عزدجل ہمیشہ سے قاہر ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ اشیا۔ ممتنع الحصول اور اس سے جو وہ ان میں نافذ کرنا چاہتا ہے ، طاقت نہیں رکھتی ہیں۔ وہ ہمیشہ ان پر مقتدر رہا اور وہ موجود نہیں تھیں جسیا کہ کہا گیا " مالک یوم المدین " اور یوم الدین بعد میں موجود نہیں ہوا۔

(العلی الاعلیٰ) علی کے معنی قاہر کے ہیں ہیں اللہ علی، ذوالعلی، والعلا، والتعالی ہے ۔ یعنی وہ قدرت و قہر و التحدار والا ہے ۔ کہا جاتا ہے کہ مالک اقتدار بہت بلند ہوا اور ہر شے کے لئے کہا جاتا ہے کہ وہ بلند ہوئی ۔ علا یعلو علوا اور علی یعلیٰ علاء اور معلا لا (بلندی) شرافت کا حاصل کروہ اور وہ معالی، سے مافذ ہے ۔ ہر شے کی بلندی اس کا اعلیٰ صصہ ہے ۔ علو عین کے پیش اور زیر کے ساتھ ہے اور فلاں شخص لوگوں میں شریف ہے اور وہ اسم ہے ارتفاع اور صعور و بہوط کے معنی اللہ تبارک و تعالیٰ ہے نفی کر وہ ہیں ۔ اور وہ سرے معنی نیہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ مشاہرہ و ہم مثل اشھا. سے اور ان باتوں سے جن میں جابلوں کے وصو سے شامل ہوتے ہیں اور جن کی طرف راہ حق ہے مغرف لوگوں کی اشھا. سے اور ان باتوں سے جن میں جابلوں کے وصو سے شامل ہوتے ہیں اور جن کی طرف راہ حق ہے مغرف لوگوں کی کئر کے تیرچلتے ہیں، بلند و بالا ہے جو ظام لوگ کہتے ہیں ۔ گر " اعلیٰ " تو اس کی کئی اور ان کی تیرچلتے ہیں، بلند و بالا ہے جو حضرت موئی علیہ السلام کے بارے میں ہو تو ان کہت کی تاہر رہو گے " اور موسنین کو کہت انک انت الاعلیٰ (سورہ طہ ۔ آیت ۱۸) " تم خوف نہ کرو بے شک تم ہی قاہر رہو گے " اور موسنین کو موسنین (سورۃ آل عمران ۔ آیت ۱۸) " تم خوف نہ کرو بے شک تم ہی قاہر رہو گے " اور موسنین کو موسنین (سورۃ آل عمران ۔ آیت ۱۹)" اور تم سستی نہ دکھاؤ اور عون نہ کرواور تم ہی غالب رہو گے آگر تم موسن ہو تو ۔ "اور اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد بھی تائید کرہا ہے ان فر عون علافی الار ض (سورۃ قصص ۔ آیت ۱۳) " نیتیناً فرعون نے زمین (ممر) میں بہت سرائھایا " بعنی اس نے ان کو مغلوب کیا اور ان پر قدرت پائی ۔ اور ای معنی میں شاعر نے کہا فلما علونا و ستوینا علیہم ترکنا ہم صرعیٰ لنسر و کا سر

فیکما علونا و ستوینا علیهم کر میک هم صر<del>ک می</del> مستوینا علیهم پس جب ہم ان پر غالب آگئے اور احمی طرح غلبہ و اقتدار پالیا تو ہم نے ان کو پکھاڑا ہوا (مردہ) گدھ اور عقابوں <u>سے لئے جموڑ</u> دیا ۔

اور دوسرے معنی میں یہ ہیں کہ " وہ مشابہ اور ہم مثل اشیاء سے بلند ہے بینی وہ ان سے محفوظ ہے ۔ جسیاکہ اس فرد فرمایا و تعلیٰ عما یشر کون (یونس ۱۸، سورة النحل اسس، المومنون ۹۲، القصص ۲۸، الروم ۳۰، الزمر ۱۲۰)

" اور وہ اس سے بلند ہے جس چیز سے وہ لوگ اس کا شرکی بناتے ہیں -"

(الباقی) باقی کے معنی وہ وجود ہے جو بغیر صدث و فنا کے ہو ۔ اور بقا، فنا، کی نسد ہے ۔ چیز ہمیشہ باتی رہی ۔ اور کہا جاتا ہے کہ ان میں سے کوئی باتی رہنے والا باتی نہ بچا اور نہ ان کا وقت اللہ سے محفوظ رکھنے والا ہے ۔ اس ک ہمیشگی صفات میں باتی بھی ہے جو نہ ظاہر (ہلاک) ہوتا ہے اور نہ فنا ہوتا ہے ۔

(البديع) بديع كے معنى يہ ہيں كہ اللہ تعالىٰ بغير كسى مثال كے اشياء كا خالق وموجد ہے ۔ اور بغير كسى مثال و پيروى و مشابهت كے اشياء كا حادث كرنے والا ہے ۔ اور بديع ، فعيل ، كے وزن پر مفعل كے معنى ميں ہے ۔ جسياكہ اللہ تعالىٰ كا قول ، عذاب اليم ہے ۔ اور مولم كے (دكھ دينے والا) معنى ميں ہے ۔ اور عربوں كا مقولہ ہے " ضرب و جيع " (تكليف دينے والا ضرب) ہے اور موجيع (ورد بهنچانے والی) كے معنى ميں ہے ۔ اسى معنى ميں شاعر نے كما ہے:

امن ریحانة الداعی السمیع یورقنی و اصحابی هجوع کیا بھولوں کا گلاستہ کل دعاکا سننے والا ہے جو بھے کو خوش و فرم کرتے ہیں اور میرے ساتھیوں کو دردناک حالت میں بسکا کرتے ہیں ۔ بسکا کرتے ہیں ۔

تو یہاں الداعی المسمع کے معنی الداعی المسمع کے ہیں - اور " یدع " وہ شے ہے جو ہر کام میں بہتے ہو ۔ اور اس سے متعلق اللہ تعالیٰ کا قول ہے " قل ماکنت بدعا من الرسل " (سورة احقاف آیت ۹) " اے رسول تم کہہ دو کہ میں کوئی پہلا رسول تو نہیں ہوں ۔ یعنی میں پہلا بھیجا ہوا رسول نہیں ہوں ۔ اور بدعته اسم ہے اس کا جو دین اور اس کے علاوہ چیزوں میں بدعت کی جائے اور کہا جاتا ہے " لقد جنت با مربدیع تم ایک امر بدیع لے کر آئے بعنی ایک انوکھی ایجاد لے کر آئے ۔

(الباری) باری کے معنی یہ ہیں کہ وہ مخلوقات کو عدم ہے وجود میں لانے والا ہے ۔ یعنی مخلوقات کا خالق ہے براہم ، یبراہم یعنی ان کو پیدا کیا اور ان کو پیدا کرتا ہے ۔ اور بریت مخلوق کو کہتے ہیں ۔ اور زیادہ تر عرب حمزہ کو چوڑ کر فعیلة کے وزن پر لاتے ہیں جو مفعولة کے معنی میں مستعمل ہوتا ہے اور بعض لوگوں کا خیال ہے کہ بریت ، بریت العود ، ہے ماخوذ ہے ۔ اور ان میں سے چند لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ وہ بری سے جو من ہے یعنی ان کو منی سے والی کہ اس وجہ سے اس پر نکتہ چینی نہیں کہ وہ بری سے جو من ہے یعنی ان کو منی ہے خات کیا ۔ انہوں نے کہا کہ اس وجہ سے اس پر نکتہ چینی نہیں کی جاتی ہے ۔

(الاكرم) اكرم ك معنى كريم كے ہيں ۔ اور كبى افعل ، فعيل ك معنى س آتا ہے جيساكہ الله عزوجل كا قول " وهوا هون عليه " (الروم - آيت ٢٤) " اور يه اس پر زيادہ آسان ہے -" يعنی (هين عليه) اس پر آسن ہے اور قول البيٰ كى طرح لايصلها الا الاشقى (سورة اليل - آيت ١٥) " اس آگ س نہيں جلايا جائے كا مگر جو سب سے زیادہ شتی ہوگا۔" اور اس طرح ارشاد اللی وسیجنبھاالاتقی (مورۃ الیل ۔آیت ۱۱) " اور اس آگ سے بچالیا جائے گا جو سب سے زیادہ پرمیزگار ہے۔" لین الاشتعلی اور الا تقلی سے مراد مشقی اور تقی ہے۔ اور اس معن میں شاعر نے کہا ہے۔

ان الذى سمك السماء بنى لنا بينا دعائمة اعزواطول لقيناً وه ذات جس نے آسمان كو بلند كيا اس نے ہمارے لئے اكب گر بنايا جس كے ستون بہت زيادہ معبوط اور زيادہ لمبے ہيں ۔

(الظاهر) اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنی ان نشانیوں کے ذریعہ ظاہر ہے جو اس نے اپنی قدرت کے شواہد اور اپنی حکمت کے آثار اپنی تجت کے واضح دلائل سے ظاہر کیا ہے کہ جن سے بتام مخلوق چھوٹی جی چیز کے پیدا کرنے اور آسان سے آسان اور حقیر ترین اشیاء کی خلقت سے عاجز ہے ۔ جساکہ اللہ عزوجل نے فرمایا ان المذین قدعون من دون الله لن یخلقوا ذیابا و لو جتمعواله (مورة ج آیت ۲۳) " بے شک تم لوگ اللہ کے علاوہ جن لوگوں کو پکارتے ہو اگر وہ سب جمع ہوجائیں تو وہ ایک کھی پیدا نہیں کرسکیں گے ۔ " تو اس کی مخلوق میں سے کوئی شے نہیں ہے گر وہ اس کی وحداثیت پر ہر جہت سے شاہد ہے ۔ اور اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنی ذات کے وصف سے انحراف و رو گردانی کی ۔ وہ تو اپنی آیات اور قدرت کے شواہد سے ظاہر ہے ۔ اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ ظاہر بے افراف و رو گردانی کی ۔ وہ تو اپنی آیات اور قدرت کے شواہد سے ظاہر ہے ۔ اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ ظاہر ، قادر ہے جس پر چاہے ۔ اور اس سے متعلق قول الهیٰ ہے " فاصبحوا ظاہرین " (الصف ۔ ۱۳) یعنی وہ ان کے غالب ہیں ۔

(الباطن) باطن کے معنی ہے ہیں کہ وہ اوہام (قوت واہمہ) سے پوشیرہ ہے وہ بغیر احاطہ کے باطن ہے اس کو کی محیط (احاطہ کرنے والا) احاطہ نہیں کرسکتا اس لئے کہ اس نے فکر کو آگے بڑھا دیا بچر وہ اس سے چھپ گیا اور اس نے معلوم کو سبقت دے دی بچر اس کا احاطہ نہیں کرسکا ۔ اس نے اوہام کو آگے بڑھایا لیکن وہ اس کی حقیقت تک نہ پہنے سے بصارتیں حیران و سرگردان ہو گئیں لیکن اس کا ادراک نہیں کرسکیں ۔ اس لئے کہ وہ ہر باطن کا باطن ہے اور "پوشیرہ "چیز کا پوشیرہ ہے ۔ وہ بالذات پوشیرہ ہے لیکن علامات و آیات کی بنا، پر ظاہر و بلند ہے ۔ وہ بغیر حجاب کی بوشیرہ ہے اور دوسرے معنی ہے ہیں کہ وہ ہر شے کا باطن ہے لیعنی وہ اس چیز ہے جو بیل نے بدا کی اور عدم سے وجود میں لایا ۔ جانئے والا ، دیکھنے ہیں اور اس کے معنی ہے ہیں کہ وہ ان کے رازوں اور پوشیرہ باتوں سے واقف ہے شدید یہ کہ وہ کسی چھیا ہوا ہے ۔

(الحسى) مى كے معنى فعال مدبر كے ہيں ۔ وہ ذاتى طور پر مى ہے اس پر موت و فنا جائز نہيں اور عد وہ حيات كا محتاج ہے جس كے ذريعے وہ زندہ ہے ۔

(الحکیم) حکیم کے معنی یہ ہیں کہ وہ عالم ہے اور لفت میں حکمت علم ہے ۔ اس کے بارے میں ارشاد ربانی ہے یوتی الحکمة من یشاؤ (البقرة - آیت ۲۹۹) " وہ جس کو چاہتا ہے حکمت عطا کرتا ہے " اور حکمت کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ خود محکم ہیں جو فساد سے مبرا و محفوظ ہیں ۔ اور " قد حکمته واحکمته " دو لفت ہیں اور " حکمة اللجام " (لگام کے دونوں سرے جو گھوڑے کے دونوں جبروں کی طرف ہوں) اس وجہ سے نام رکھا گیا کیونکہ وہ اس کو شدید جرات سے روکتا ہے اور اس کے نیچ کے جبرے کو اعاطہ کے ہوئے ہوتا ہے۔

(العلیم) علیم کے معنی یہ ہیں کہ وہ اپی ذات ہے ہی علیم ہے ، رازوں (نیت) کا جاننے والا ہے ۔ اور پوشیرہ خیالات سے واقف ہے ۔ اس پر کوئی پوشیرہ چیز چھی ہوئی نہیں ہے ۔ اور اس سے ذرہ برابر شے پوشیرہ و غائب نہیں ۔ اس کو قبل پیدائش اشیاء ، بعد لیجاد اشیاء ان کے پوشیرہ وعلانیہ ، ان کے ظاہر و باطن تھا ۔ ندا وند عالم کا علم اشیاء برخلاف مخلوق کے علم کے اس امر پر دلیل ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا علم ان مخلوقات کے بتام معانی کے برخلاف ہے اور اللہ عالم بالذات ہے اور عالم وہی ہے جس کا فعل محکم و متقن درست و صحے ہو ۔ پس یہ نہیں کہا جاسکتا کہ وہ اشیاء کو علم کے ذریعہ جانتا ہے جس طرح کہ اس کے ساتھ کوئی دوسرا قدیم ثابت نہیں کیا جاسکتا ۔ بلکہ کہا جائے گا کہ وہ ذات ہے جو عالم ہے ۔ اور اسی طرح اس کی تمام صفات ذاتی کے بارے میں کہا جائے گا۔

(الحليم) عليم كے معنى يہ ہے كہ وہ اس شخص پر عليم ہے جو اس كى نافرمانى كرے وہ اليے نافرمانوں و گناہگاروں پراين عقوبت ميں جلدى نہيں كرتا ہے ۔

(الحفیظ) الحفیظ الحافظ ہے اور وہ فعیل کے وزن پر فاعل کے معنی میں ہے اور اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ اشیاء کی حفاظت کرتا ہے اور ان سے بلاء کو دور کرتا ہے ۔ حفظ کو علم کے معنی پر استعمال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ ہم حفظ قرآن و حفظ علوم کو مجاز کے طور پر استعمال کرتے ہیں اس سے مراویہ ہے کہ جب ہم کو اس کا علم ہوا تو وہ ہم سے نہیں گئے ۔

(الحق) حق کے معنی محق (ج بات کہنا) ہے اور اس کے ذریعہ بااعتبار وسعت کے وصف بیان کیا جاتا ہے اس لئے کہ وہ مصدور ہے ۔ اور یہ "غیبات المستغشین " کے قول کی طرح ہے اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ جو اس سے کہ وہ مصدور ہے ۔ اور اس کی تائید قول الهیٰ کررہا سے مراد لئے جاتے ہیں کہ اللہ کی عبادت حق ہے اور اس کے غیر کی عبادت باطل ہے ۔ اور اس کی تائید قول الهیٰ کررہا ہے ذاک بان اللہ ہو الحق وان ماید عون من دونہ ہوالباطل (الح سے) "اس وجہ سے مجمی کہ بیشک

الله ہی حق ہے اور یہ کہ اس کے علاوہ حن کو لوگ لگارتے ہیں وہ باطل ہے " تعنی وہ باطل ہوتا ہے اور بہت دور ہوجاتا ہے اور وہ کسی ایک کے لئے تواب اور نہ عقاب کا مالک ہوتا ہے -

(الحسیب) حسیب کے معنی یہ ہیں کہ وہ ہر شے کا احصار کرنے والا ہے ، عالم ہے کوئی شے اس سے پوشیدہ نہیں ۔
اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ لینے بندوں کا حساب لینے والا ہے ، وہ ان کے اعمال کا محاسبہ کرتا ہے اور ان کو ان
اعمال پر جرا دیتا ہے ۔ وہ فعیل کے وزن پر صفاعل کے معنی میں ہے جسیے جلیس اور مجالس ۔ تسیرے معنی یہ
ہیں کہ وہ کافی ہے ۔ اور اللہ مجھ کو اور تم کو کافی ہے لیعنی ہم کو کافی ہوئی
اور احسبتہ لیعنی میں نے اس کو ویدیا یہاں تک کہ اس نے کہا کہ مجھے کافی ہے ۔ اور اسی وجہ سے ارشاد عزوجل ہے ۔
جزاء من ربک عطاء حسابا (النبا ۔ آیت ۳۱) " تمہارے رب کی طرف کافی انعام ہے " لیعنی کافی ہے ۔

بو بی و با و با ہے۔ الحمید) حمد کے معنی محود کے ہیں اور وہ فعیل صفعول کے معنی میں ہے۔ حمد - ذم کے نقیق وصف الحمید) حمدت فلانا " تم نے فلاں کی حمد کی " جبکہ تم اس کے فعل سے راضی ہوئے اور تم نے اس کو لوگوں میں چھیلا ویا ۔

(الحفی) حتی کے معنی عالم کے ہیں ۔ ارشاد ربانی ہے بیسئلونک کانک حفی عنها (اعراف ۔ ۱۸۸)

" لوگ تم سے دریافت کرتے ہیں کہ گویا تم قیامت سے واقف ہو " یعنی وہ تم سے قیامت کے متعلق سوال کرتے ہیں

گویا کہ تم اس کے آنے کے وقت کو جانتے ہو ۔ اور اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ لطیف ہے ۔ حفایة مصدر ہے

الحفی وہ لطیف ہے اور تہاری نیکی ولطف کی بناء پر اعزاز و اکرام کرنے والا ہے ۔

لئے رحیم القلب کہا جاتا ہے ، رحمن نہیں کہا جاتا اس لئے کہ رحمن بلاء و مصبیت کے دور کرنے پر قادر ہوتا ہے اور رحیم اس پر قادر نہیں ہوتا ۔ اور بعض حضرات کا کہنا ہے کہ آدمی کے لئے رحمن کہنا جائز ہے اور اس سے ان کی مراد انتہائی رحمت ہے اور یہ غلط ہے ۔ رحمن تو سارے عالم کے لئے ہے اور رحیم خاص طور پر مومنین کے لئے ہے ۔

(الرحيم) رحيم كے معنی يہ ہيں كہ وہ مومنين پر رحم كرنے والا ہے اور ان كے انجام كار ميں اپن رحمت ك ساتھ مخصوص كرتا ہے ۔ جيساكہ ارشاد البئ ہے وكان بالمومنين رحيما " وہ مومنين پر رحيم ہے " رحمن و رحيم دو اسم ہيں جو رحمت كے بدرمان و نديم كے وزن پر مشتق ہيں ۔ رحمت كے معنی نعمت كے ہيں اور راحم نعمت دينے والا ہے جيساكہ اللہ عزوجل كا ارشاد ليخ رسول صلى اللہ عليہ وآلہ وسلم ہے ہے و ما ارسلناك الا رحمة للا النهائه عندى الله عندى الله عندى كو نہيں بھيجا مكر عالمين كے لئے رحمت بناكر ۔" يين ان پر نعمت بناكر ۔ قرآن كے لئے محمدى و رحمة كہا جاتا ہے اور بارش كے لئے رحمت يين نعمت كہا جاتا ہے ۔ رحمت كے معنی رقت (نرى) كے لئے ہيں ہيں كيونكہ رقت اللہ تعالى سے نفى كى گئ ہے ۔ رقيق القلب لوگوں كو رحيم كا نام بہ سبب كثرت رحمت ويا گيا ہے ۔ اور مقولہ ہے " ما اقر ب رحم فلان " جبكہ وہ مهربانی و نيكی والا ہو ۔ اور رحمتہ رحمت ہے اور كہا جاتا ہے ۔ اور محمتہ و رحمتہ و روحمتہ و رحمتہ و روحمتہ و رحمتہ و روحمتہ و رحمتہ و رحمتہ و روحمتہ و روحمتہ و رحمتہ و رحمتہ و روحمتہ و روحمت و رو

(الذاری) اس کے معنی خالق کے ہیں کہا جاتا ہے ذرا الله الخلق و براہم لین ان کو پیدا کیا ۔ او۔
کبی کہا گیا کہ اسم ذریت اس سے مشتق ہے گویا ان کے خیال میں یہ ہے کہ وہ اللہ کی مخلوق ہیں جن کو آدی سے خلق کیا ہے ۔ اکثر عرب نے اس کے ہمزہ کو ترک کیا ہے اور اس رائے و خیال کی وجہ سے ہمزہ کو ترک کیا ہے کہ ان کے منہ میں کثرت سے لڑکھواہٹ پیدا ہوتی ہے جس طرح سے انہوں نے بریت کا اور بری کا ہمزہ اور اس کے مشاب الفاظ کا ہمزہ ترک کردیا ہے ۔ اور ان ہی میں سے کچھ لوگوں کا خیال یہ ہے کہ وہ ذر دت یا ذریت سے ہے ۔ جس سے ان کی مراد زمین میں کثرت و افزائش مخلوق سے جسیاکہ اللہ تعالیٰ نے فربایا وبث منھمار جالا کثیر اونساء (النساء ۔ ا) "ان دونوں (مرد و عورت) سے بہت سے مرد و زن کھیلادیئے ۔ "

(الرازق) رازق کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ لینے نیک اور فاج بندوں کو رزق دیتا ہے ۔ رزق " ر " کے زیر کے ساتھ کہتے ہیں یہ بھی مقولہ ہے کے ساتھ عرب کی روایت ہے ۔ اگر ان کی مراد مصدر ہوتی تو وہ رزق " ر " کے زیر کے ساتھ کہتے ہیں یہ بھی مقولہ ہے ار تزق الجند رزقة واحدة " " لشکر نے ایک ہی مرتبہ رسد پائی ۔ " یعنیٰ اہل لشکر نے اس کو ایک ہی بار میں لے لیا۔

(الرقیب) اس کے معنی حفاظت کرنے والے کے ہیں اور یہ فعیل کے وزن پر فاعل کے معنی میں ہے ۔ اور رقیب القوم ان کا نگہبان اور محافظ ۔

(الرؤف) اس سے معنی رحیم اور مہربان نعمت سے ہیں -

(الرائی) رائی کے معنی عالم کے ہیں اور رویت علم ہے ۔ اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ نگہبان ہے اور رویت کہ وہ نگہبان ہے اور رویت کہ وہ ہمیشہ سے جاننے والا ہے اور ابصار (دیکھنے، دو ہمیشہ سے جاننے والا ہے اور ابصار (دیکھنے، دکھانے) کے معنی میں مناسب نہیں ۔

(السلام) اس کے معنی مسلم (سلامتی دینے والے) کے ہیں ۔ اور وہ زیادتی و وسعت ہے اس لئے کہ السلام مصدر ہے اور اس سے مرادیہ ہے کہ سلامتی اس کی طرف سے بخشش ہوتی ہے ۔ اور والسلام و والسلامة الرضاع و الرضاعة واللذاذ و اللذاذ ق کی طرح ہے اور اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ اس صفت سے اس لئے موصوف کیا جاتا ہے کہ مخلوق بحس عیب ، نقص ، زوال ، انتقال (نقل مکانی) اور فنا. و موت سے طمق ہو تو اس سلامت ہے ۔ ارشاد البی ہے "لھم دار السلام عند ربھم " (سورة الانعام ۔ ۱۳۸) " ان کے لئے ان کے اس کے بہاں سلامتی کا گھر ہے ۔ " سلام تو اللہ عزوجل ہے اور اس کا گھر جنت ہے ۔ اور اس کا نام سلام رکھنا اس لئے مناسب ہوا کہ اس کی طرف منتقل ہونے والا دنیا کے تمام امراض ، دکھ ، درد ، موت ، بڑھا پا وغیرہ ہے اس میں محفوظ رہتا ہے ۔ لیس وہ آفات و مصائب سے سلامتی کا گھر ہے ۔ ارشاد عزوجل ہے فسلام لک من اصحاب الیمین (سورة الواقعہ ۔ ۹۱) " تو تم پر داہنے ہاتھ والوں کی طرف سے سلام ہو ۔" وہ فرما رہا ہے کہ ان کی طرف سے جہارے گئے اس بی عفوظ المن ہو ۔ وہ فرما رہا ہے کہ ان کی طرف سے جہارے گئے میں جاتی وادن کی طرف سے سلامتی کی خبر دے رہا ہے اور لغت میں سلامت و در تی و ہدا ہت کے معنی میں بھی ہے ۔ اس کی بناء پر ارشاد ربانی ہے واذا خاطبھم الجاھلون قالوا سلاماً (سورة الفرقان ۔ ۱۳۳) جب میال لوگ ان (اللہ کے خاص بندوں) سے مخاطب ہوتے ہیں تو وہ بندے ان کو سلام کہتے ہیں ۔ یعنی ہدا یت اور در تی ہا ہا جاتا ہے کہ شلام کہنے سے صواب (در سی) نام رکھا گیا ہے کیونکہ وہ عیب اور گناہ سے محفوظ رکھا ہے ۔

(العومن) مومن کے معنی مصدی (تصدیق کرنے والا) کے ہیں اور لغت میں ایمان کے معنی تصدیق کے ہیں اس پر قول عزوجل حصرت یوسف کے بھائیوں کی حکایت بیان کرتے ہوئے دلالت کرتا ہے و ما انت بعوص لنا ولو کنا صادقین (سورة یوسف - ۱۲) " اور آپ بماری تصدیق کرنے والے نہیں ہیں اگر ہم لوگ سچ بھی ہوں ۔ " پس بندہ مومن ہے اور وہ اللہ کی توحید و آیات کا تصدیق کرنے والا ہے ۔ اور اللہ مومن و مصدق ہے اس کا جو اس اللہ وعدہ فرمایا ہے اور اس کا تحقیق کرنے والا ہے ۔ اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ محق ہے ، اس نے مخلوقات کے سلسنے وعدہ فرمایا ہے اور اس کا تحقیق کرنے والا ہے ۔ اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ محق ہے ، اس نے مخلوقات کے سلسنے اپنی آیات کے ذریعہ اپنی وحدانیت کی تصدیق کی اور ان مخلوقات کو اپنی حقیقت (یا مخلوقات کی حقیقت) کو پچنوایا اس کے لئے جو اس کی علمات سے ظاہر کیا اور اپنی بنیات و عجائب تدبیر اور لطائف تقدیر سے واضح کیا ۔ اور تسیرے معنی یہ ہیں کہ ان کو ظلم وجور سے محفوظ و امان میں رکھا۔ حصرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ۔ باری تعالیٰ کا نام اس

شخ الصدوق

لئے مومن رکھا گیا کیونکہ جو اس کا مطیع ہے وہ اس کے عذاب سے محفوظ رہتا ہے اور بندہ کو "مومن " اس لئے کہا گیا ہے مومن وہ ہے کہ وہ اللہ پر ایمان لاتا ہے تو اللہ اس کو اپن امان میں پناہ دیتا ہے ۔ اور امام علیہ السلام نے فرمایا کہ مومن وہ ہے کہ جس کو مسلمان کہ جس کا پڑوی اس کے شر سے محفوظ رہے ۔ اور امام علیہ السلام نے یہ بھی فرمایا کہ مومن وہ ہے کہ جس کو مسلمان اپن دولت و جان کا امین بنائیں ۔

(المهيمن) اس كے معنی شاہد كے ہیں - ارشاد البی كی طرح و مهيمنا عليه (سوره المائده - ٣٨) \* يين وه اس پر شاہد ہے - " اور اس كے دوسرے معنی يہ ہیں كہ وہ اسم ہے جو اس سے بنايا گيا ہے - اور اس اساء البیٰ میں سے ایک نام ہے - پر جس طرح بيطر اور بيطار سے مبيطر بنايا گيا ہے اس طرح يہ بھی بنايا گيا - گويا اس كی اصل - مويمن ہے ، همزه هاء میں بدل گيا جس طرح ارقت اور ايهات كا بمزه بدل گئے اور هرقت و هيهات اصل - مويمن ہے ، همزه هاء میں بدل گيا جس طرح ارقت اور ايهات كا بمزه بدل گئے اور هرقت و هيهات بولے جانے لگے - امين اسماء البیٰ میں سے ایک نام ہے - جس نے الف كو لمبا (كھینی) كيا - تو اس كی مراد يا امين ہو اس كا غراح ان كے قول كے مطابق ہے از يد يا زيد كے معنی میں - يہ بھی كہا گيا كہ مهيمن سابق كتب میں اسماء البیٰ میں سے ہے -

(العزیز) عزیز کے معنی یہ ہیں کہ کوئی شے اس کو عاجز نہیں کرتی ہے اور وہ جس کا ارادہ کرتا ہے تو کوئی شے اس کو ناممکن نہیں بناسکتی ۔ وہ اشیا، پر غالب ہے ، وہ ایسا غالب ہے جو کبی مغلوب نہیں ہوتا ۔ کبی ضرب المش کے طور پر کہا جاتا ہے من عز بز لیمنی جو غالب آیا اس نے چھین لیا ۔ اور دو دشمنوں کی حکایت کو بیان کرتے ہوئے ارشاد البیٰ ہے و عزنی فی المخطاب (سورۃ ص ۔ ۲۳) " اور اس نے گفتگو میں بھے پر غلبہ پایا ۔ " لیمن بات چیت اور جواب دہی میں بھے پر غالب ہوا ۔ اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ بادشاہ ہے اور بادشاہ کے لئے " عزیز " کہا جاتا ہے جیما کہ براوران یوسف نے حضرت یوسف علیہ السلام کے لئے " یا ایسا العزیز " (یوسف ۔ ۸۸) اس سے مراد " یا ایسا الملک " ہے ۔

(الجبار) جبارے معنی اس قاہر کے ہیں ۔ جس کو دیا نہیں جاتا ہے ۔ اور اس کے لئے جرو تکبر ہے اور قدرت و طاقت ہے بعنی بڑائی و بزرگی ہے ۔ اور اس مجور کے درخت کو جس کی بلندی تک رسائی نہ ہوسکے جبار لا کہتے ہیں ۔ جبر یہ ہے کہ تم انسان کو زبردستی مجبور کرو جس کو وہ ناپند کرتا ہے ۔ تم کہتے ہو میں نے اس کو اس طرح کے کام کے لئے مجبور کیا ۔ اور امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ نہ جر ہے نہ اختیار کی سپردگ ہے بلکہ دونوں امروں کے درمیان ایک امر ہے ۔ اس سے آمجناب کی مرادیہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے لینے بندوں کو گناہوں پر مجبور نہیں کیا اور نہ امر دین کو ان کے سپرد فرمایا تاکہ وہ اس کے بارے میں اپن آراء اور اندازوں کے ذریعے کیے کہنے لگیں ۔ اس لئے عووجل نے حد بندی کی "وظیفہ مقرر کیا، شرع بنائی، فرض و سنت قرار دیا اور ان کے لئے دین کو مکمل کیا تو تحدید،

توظیف ، شرع اور فرض و سنت اور اکمال دین کے ساتھ سپردگی و تفویض نہیں ہے ۔

(المتكبر) متكبر كبريا. عاخود بادروه تكبراور تعظيم كااسم ب-

(السید) سیر کے معنی ملک کے ہیں ۔ قوم کے بادشاہ اور بڑے آدمیوں کے لئے سید مم (ان کا سردار بادشاہ)

ہما جاتا ہے ۔ اور جو ان میں شریف ہوا وہی ان کا سردار ہوتا ہے ۔ قیس بن عاصم کے لئے کہا گیا کہ تو اپن قوم کا کس
وجہ سے سردار ہوا تو اس نے جواب دیا کہ واد و دہش ، مصبتوں سے بچانے اور غلاموں و دوستوں کی مدد کرنے سے ۔ بی
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد ہے کہ " علی سید العرب ہیں " تو حضرت عائشہ فرمانے لگیں کہ یارسول اللہ! کیا آپ سید
العرب نہیں ہیں ؟ تو آپ نے فرمایا کہ میں اولاد آدم کا سردار ہوں اور علی عرب کے سردار ہیں بچر انہوں نے فرمایا کہ یا
رسول اللہ سید کیا ہے ؟ آپ نے جواب میں فرمایا کہ سید وہ ہے جس کی اطاعت میری اطاعت کی طرح فرض کی گئ ہے ۔
میں نے اس عدیث کو کتاب معانی الاخبار کی سند سے لیا ہے تو اس عدیث کے مطابق " السید " وہ بادشاہ
میں نے اس عدیث کو کتاب معانی الاخبار کی سند سے لیا ہے تو اس عدیث کے مطابق " السید " وہ بادشاہ

(السبوح) یہ فعول پر مبن اسم ہے ۔ عربی ادب میں فعول کے وزن پر سبوح و قدوس کے علاوہ کوئی اور لفظ نہیں ہے ۔ ان دونوں کے معنی ایک ہی ہیں ۔ اور اللہ کی ذات پاک و منزہ ہے ہر اس چیز ہے جس کا ذریعہ اس کا وصف بیان کیا جائے اور وہ اس کے لائق و مناسب نہ ہو ۔ اس کا نصب اس لئے ہے کہ وہ فعل کی جگہ پر تسبیح اللہ کے معنی میں ہے جس سے مراد میں نے اللہ کی تسبیح کے لئے تسبیح کی ۔ اور یہ بھی درست ہے کہ اس کا نصب ظرف کی بناء پر ہو اور اس کے معنی یہ ہوں گے کہ ہم اللہ کی تسبیح کرتے ہیں ان لوگوں کی تسبیح کے ساتھ جنہوں نے اس کی تسبیح کے ۔ اس کی تسبیح کے ساتھ جنہوں نے اس کی تسبیح کے ساتھ جنہوں کے تسبیح کے ۔ اس کی تسبیح کے ۔ اس کی تسبیح کے ساتھ جنہوں کے اس کی تسبیح کے ساتھ جنہوں کے اس کی تسبیح کے ۔ اس کی تسبیح کی ۔

ے کی ت کی ت ت اللہ اللہ اللہ کے معنی شاہد کے ہیں جو اس جگہ کا صافع اور مدبر ہے کہ جو اس کی کاریگری و تدبیر کا جائے وقوع ہے نہ یہ کہ اللہ عزوجل ہے اور لامکان ہے ۔

(العمافع) صانع کے معنی یہ ہیں کہ وہ ہر مصنوع کا صانع ہے لیتی تنام مخلوق کا خالق ہے اور تمام المجادات کا موجد ہے ۔ یہ سب اس امر پر دلالت کررہی ہیں کہ مخلوقات میں سے کوئی شے اس کے مشابہ نہیں ۔ کیونکہ ہم نے ان اشیاء مخلوق میں فعل کا مشابدہ نہیں کیا جو اس کے فاعل کے مشابہ ہو ۔ اس لئے کہ وہ اجسام ہیں اور ان کے افعال غیر اجسام ہیں اور ان کے افعال غیر اجسام ہیں اور انڈ تعالیٰ اس سے ماوریٰ ہے کہ اس کے افعال کو مشابہ قرار دیا جائے ۔ اس کے افعال گوشت ، ہڈی ، اجسام ہیں ، ورخت اور اس کے علاوہ تمام بلل ، خون ، پھے ، رگیں ، اعضاء و جوارح ، اجراء ، نور ، ظلمت ، زمین ، آسمان ، پھر ، درخت اور اس کے علاوہ تمام

اصناف مخلوقات اس کا فعل اور صفت و عمل ہیں ۔ اور یہ تمام مخلوقات اس کی وحدانیت کی دلیل ہیں ، اس کی یکمائی پر شاہد ہیں ۔ اور اس پر بھی گواہ ہیں کہ وہ اپن مخلوق کے خلاف ہے اور یہ کہ اس کا کوئی شرکیب نہیں ۔ بعض عکماء نے اس معنی میں نرجس (پھول) کی تعریف کی ہے ۔

عیون فی جفون فی فنون بدت فاجاد صنعتها الملیک پلکوں کے درمیان مختلف اقسام کی آنکھیں ظاہر ہوئیں تو مالک و بادشاہ نے اس کی صنعت و کاریگری کو انچھے طریقے سے کیا

بابصار التغنج طامحات کان حدا قھا ذھب سبیک بذریعہ نازو انداز والی لگاہوں ہے جن میں غرور و نکنت تھا۔ گویا ان کی پتلیاں صاف ستھرے مونے (کندن) کی طرح ہیں ۔

علیٰ غصن الزمرد مخبرات بان الله لیس له شریک و نمرد کی شاخوں پر خبر دے رہی ہیں کہ بقیناً اللہ کا کوئی شریک نہیں ہے۔

(النظاهر) قاہر کے معنی یہ ہیں کہ وہ مشابہت ، مثل ، ضد ، امثال ، حدود ، زوال وا تقال اور مخلوقات کے ان معانی و مغاہیم سے جو طول و عرض اطراف و اکناف ، ثقل و خفت ، نرمی و سختی ، دخول و خروج اور باہی چپنیدگی و جدائی ہے بو ومزہ ، رنگ اور چھونے کی حس ، کمردرا پن و نرمی ، حرارت و برودت ، حرکت و سکون ، اجتماع اور افتراق اور کسی مکان میں قیام سے وہ پاک و منزہ ہے ۔ اس لئے کہ یہ سب پر پہلو سے پیدا شدہ ، نوایجاد ، عاجز و ضعیف ہیں دلیل میں اس پر کہ ایک عادث (کرنے والے) نے ان کو پیدا کیا اور ایک صافع نے ان کو بنایا جو قادر ، قوی ہے ، طاہر ہے ان کے معانی سے جو کسی ایک شے کے مشابہ نہیں اس لئے کہ وہ ہر لحاظ سے ایک صافع پر دلالت کرتی ہیں جس نے ان کو بنایا اور ایک نتجاد کرنے والی ہس پر رہنائی کرتی ہیں جن کو اس نے پیدا کیا اور تمام غائب اشیاء اور ان کے مشابہ اور ہما اس بیا ہوں ۔ اللہ کی ذات ان تمام ہم مثل اشیاء پر لازم ہے کہ وہ ایک صافع پر جن کو اس نے بنایا ہے ، رہنائی کرنے والی ہوں ۔ اللہ کی ذات ان تمام باتوں سے کہیں بالاتر ہے ۔

(العدل) عدل کے معنی عدل وحق ہے حکم کرنے کے ہیں ، عدل کے نام سے بہ سبب قدرت و قوت موسوم کیا گیا کیونکہ وہ مصدر ہے اور اس سے مراد عادل ہے اور لوگوں کا عدل اس کے قول ، فعل اور حکم پر چلنے اور پیند کرنے کا نام ہے ۔

(العفو) یہ فعول کے وزن پر " عفو " ہے اسم مشتق ہے ، اور عفو کے معنی محوکرنا (منانا) ہیں ۔ " عفاالشی "کہا جاتا ہے کہ جبکہ وہ محوکردی جائے ، ختم ہوجائے اور بوسیدہ ہوجائے ۔ " وعفوته انا " جبکہ میں

نے اس کو منا دیا ۔ اللہ عزوجل کا ارشاد ہے عفااللہ عنک لم اذنت لھم (توبہ ۲۳) " اللہ تم سے درگزر فرمائے تم نے اس کو منا دیا ۔ تم نے ان کے لئے تہارے اذن کو محوکردیا ۔

الغفور) یہ مغزت سے اسم مشتق ہے اور وہ معاف کرنے والا بڑا بخشے والا ہے ۔ اس کی اصل لغت میں (الغفور) یہ مغزت سے اسم مشتق ہے اور وہ معاف کرنے والا بڑا بخشے والا ہے ۔ اس کی اصل لغت میں دھا ہی دھا ہے ۔ تم کہتے ہو " غفر ت الشی " جبکہ میں نے اس کو ذھانپ دیا ۔ اور ھذا اغفر من ھذا بھی کہا جاتا ہے بعنی سب سے زیادہ جھپا ہوا ۔ اوئی اور ریشی کپروں کے اوپر بھنے ہوئے لباس جسے زئبر (روئیں وار کپرا) سے جھپانا اس کا نام غفر رکھا گیا کیونکہ اس نے کپرے کو جھپالیا اور سرکی ڈھال کو مغفر اس لئے کہا گیا کہ وہ سرکو جھپالیا ہے ۔ غفور کے معنی اپنے بندے کو اپنی رحمت میں جھپانے والے کے ہیں ۔

ہ الفنی) غنی کے معنی یہ ہیں کہ وہ بذات خود اپنے غیر اور آلات و ادوات وغیرہ کی مدو سے بے نیاز ہے۔ تمام (الفنی) غنی کے معنی یہ ہیں کہ وہ بذات خود اپنے غیر اور آلات و ادوات وغیرہ کی مدو سے بے اور ایک دوسرے سے مستغنی اشیاء اللہ عزوجل کے علاوہ ضعف اور حاجت میں مشابہ ہیں اور بعض کا قیام بعض سے ہے اور ایک دوسرے سے مستغنی نہیں ۔

را الغیاث) غیاث کے معنی مغیث کے ہیں جو وسعت معنی کے لحاظ سے ہیں اس لئے کہ وہ مصدر ہے۔
(الغیاث) غیاث کے معنی مغیث کے ہیں جو وسعت معنی کے لحاظ سے ہیں اس لئے کہ وہ مصدر ہے۔
(الفاطر) فاطر کے معنی خالق کے ہیں فطر المخلق یعنی ان کو پیدا کیا اور اس نے اشیا، کی کاریگری کی ابتداء کی اور ان کی ایجاد کی تو وہ ان کا فاطر یعنی خالق و موجد ہے۔

(الفرد) فرد کے معنی یہ ہیں کہ وہ ربو بیت و امر میں مخلوقات سے الگ اور یکتا ہے اور دوسرے معنی یہ ہیں ) کہ وہ تہنا موجود ہے جس کے ساتھ کوئی موجود نہیں ہے ۔

(الفتاح) فتاح كے معنى يہ ہيں كہ وہ عاكم ہے - فرمان الني ہے وانت خير الفاتحين (سورہ الاعراف - (الفتاح) قتاح كے معنى يہ ہيں كہ وہ عاكم ہے - فرمان الني ہو وہ والفتاح العليم (سورة سبا - ۲۲) " وہ اور تو بہترين فيصلہ كرنے والا ہے - " اور يہ بھى ارشاد بارى تعالى ہے و ھوالفتاح العليم (سورة سبا - ۲۲) " وہ تو تھك فيصلہ كرنے والا جائے والا ہے - "

(الفالق) قالق فلق سے اسم مشتق ہے۔ اس کے معنی اصل لفت میں پھٹنا، توفنا کے ہیں۔ کہا جاتا ہے سمعت ھذا من فلق فیعہ " میں نے یہ اس کے منہ کھولنے سے سنا " اور " فلقت الفستقة فانفلقت " (ہیں نے پہتہ کو شگافتہ کیا تو وہ پھٹ گیا) اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہرشے کو پیدا کیا پھر تمام مخلوقات پھٹ گئیں۔ رحموں کو پھاڑا پھر حیوان پیدا ہوئے ۔ اس نے دانہ اور گھلی کو پھاڑا وہ دونوں نباتات سے پھٹیں ۔ اور اس نے زمین کو پھاڑا پھر چوان پیدا ہوئے ۔ اس نے دانہ اور گھلی کو پھاڑا وہ دونوں نباتات سے پھٹیں ۔ اور اس نے زمین کو پھاڑا پھر جو کچھ اس سے باہر آیا وہ اس سے پھٹ گئی ۔ اور وہ اللہ کے قول کی طرح ہے ۔ والار ض ذات الصدع (مورة الطارق ۔ ۱۲) " اور پھٹنے والی زمین کی قسم ۔" اس کو پھاڑ دیا بھر وہ پھٹ گئی ۔ اس نے تاریکی کو پھاڑا بھر اس سے مبح کا اطار ق ۔ ۱۱) " اور پھٹنے دالی زمین کی قسم ۔" اس کو پھاڑ دیا بھر وہ پھٹ گئی ۔ اس نے موئی علیہ السلام کے لئے سمندر کو شگافتہ اجالا ہوگیا اور اس نے آسمان کو شگافتہ کیا تو وہ فیکنے سے نچ گیا ۔ اور اس نے موئی علیہ السلام کے لئے سمندر کو شگافتہ اجالا ہوگیا اور اس نے آسمان کو شگافتہ کیا تو وہ فیکنے سے نچ گیا ۔ اور اس نے موئی علیہ السلام کے لئے سمندر کو شگافتہ

کیا تو وہ مجھٹ محلیا تو ان کا فرقہ یا گروہ ایک بڑے فیلہ کی طرح تھا۔

(القديم) قديم كم معنى يه بين كه وه تمام اشيا، كا ديم والا به اور بر هي كا سابقت دين والا قديم القديم عنى بي بين كه وه تمام اشيا، كا ديم والا قديم به اور تمام اشيا، كى ابتداء اور اتها كه قديم به اور تمام اشيا، كى ابتداء اور اتها كه قديم به اور تمام اشيا، كى ابتداء اور اتها كه الدر ان اشياء كى ابتداء سي ان كا بي نام نه تها - لهذا بي ايك وجه سه قديم اور دوسرى وجه سه محدث به سي مها كم الله كه قديم كم معنى موجود لم يزل كم بين اور جب به غيرالله ك لئه بولا جائ كا تو وه مجاز كه طور برقديم بهوكا اس المنا كا غير محدث به ، قديم نهين به -

(المملک) وہ مالک الملک ہے ہرشے کا مالک ہے تنام مکوت (سلطنت) اللہ کی مکیت ہے۔ مکوت میں " ت " کی زیادتی کی گئی ہے جس طرح کہ ر ھبوت اور ر حموت میں بڑھائی گئ ہے ۔ عربوں کا مقولہ ہے " ر ھبوت خیر من ر حموت " لینی بجائے رحم کرنے کے خوف زدہ کرنا بہتر ہے ۔

(القدوس) قدوس کے معنی طاہر کے ہیں اور تقدیں ، تطہیر و تنزید کے معنی ہیں ۔ اور ملائلہ کی حکامت کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کا قول ہے فحن فسبح بحمدک و نقدس لک (سورۃ البقرۃ ۔ ۳۰) لیمیٰ ہم جھ کو طہارت کی طرف منسوب کرتے ہیں اور فسبحک و نقدس لک "کے ایک ہی معنی ہیں ۔ اور جنت دنیاوی میل کچیل ، طرف منسوب کرتے ہیں اور فسبحک و نقدس لک "کے ایک ہی معنی ہیں ۔ اور جنت دنیاوی میل کچیل ، بیماری ، دکھ ، ورد ، اور اس کے مشابر چیزوں سے پاکیزگ کی جگہ ہے ۔ اور یہ مجمی کہا گیا کہ (قدوس) کتابوں میں اللہ کے ناموں میں سے ہے۔

(القوى) قوى كے معنى مشهور ہيں اور وہ بنير كى كى مدد اور امداد چاہے قوى ہے ۔

(القریب) قریب کے معنی بجیب (قبول کرنے والا) کے ہیں اس کی تائید ارشاد الهی کربہا ہے فانی قریب الجیب دعو تا الداع اذا دعان (سورة البقرة - ۱۸۱) " پی میں ان کے قریب ہوں جب کوئی بھے ہے وعا مائلہ ہے تو میں دعا کرنے والے کی دعا قبول کرتا ہوں ۔ " اور اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ دلوں کے وسوس کا عالم ہے ۔ اس کے اور ان وسوس کے درمیان کوئی پردہ حائل نہیں اور نہ کوئی فاصلہ ہے ۔ اس معنی کی تائید ارشاد ربائی سے ہور ہی ہو والے د خلقنا الانسفان و فعلم ماتو سوس به نفسه و فنحن اقر ب الیه من حبل الور بد (سورة تی - ۱۸) " اور بے شک بم نے انسان کو خلق کیا ہے اور جو وسوسے اس کے نفس میں پیدا ہوتے ہیں بم ان کو جائے ہیں اور بنم اس کی شہ رگ سے زیادہ قریب ہیں ۔ " پی وہ بغیر چھونے اور لے ہوئے قریب ہے اور اپن مخلوق سے بلنے ہیں اور بنم اس کی شہ رگ سے زیادہ قریب ہیں ۔ " پی وہ بغیر چھونے اور طے ہوئے قریب ہے اور اپن مخلوق سے بغیر کسی راستہ اور دوری کے جدا و مختلف ہے بلکہ وہ باہم خلط ملط ہونے سے جدا ہے اور مشابہت میں ان کے خلاف ہے اور اس طرح اس سے قربت مختلف طریقوں اور فاصلوں کی جہت سے نہیں ہے ۔ وہ تو صرف اطاعت حن و بندگی کی بہت سے نہیں ہے ۔ وہ تو صرف اطاعت حن و بندگی کی بہت سے نہیں ہے ۔ وہ تو صرف اطاعت حن و بندگی کی بہت سے نہیں ہے ۔ اللہ تعالیٰ قریب ، نزدیک ہے اس کئے کہ وہ فاصلوں کی جہت سے نہیں ہے ۔ اس کے کہ وہ فاصلوں کی قبت سے نہیں ہے ۔ اس کے کہ وہ فاصلوں کے قطع کرنے بہت سے ہیں سے تربت مختلف طریقوں اور فاصلوں کی بہت سے نہیں ہے ۔ اس کے کہ وہ فاصلوں کی قطع کرنے

سے قریب نہیں ہوتا اور ند خواہش کے گزرنے سے بلند ہوتا ہے ۔ یہ کس طرح ہوسکتا ہے کیونکہ وہ بین و بلندی سے قبل تھا اور وہ پہلے تھا اس سے کہ اس کا وصف بلندی قربت سے کیا جائے ۔

(القیوم) قیوم اور قیام یہ دونوں فیعول اور فیعال کے دزن پر قمت بالشی اذا ولیتہ بنفسک و تولیت حفظہ واصلاحہ وتقدیر لا " جب تم بذات خود اس شے پر متعرف ہو اور اس کی حفاظت ، اصلاح اور تقدیر کے ذمہ داری کے لئے تیار و مستعد ہونے سے لیا گیا ہے ۔ اور اس کی نظیران کا قول ہے مافیھا من ددور ولادیار " اس میں کوئی موجود نہیں ہے ۔"

(القابض) قابض قبض سے اسم مشتق ہے اور قبض کے چند معانی ہیں ۔ ان میں سے ایک معنی ملک کے ہیں کہا جاتا ہے فلان فی قبضی " فلاں میرے قبضہ (ملیت) میں ہے ۔ اور هذا الضیعة فی قبضی " یہ جائیداد میری ملیت ہے ۔" ارشاد الی ہے والارض جمیعا قبضته یوم القیامة (سورة الزمر - ١٤) " اور قیامت کے دن ساری زمین اس کے قبضہ میں ہوگی ۔ یہ اللہ عزوجل کے قول کی طرح ہے وله الملک یوم ینفخ فی الصور (سورة الانعام - ١٤) " اور جس دن صور پمونكا جائے كا اس كى بادشاہت ہوگى -" اور الله تعالىٰ كا ارشاد ب والا مر يوميذ لله (سورة الانفطار ١٩٥١) " اور اس دن حكم صرف خداكا بوكا - " اور فرمان الهي ب مالك يوم المدين (سورة الفاتحه - ٢) " ود روز جڑا کا حاکم ہے ۔" اور اس کے دوسرے معنی کسی شے کو فنا کرنے کے ہیں اس وجہ سے ان کا قول میت کے لئے ب " قبض الله اليه " الله في الله عليه ويا - اور اس ب الله تعالى كا ارشاد ب ثم جعلنا الشمس عليه دليلا O ثم قبضنه الینا قبضاً پسراً (سورة الغرقان - ۲۵) " پر بم نے سورج کو اس پر دلیل بنادیا - پر بم نے معمولی قبضہ سے ای طرف تھینج لیا ۔ میرسورج براجم (بنو تمیم کی ایک شاخ جس کے ایک سو آدمی قتل کردیئے گئے تھے) ک طرح نہیں کمینیا جاتا ہے ۔ الله تعالیٰ اس کا قابض اور آزاد کرنے والا ہے ۔ اور اس سے فرمان الیٰ ہے والله يقبض و يبصط واليه مرجعون (سورة بقرة -آيت ٢٢٥) " اور الله تنگ دست كرتا به اور وي كشائش ديتا به اور تم سب اس کی طرف لوٹائے جاد گے ۔ وہ تو لینے ہندوں پر فغل کی کشائش کرنے والا ہے ۔ اور وہ این مبربانی و انعابات میں ہے جو چاہتا ہے تنگی کر دیتا ہے۔ اور قبض نیز انگلیوں کے جوڑ کا بکڑنا ہے اور الله تعالیٰ کا اس کا ذکر کرنا منفی ہے اور اگر وہ ملکی و کشادگی جس کا ذکر الله عزوجل نے براجم کی طاقت و قدرت سے کیا ہے تو جائز نہیں ہے کہ وہ ایک ہی وقت میں قائض و باسط ہو کیونکہ سے محال ہے اور اللہ تعالی کا ہر گھڑی ذکر نفسوں کو سٹگ کرتا ہے اور رزق میں کشائش کرتا ہے اورجو جاسا ہے کرتا ہے۔

(الباسط) باسط كے معنی نعمت دينے والا ، فضل كرنے والا ب اور اس نے ان پرائی نعمتوں كو كامل كيا -(قاضي الحاجات) قاضی " قضاء " سے اسم مشتق سے - الله كركے قضاء كے معنی تين طرح سے ہيں لير ان میں سے ایک وجہ عکم اور الزام (لازم کرنا) کے ہیں ۔ کہا جاتا ہے قضی القاضی علیٰ فلان بکذا " قاضی نے فلان پر اس طرح سے حکم کیا " یعنی اس پر فیصلہ دیا اور اس پر لازم کیا ۔ اور اس کے بارے میں اللہ عزوجل کا قول ہے ۔ " وقضی ربک الا تعبدوا الا ایالا " (بی اسرائیل ۔ ۳۳) " اور تمہارے پروردگار نے حکم دیا کہ اس کے سوا تم کسی کی عباوت نہ کرنا ۔ " دو مری وجہ وہ خبر کے معنی میں ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے " و قضینا الیٰ بنی اسرائیل فی مارت نہ کرنا ۔ " رو مری وجہ وہ خبر کے معنی میں ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے " و قضینا الیٰ بنی اسرائیل فی فر دیدی تھی لیعنی ہم نے بربان بی فی الکتاب " (بی اسرائیل ۔ ۳) " اور ہم نے کتاب (توراة) میں بی اسرائیل کو خبر دیدی تھی لیعنی ہم نے بربان بی ان کو اس کی خبر دیدی تھی ۔ " تیبری وجہ وہ " اتمام " ہے ۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے فقضی سبع سموات فی یومین (تم السجدہ ۔ ۳) " بھر اس نے دو دنوں میں سات آسمان بنائے ۔ " اور اس کے بارے میں لوگوں کا تول ہے میومین (تم السجدہ ۔ ۳) " بھر اس نے میری حاجت پوری کی " اس کی مرادیہ ہے کہ میں نے جس کا سوال کیا اس نے میری ضرورت کو پورا کیا ۔

(المجید) جمید کے معنی کر یم عزیز کے ہیں اور اللہ کا ارشاد ہے بل ہو قر ان مجید (البروج ۲۱۰) " بلکہ یہ تو قرآن جمید ہے بعنی کر یم عزیز ہے ۔ " اور لفت میں مجد شرف عاصل کرنے کو کہتے ہیں ۔ مجد الرجل و امجد دو لفت ہیں اور امجد لا " اس نے اس کی تعظیم کی " اس نے اس کے کاموں کو عزت دی ۔ اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ دہ جمید تعظیم کیا ہوا ہے اس کی پیدائش تعریف کی گئی ہے تعظیم کیا ہوا ہے اس کی پیدائش تعریف کی گئی بیدائش تعریف کی گئی تعلیم کیا ہوا ہے اس کی عظمت کی گئی ۔

(العولیٰ) مولیٰ کے معنی ناصر کے ہیں وہ مومنین کی مدد کرتا ہے وہ ان کے دشمنوں کے خلاف ان کی مدد کی ذمہ داری لیتا ہے ۔ اور وہ ان کے ثواب و کرامت کے لئے مستعدد ہوتا ہے اور و لمی الحطفل " وہ شخص ہے کہ جو اس کے معاملات کی اصلاح کا ذمہ دار ہوتا ہے ۔ اور اللہ مومنین کا مربرست ہے وہ ان کا مولا و ناصر ہے ۔ اور مولیٰ دوسری صورت میں اولیٰ ہے ۔ اور اس سے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عدیث ہے من کنت مولالا فعلی مولالا " میں جس کا مولا ہوں علی اس کا مولا ہے ۔ " اس سے نبیل آپ نے فرایا " الست او لی بہم منکم بانفسکم " (نخہ ج میں ہوں ۔ تو میں ہوں ۔ تو میں ہوں ۔ تو میں ہوں ۔ تو میں ہوں سے اور بحار اور دوسرے نسوں میں بہم ہے ) کیا میں تم سے تہارے نفوں سے اولیٰ نہیں ہوں ۔ تو لوگوں نے کہا یارسول اللہ! ہاں ۔ تو آپ نے فرایا میں جس کا مولا ہوں یعنی میں جس سے اس کے نفس کے مقابلہ میں اولیٰ ہوں تو علیٰ لیس کا مولا ہوں یعنی میں جس سے اس کے نفس کے مقابلہ میں اولیٰ ہے ۔

(الممنان) منان کے معنی عطا کرنے والا انعام واکرام کرنے والا کے ہیں ۔ اور اس سے قول خداوندی ہے فا منن او امسک بغیر حساب " (سورة می ۔ آیت ۴۹) " پی تو احسان کر یا روک لے بغیر کسی حساب کے " (یعنی کسی کو ند دے) اور دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے و لا تمنن تستکثر " (سورة المدثر ۔ آیت ۲) " اور تم احسان ند کروکہ زبادہ چاہو ۔ "

(المحيط) محيط كمعنى يه بين كه وه اشاء كا اعاطه كرنے والا ان سب كا علم ركھنے والا ب اور ہر وہ شخص جمس في كل شے پر گرفت ركھى يا اس كا علم اس كى انتہا تك بهنچا تو گويا اس نے اس كا اعاطه كيا - يه وسيع معنى كے اعتبار سے ہن كہ اعاطه كرنا ہے جسے گھر اس كے اطراف سے اعاطه كرنا ہے جسے گھر اور اس كى اشياء كى حفاظت كے لئے جہار ديوارى اور شہروں كے لئے شہر پناه يا فصيل كى تيارى - اى معنى كى بناء پر اعاطه كرنا شے كو ، عائط ، (ديوار) كہا گيا - اور دوسرے معنى كا احتمال يہ ہے كه وہ فطرت كے نتيجہ ميں ہو تو اس كرنے والى شے كو ، عائط ، (ديوار) كہا گيا - اور دوسرے معنى كا احتمال يہ ہے كه وہ فطرت كے نتيجہ ميں ہو تو اس كم معنى غالب مقتدر كے ہوں گے ۔ جسياكه ارشاد الهي ہے " وظنوا انھم احيط بھم " (يونس - ۲۲) " اور ان لوگوں نے سبح ليا كہ ان كا اعاطه كرليا گيا ہے " تو اس كا نام اعاطه ركھا گيا اس لئے كہ جب لوگوں نے لينے دشمن كو گھر ليا تو دشمن ان سے چھنكارا پانے پر قادر مذ ہوا -

رالمبین) مبین کے معنی ظاہر کے ہیں جس کی حکمت واضح ہو۔ اس کی حکمت کا اس چیز ہے جو اس کی بینات (المبین) مبین کے معنی ظاہر کے ہیں جس کی حکمت واضح ہوا، ظاہر کرنے والا ہے اور کہا جاتا ہے کہ " بان الشی وابان واستبان " کے ایک ہی معنی ہیں۔

" (المقیت) مقیت کے معنی حافظ (زمہ دار) رقیب (نگہبان) کے ہیں اور کہا جاتا ہے " بل مو القدیر " بلکہ وہ تدرت والا ہے -

(المصور) تعویرے اسم مشتق ہے۔ وہ جس طرح چاہتا ہے رسم مادر میں صورتیں بناتا ہے لیں وہ ہم صورت کا مصور ہے۔ رحم میں ہرصورت کا خالق ہے اور قوت بصارت سے اور ادراک کیا ہوا ہے اور نغس ہمیں مثال بنایا گیا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کا وصف صورتوں اور اعضا وجوارح سے بیان نہیں کیا جاسکتا، نہ حدود اور مختف حصوں سے بنایا گیا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کا وصف صورتوں اور اعضا وجوارح سے بیان نہیں کیا جاسکا، نہ حدود اور مختف حصوں سے تعارف کرایا جاتا ہے اور نہ وہ اوہام کی خواہشوں کی وسعت میں طلب کیا جاتا ہے۔ لین وہ نشانیوں اور آیات سے بہجانا اور جا در علامتوں و دلالتوں سے محتق ہوتا ہے۔ اور ان ہی کے ذریعے بقین کیا جاتا ہے۔ قدرت، مطمت، جلال اور جاتر گئی خاتی خدا میں ہم مثل ہے۔ برزگ سے موصوف کیا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مخلوق میں نہیں اور نہ کوئی خاتی خدا میں ہم مثل ہے۔ برزگ سے موصوف کیا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مخلوق میں نہیں اور نہ کوئی خاتی خدا میں ہم مثل ہے۔ برزگ سے موصوف کیا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مخلوق میں نہیں اور نہ کوئی خاتی خدا میں بھی اور نہ کوئی خواہشوں کیا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مخلوق میں نہیں اور نہ کوئی خاتی خواہشوں کیا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مناور سے خاتی دوران کیا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مناور نہ دوران ہی کے در ایا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مناور نہ کوئی خاتی خواہشوں کیا جاتا ہے اس لئے کہ اس کی شبیہ مناور نہ کوئی خاتی خواہشوں کیا جاتا ہے اس کی کیا جاتا ہے کیا جاتا ہے اس کیا جاتا ہے کیا ہوں کیا جاتا ہے کیا ہوں کیا جاتا ہے کیا ہوں کی

(الکریم) اس کے معنی عزیز کے ہیں ۔ کہا جاتا ہے ۔ فلاں شخص فلاں سے جھے کو اکرم ہے بینی وہ اس سے زیادہ عزیز ہے اور ارشاد البیٰ ہے انه لقرآن کریم (سورة واقعہ ۔آیت ،) بیٹک یہ بڑے رتبہ والا قرآن ہے ۔ اور ای طرح کا اللہ کا دوسرا ارشاد ہے ذق انک انت العزیز الکریم (سورة دخان ۔ ٢٩) " تو اب مزہ چکھ بیٹک تو تو بری عزت والا سردار ہے ۔ " اس کے دوسرے معنی جواد مفضل کے ہیں (سی فضل کرنے والا) کہا جاتا ہے ، رجل کریم ، بینی سی مرداور قوم کرام بین سی حضرات اور کریم و کرم ، ادیم و ادم کی طرح ہیں ۔ کریم ، بینی سی مردار کو کہتے ہیں ۔ سردار توم کو کبیر مم (ان کا سردار) کما جاتا ہے ۔ الکبیریاء تکبرو

تعظم کا نام ہے۔

(السكافى) كفاتية سے اسم مشتق ہے۔ جس نے اس پر بجروسه كيا اس نے اس كى كفايت كى اور جو اس كے غير كى طرف پناہ مد لے۔

(الوقر) وترفرد كوكمة بين -ادر مروه شے جو الك بواس كے لئے وتر كما جائے گا۔

(النور) نور کے معنی منیر (چکنے والا) روش کرنے والا کے ہیں ۔ اور اس سے الله عزوجل کا ارشاد ہے الله فور السموات والار فی (سورة النور ۱۳۵۰) " الله تمام آسمانوں اور زمین کا نور ہے ۔ یعنی ان کو روشنی دینے والا ، ان کا آمر اور ہادی ہے لیں وہ اپنی مصلحوں میں ہدایت پاتے ہیں جس طرح وہ نور و روشنی میں ہدایت پاتے ہیں اور یہ معنی میں وسعت کے اعتبار سے ہے کیونکہ نور ضیاء ہے ۔ اور الله عزوجل اس سے بہت بلند و بالا ہے ۔ اس لئے کہ انوار نو لیجاد ہیں اور ان کو لیجاد کرنے والا قدیم ہے کہ کوئی شے اس کے مشابہ نہیں ۔ وسعت کے لحاظ سے کہا گیا کہ قرآن نور ہے کیونکہ لوگ لینے دین میں اس کے ذریعہ ہدایت پاتے ہیں جس طرح سے وہ لینے راستوں میں روشنی کے ذریعہ منزل تک پہنچتے ہیں اس معنی کی وجہ سے نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم منیر ہیں ۔

(الوهاب) وہاب مشہور ہے اور وہ ہمبہ ، سے ہے ۔ وہ جو چاہتا ہے لینے بندوں پر بخشش کرتا ہے اور جس چیز سے چاہتا ہے ان پر احسان کرتا ہے ۔ اس سے ارشاد الیٰ ہے یہب لمن یشاء سے چاہتا ہے ان پر احسان کرتا ہے ۔ اس سے ارشاد الیٰ ہے یہب لمن یشاء الذکور (الثوریٰ ۔ ۲۹) " وہ جس کو چاہتا ہے بیٹیاں دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے بیٹے مطاکرتا ہے ۔ ۲

(الناصر) ناصراور نصير ك اكب ى معنى ہيں ۔ اور نصرت مدد كا حسن ہے ۔

(الواسع) واسع غنی کو اور السعة الغنی (مالداری) کو کہتے ہے۔ کہا جاتا ہے " فلان یعطی من ساعة " فلاں شخص فراخی سے مطاکرتا ہے لیمنی دولتمندی سے ۔ اور وسع آدمی کی کوشش وطاقت اور اس کے ہاتھ کی قدرت ہے ۔ اور کہا جاتا ہے " انفق علیٰ قدر وسعک " تم اپن گنجائش کے مطابق خرج کرو۔

(الودود) ودود فعول کے وزن پر مفعول کے معنی میں ہے ۔ جسے کہا جاتا ہے مدیوب کے معنی مہیب کے ہیں اس سے مراد الفت کیا ہوا اور محبوب ہیں ۔ اور کہا جاتا ہے کہ فعول فاعل کے معنی میں ہے ۔ جسے تہارا خفور کہنا فافر کے معنی میں ہے ۔ جسے تہارا خفور کہنا فافر کے معنی میں ہے دور و دود مودت کا مصدر فافر کے معنی میں ہے دور و دود مودت کا مصدر ہے ۔ اور فلان و دیدک و و دیدک و فلان حہارا جیب ہے ۔ اور فلان و دی و و دیدک و فلان حہارا وست اور مجبت کرنے والا ہے ، یعنی تہارا مجوب اور حمہارا جیب

*۾* 

(الہادی) اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ عودہ ان کو حق کی طرف ہدا ہدت کرتا ہے ۔ اللہ عودہ بل طرف ہدا ہدت کی تین وجوہات ہیں ۔ ایک وجہ دلات ہے کہ اس نے ان سب کی دین پر رہمنائی کی اور دوسری وجہ ایمان ہو اور ایمان اللہ عودہ مل کی طرف سے تعیری وجہ نجات ہے اور اللہ اور ایمان اللہ عودہ مل کی طرف سے تعیری وجہ نجات ہے اور اللہ عودہ مل فی مسبیل اللہ فلن یضل اعمالهم ( مسبعدیهم ویصلح بالهم ( محمد سم) " اور جو لوگ ندا کی راہ میں ہمید کئے گئے تو اللہ ان کے اعمالهم ( مسبعدیهم ویصلح بالهم ( محمد سم) " اور جو لوگ ندا کی راہ میں ہمید کئے گئے تو اللہ ان کے اعمال کو ہر گر فسائع نہیں کرے گا، ان کو منترجب بدا ہمت کرے گا اور ان کی حالت کو درست کردے گا ۔" ہدا ہمت کرے گا اور ان کی حالت کو درست کردے گا ۔" ہدا ہمت موت و قتل کے بعد نہیں ہوتی گر ثواب و نجات ۔ ای طرح اللہ عودہ کا ارشاد ہا ان المذین امنوا و عملوا الصالحات یہدیهم ربھم بایما نھم (یونس ۔ ۱۹) " بے شک جو لوگ ایمان لائے اور اعمال صالح کئے ان کا پروردگار ان کے ایمان کی وجہ سے ہدایت فرائے گا ۔" اور ہدایت گراہی میں رہنے دیتا ہے ۔" اور اعمال سالح کئے ان کا پروردگار ان کے ایمان کی وجہ سے ہدایت فرائے گا ۔" اور اللہ قالوں کو گراہی میں رہنے دیتا ہے ۔ ارشاد باری تعالیٰ ہو ویضل اللہ المظالمین (ابراہیم ۔ ۲۷) " اور اللہ قالوں کو گراہی میں رہنے دیتا ہے۔ اور اس طرح کا ارشاد الیٰ یہ ہے اصل اعمالهم ( محمد ۔ ۱۱ سے ان کے اعمال کر اس نے ان کے اعمال نا کر دیتے اور ان کے کفر کی وجہ سے ان کے اعمال کا کارت و باطل نمبرا دیا ۔

(الوفی) وفی کے معنی یہ ہیں کہ وہ ان کے مہد کو پوراکر تا ہے اور لینے مہد کو پوراکر تا ہے ۔ کہا جاتا ہے کہ رجل وفی وموف " بہت وفاکرنے والا آدمی اور پوراکرنے والا " اور قد و فیت بعہدک و اوفیت دو لفت بہن ۔

(الوكيل) وكيل كے معنى متولى كے ہيں لينى جو ہمارى حفاظت پرقائم ہے - اور يہ وہى معنى ہيں جو ہمارے مال پر وكيل كے ہيں - اس كے دوسرے معنى يہ ہيں كه وہ معتمد اور پناہ گاہ ہے اور توكيل جس پر اعتماد ہو اور جس كى طرف بناہ لى جائے -

ر الوارث ) وارث كے معنى يہ ہيں كہ جس كسى كو اللہ نے كسى چيزكا مالك بنايا ہے وہ مرجائے اور جو كچه اس كے ملك ميں باقى رہ جائے تو اس كا مالك اللہ عبارك وتعالىٰ كے سواكوئى نہيں ہوتا ۔

(البر) برے معنی صادق کے ہیں ۔ کہا جاتا ہے "صدق فلان و بر" ظاں نے کے بولا اور انجھ طریقہ سے پیش آیا ۔ اور کہا جاتا ہے برت یمین فلان (فلاں شخص کی قسم سی ہوگئ) جبکہ وہ کی ہو اور ابر ھا الله اور اس لو اللہ نے قبول کریا بینی اس کو صدق پر جاری و نافذ کردیا ۔

(الباعث) باعث كے معنى يہ ہيں كہ وہ قبروں سے مردوں كو اٹھائے گا اور ان كو جرا و بقا كے لئے زندہ كرمے كا اور قيامت ميں نشر كرے گا۔

(التواب) تواب کے معنی یہ ہیں کہ وہ توبہ کو قبول کرتا ہے اور گناہ سے درگزر فرماتا ہے جب کہ ہندہ اس سے توبہ کرے ۔ کہا جاتا ہے تاب العید الی الله عزوجل فھو تانب الیه " بندہ نے اللہ عزوجل کی طرف منوجہ ہونے والا اور تائب ہے " اور تاب الله و علیه (الله نے اس پر اپنا فضل کیا) یعنی اس نے اس کی توبہ قبول کی ہیں وہ " تواب " ہے ۔ اور التواب توبہ ہے ۔ اور کہا جاتا ہے اتاب فلان من سی کہذا (فلاں شخص اس طرح سے شرمندہ ہوا) جب کہ وہ اس سے شرمندہ ہو اور کہا جاتا ہے ماطعامک بطعام توبہ قربارا کھانا رسوائی کھانا نہیں ہے یعنی اس سے شرم نہیں کی جاتی اور نہ اس سے حیا کی جاتی ہے ۔

(الجلیل) جلیل کے معنی سردار کے ہیں ۔ سید قوم کے لئے جلیل و عظیم کہا جاتا ہے اور اللہ کا جلال جلیل ہے پس وہ جلیل ہے جلال و اکرام والا ہے ۔ کہا جاتا ہے ر جل فلان فی عینی (فلان میری نگاہ میں جلیل ہے) بعنی بردا ہے۔ اور اجللتہ کہا جاتا ہے (میں نے اس کی عظمت کی) بعنی میں نے اس کی تعظیم کی ۔

(البحواد) جواد کے معنی محن منعم زیادہ انعام اور احسان والے کے ہیں ۔ کہا جاتا ہے جاد السخی من الناس (وہ کن لوگوں میں سے بخشش میں غالب ہوا وہ خوب بخشش کرتا ہے) اور رجل جواد و قوم اجواد و جو د کہا جاتا ہے ۔ (کن آدمی اور شریف قوم) یعنی سخاوت کرنے والے ، کنی کا لفظ الله عزوجل کے لئے استعمال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ سخاوت کی بنیاد نرمی پر ہے ۔ ارض سخاوته (نرم زمین) و قرطاس سخاوی (نرم کاغذ) بولا جاتا ہے کہ جب کہ وہ نرم ہو اور سخی کو سخی اس لئے کہا یا کہ وہ لوگوں کی ضرورتوں اور حاجتوں کے وقت نرم دلی کا مظاہرہ کرتا ہے ۔

(الخبير) خبير ك معنى عالم كے بيں - الخبر اور الخبير لغت ميں الك بى بيں - خبر كے معنى تمهارا كمى چير كو جاننا ہے - كہا جاتا ہے لى جد كھيے اس كا علم ہے -

(الخالق) اس کے معنی خلاق کے ہیں ۔ اس نے مخلوقات کو باعتبار پیدائش اور دیگر مخلوقات کے خلق کیا ۔ اور خلیقت ، مخلوق کو کہتے ہیں ۔ لغت میں خلق تمہارا کسی شے پر قدرت پانا ہے اور مثل ہے انسی اذا خلقت فریت لاکسن یخلق و لایغری " بے شک جب میں نے خلق کیا تو دہشت زدہ رہ گیا نہ اس کی طرح جو خلق کرتا ہے اور حیرت زدہ نہیں ہوتا " اور ہمارے ائمہ علیہم السلام کے قول کے مطابق بندگان خدا کے افعال خلق تقدیر نہ کہ خلق تکوین سے پیدا کئے ہیں اور حصرت علیی علیہ السلام کا می سے پرندوں کی صورت میں پیدا کرنا بھی خلق تقدیر تھا۔ اور پرندوں کی صورت میں پیدا کرنا بھی خلق تقدیر تھا۔ اور پرندوں کی تکوین کرنے والا اور ان کا خالق حقیقت میں اللہ ہی ہے ۔

(خیر الناصرین) خیرالناصرین اور خیرالراحمین کے معنی یہ ہیں کہ فاعل خیر سے جب کثرت سے خیر ہو تو اس کو خیر سے باعتبار کثرت موسوم کیا جاتا ہے ۔

(الدیان) دیان وہ ذات ہے جو بندوں کو دیندار بناتا ہے اور ان کے اعمال کے ذریعے ان کو جڑا دیتا ہے اور دین جڑا۔ کو کہتے ہیں ۔ اس کی جمع نہیں ہوتی کیونکہ یہ مصدر ہے ۔ دان ، یدین ، دینا اور ضرب المثل ہے کما تدین تدان لین جیما بدلہ دو گے وہا ہی بدلہ دیا جائے گا۔ شاعر کہتا ہے:

کما یدین الفتیٰ یوماً یدان به من یزرع النوم لایقلعه ریحاناً " جس طرح آج جو جوان بدلہ دے رہا ہے اس کو ولیا ہی بدلہ دے جائے گا۔ کیونکہ جو اسن کی کاشت کرتا ہے وہ اس سے خوشہودار یودا حاصل نہیں کرسکتا ۔

(الشكور) شكور اور شاكر دونوں كے معنى يہ ہيں كہ وہ بندہ كے عمل كى تعريف كرتا ہے اور يہ وسعت كا لحاظ ہے ہے كيونكہ نفت ميں شكر عرفان احسان كو كہتے ہيں اور الله تعالى لينے بندوں پر احسان كرنے والا اور ان پر نعمت نازل كرنے والا ہے كيونكہ جب وہ ان اطاعت گزاروں كى اطاعتوں پر جڑا، وينے والا ہے تو مجاز كے طور پر اس كے بدلہ ميں ان كے لئے شكر قرار ديا جس طرح نعمت دينے والے كے بدلہ ميں شكر كا نام ديا گيا ۔

(العظیم) اس کے معنی مردار و بادشاہ کے ہیں ۔ سیالقوم ان کا عظیم و جلیل شخص ہوتا ہے ۔ اس کے دوسر۔ معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی تعریف عظمت سے بہ سہب غلبہ و قدرت اشیاء کی جاتی ہے ۔ اس وجہ سے وصف بیان کر۔ والا عظمت کرنے والا ہوتا ہے ۔ اور تبیرے معنی یہ ہیں کہ وہ عظیم ہے اس لئے کہ تنام مخلوق اس کے سلمنے ذلیل و عاجز و سرافکندہ ہے تو وہ عظیم قدرت والا اور عظیم الشان ہے ۔ چوتھ معنی یہ ہیں کہ وہ مجید ہے کہا جاتا ہے عظیم ادر فلان فی المجد عظامة " فلاں بزرگوں میں بڑائی کے اعتبار سے عظیم ہوا " اور عظامة مصدر ہے اور عظیم ادر عظمتہ عزور وتکبر کی وجہ سے ہے ۔ اور عظیم کے معنی مونا، لمبا، چوڑا، بھاری کے نہیں ہیں اس لئے کہ یہ معانی مخلوق کے معانی ہیں اور یہ اور روایت کے معانی ہیں اور بنانے اور لیجاد کرنے کی نشانیاں ہیں اور یہ سب اللہ تعالیٰ کی ذات سے نفی کی گئی ہیں ۔ اور روایت میں آیا ہے کہ وہ عظیم اس لئے کہا گیا کیونکہ وہ خلق کا خالق ہے اور عرش عظیم کا رب اور خالق ہے ۔

(اللطیف) لطیف کے معنی یہ ہیں کہ وہ اپنے بندوں سے لطف و مہربانی کرنے والا ہے لیں وہ ان کے لئے لطیف ہے ۔ ان پر مہربانی کرنے والا ، نعمت دینے والا ہے اور لطف مہربانی اور عزت دینے کو کہتے ہیں ۔ کہا جاتا ہے فلان لطیف بالناس انسان پر مہربانی کرنے والا ہے ، ان سے حن سلوک سے پیش آتا ہے اور احجی طرح لطف کرتا ہے ۔ وار اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ اپن تدبیر اور فعل میں لطیف ہے ۔ معقولہ ہے فلان لطیف العصل اور روایت میں آیا ہے کہ لطیف وہی اللہ ہے جو خلق لطیف کا خالق ہے جس طرح کہ وہ عظیم کے نام سے موسوم کیا گیا

کیونکہ وہ مظیم مخلوق کا خالق ہے۔

(الشافی) شافی کے معنی مشہور و معروف ہیں اور یہ لفط شفاء سے بنا ہے جسیاکہ اللہ عزوجل نے حضرت ابراہیم کی طرف سے فرمایا ہے واذا مرضت فھو یشفین (الشعراء ۸۰) " اور جب میں مریض ہوتا ہوں تو وہ مجھ کو شفا بخشتا ہے ۔ " پس یہ تمام اسماء حنیٰ ننانوے ہیں ۔

لیکن (تبارک) تو وہ برکت سے بنا ہے اور الله عزوجل صاحب برکت ، فاعل برکت اور اس کو مخلوق میں رکھنے والا ہے ۔ اللہ تبارک و تعالیٰ بیٹے ، بیوی اور شرکی اور اس چیز سے جو ظالم لوگ کہتے ہیں بہت بلند ہے ۔ اور مجمی کہا گیا کہ الله عزوجل کے ارشاد " تبارک الذی نزل الفرقان علی عبدلا لیکون للعالمین نذیراً " (الفرقان ۱۰) " خدا بہت برکت والا ہے جس نے اپنے بندہ پر قرآن کو نازل فرمایا تاکہ وہ تمام جہانوں کے لئے ڈرانے والا ہو ۔ " سے پیر مراد لیا گیا ہے کہ اللہ وہ ہے کہ جس کی نقاء دائمی ہے ، اور اس کی تعمتیں باتی رہیں گی اور اس کا ذکر اینے بندوں بر برکت ہوگا اور اللہ کی نعمتوں کا ان بندوں کے یاس ہمیشگی کی طلب کرنا اور وہ وی خدا ہے جس نے اپنے بندہ پر فرقان کو نازل کیا تاکہ وہ تمام جہانوں کے لئے ڈرانے والا ہو ۔ فرقان قرآن ی ہے اس کا نام فرقان رکھا ہے کیونکہ اللہ عروجل نے اس کے ذریعے حق و باطل میں تفریق و تمیز کی ہے ۔ اور اس نے اپنے جس بندہ پر اس کو نازل فرمایا ہے ، وہ محمد صلی الله عليه وآله وسلم ہيں اور ان كو عبد سے اس لينے موسوم كيا كه كہيں اس كو رب معبود نه بناليا جائے ۔ اور به اس كے بارے میں غلو کرنے والے کی رو بے ۔ اور الله عزوجل نے واضح کردیا کہ اس قرآن کو اس پر نازل کیا تاکہ اس کے ذریعہ ے عالمین کو ڈرائے اور ان کو اس کے ذریعہ اللہ کی نافرمانی اور عذاب کے درد سے خوف دلائے ۔ والعالمون سے لوگ مراد ہیں ۔ جو آسمان و زمین کا مالک ہے اور جس نے اس کا بیٹا نہیں شرایا جسیاکہ عبیبا تیوں نے کہا جبکہ انہوں نے اس کی طرف غلطی سے ولد کی نسبت دی اور اس کی توحید سے نکل گئے ۔ اس کا سلطنت و اقتدار میں کوئی شریک نہیں ہے اس نے ہرشے کو خلق کیا اور ان کی تقریر مقرر کی بعنی اس نے تنام اشیاء کو جانی بہیانی مقدار پر بیدا کیا ۔ اور یہ کہ اس نے کسی شے کو برسبیل سہو و غفلت اور نہ تعب و مشقت اور نہ اندازہ و گمان سے پیدا کیا بلکہ ان کو اس مقدار و ا تہا پر خلق کیا کہ اس کی تدبیر کی درستی جانی جاتی ہے اور یہ کہ وہ بندوں کے دین امور میں درستی واصلاح جاہتا ہے اور یہ کہ اس کی طرف سے اپن مخلوق پر عدل ہے اس لئے کہ اگر وہ اس شے کو اس جانی پہچانی مقدار پر خلق مذکر تا جس کا تذكره بم في كيا ب تواس ميں تفاوت ، ظلم ، حكمت سے خارج ، تدبير كى درستى كا عبث بونا اور ظلم و فساد پايا جاتا ہے جس طرح کہ اس کی مخلوق کے اس فعل میں پایا جاتا ہے جو اپنے افعال میں مشغول رہتے ہیں اور ایسے کام کرتے ہیں کہ جس کی مقدار کو وہ نہیں جانتے بہچانے ہیں ۔ اور اس سے یہ مراد ند لی جائے کہ اس نے اس سبب سے تقدیر کو خلق کیا کہ وہ اپنے فعل کی مقدار کو اس کے ذریعہ سے پہچانے بھراس نے اس کے بعد افعال کو کیا کیونکہ یہ امراس فعل میں پایا جاتا ہے جو لینے مقدار فعل کا علم نہیں رکھتا گر ای تقدیر اور ای تدبیر ہے ۔ اور اللہ سبحانہ ازل سے ہر شے کا عالم ہے اور اس نے لینے قول فقدر ولا تقدیر آئس نے شے کی تقدیر مقرر کی سے مراد لیا ہے بعنی اس نے یہ امر اس مقدار پر کیا جس کو وہ جانتا بہچانتا ہے ، اس بنیاد پر جس کو ہم نے واضح طور پر بیان کیا اور اس پر کہ وہ لینے بندوں کے لئے اس کے افعال کو مقدر کر دیا تاکہ وہ ان کی مقدار ، وقت وجود کو سمجھ لیں اور ان کے اس مقام کو جس میں وہ عادث کئے گئے ہیں ۔ اس کے ذریعے بہچانیں ۔ پس جبکہ اس کا کلام نہیں پایا گیا گر اس مقدار پر کہ وہ اس کو بہچانے تاکہ وہ جد صدق سے کذب کی طرف اور حد صواب (نیکی) سے خطاکی طرف اور حد بیان و توضیح سے خطاف حقیقت کی طرف نے نکل جائے ۔ یہ اس امر کی دلالت ہے کہ اللہ نے اس کی حقیقت کو مقدر کیا ہے اور میں کوئی خلل نہیں اور نہ تفاوت و فساد ہے ۔

(۱) ہم سے چند لوگوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ہمام نے انہوں نے علی بن حسین (یا حسن) سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ جس سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ حسن) سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ میں ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کے ساتھ ان کے کسی دوست کی عیادت کے لئے گیا تو میں نے ایک آومی کو کثرت سے آہ ، کہتے ہوئے دیکھا تو میں نے اس سے کہا کہ اے میرے بھائی تم لینے رب کا ذکر کرو اور اس سے فریاد چاہو تو حضرت ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ "آہ "اسماء الهیٰ میں سے ایک اسم ہے لیس جس جس شخص نے "آہ " کہا تو اس نے اللہ تبارک و تعالیٰ سے فریاد چاہی -

(۱۱) ہم کے ابوالحن علی بن عبداللہ بن احمد اصبانی اسواری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے کی بن احمد بن سعدو پرزی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو ابواسحاق ابراہیم بن عبدالر حمن قرثی نے دمشق میں خبر دی اور میں من رہا تھا اس نے کہا کہ ہم ہے ابو عامر موئ بن عامر مری نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم ہے ولید بن مسلم نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم ہے ولید بن مسلم نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم ہے زمیر بن محمد نے بیان کیا انہوں نے موئ بن عقبہ سے بیان کیا ، اس نے اعرب سے ، اس نے ابورجرہ سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فربایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے نانوے نام ہیں ۔ سو بین مگر واحد ۔ وہ ایک ہے اور فرد کو پہند کرتا ہے ۔ جس نے ابن ناموں کو شمار کیا وہ جنت میں واضل ہوگیا ۔ ہم تک یہ بات چہنی ہے کہ اہل علم میں سے کسی نے کہا کہ ان اسماء کا پہلا بغیر لا اللہ الا اللہ و حدلا لا شریک لہ کے کھلتا ہات چہنی ہے کہ اہل علم میں سے کسی نے کہا کہ ان اسماء کا پہلا بغیر لا اللہ الا اللہ و حدلا لا شریک لہ کے کھلتا ہے ، اس کی سلطنت اور اس کی حمد ہے ، اس کے قبضہ ، قدرت میں خیر ہے اور وہ ہر شے پر قاور ہے ۔ کوئی معبود نہیں ہے مگر اللہ ، اس کے اسماء حسیٰ ہیں : اللہ ، واحد ، صمد ، اول ، آخر ، ظاہر ، باطن ، خالق ، باری ، مصور ، ملک ، قدوس ، سلام ، مومن ، مہیمن ، عزیز ، جبار ، متکبر ، رحمن ، حمیل ، جمیل ، حمن ، ویوم ،

قادر, قاس حکیم, قریب, مجیب, غنی, وهاب, ودود, شکور, ماجد, احد, ولی, رشید, غفور, کریم, خلیم, تواب, رب, مجید, حمید, وفی, شهید, مبین, برهان, رؤف, مبدی, معید, باعث, وارث, قوی, شدید, ضار, نافع, وافی, حافظ, رافع, قابض, باسط, معز, مذل, رازق, ذوالقولا المتین, قائم, وکیل, عادل, جامع, معطی, مجتبی, محیی, ممیت, کافی, بادی, ابد, صادق, نور, قدیم, حق, فرد, وتر, واسع, محصی, مقتدر, مقدم, مؤخر, منتقم, بدیع.

(۱۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن عبین بن عبید سے ، انہوں نے حسن بن مجبوب سے ، انہوں نے علی بن رئاب سے انہوں نے بحثد حضرات سے ، انہوں نے فرمایا کہ جس انہوں نے بحثد حضرات سے ، انہوں نے فرمایا کہ جس نے اللہ کی عبادت کی ، انہوں نے فرمایا کہ جس نے اللہ کی عبادت وہم و گمان سے کی تو اس نے کفر کیا اور جس نے اسم کی عبادت کی اور معنی و حقیقت کی عبادت بن اللہ کی عبادت کی اور جس نے معنی کے عبادت کی تو اس نے کفر کیا ۔ اور جس نے اسم اور معنی کی عبادت کی تو اس نے شرک کیا ۔ اور جس نے معنی کے عبادت اس پر ان اسماء کے واقع ہونے کے ساتھ کی جو صفات اس نے اپن ذات کے وصف کے لئے بیان کی ہیں پر اس عبادت اس پر ان اسماء کے واقع ہونے کے ساتھ کی جو صفات اس نے زریعہ گفتگو کرتی ہو تو وہ امیرالمومنین علیہ السلام کے کا دل مطمئن ہوگیا اور اس کی زبان پوشیرہ و ظاہری طور پر اس کے ذریعہ گفتگو کرتی ہو تو وہ امیرالمومنین علیہ السلام کے اصحاب ہیں ۔ اور ایک دوسری عدیث میں ہے ، وہی صحح طور پر مومن ہیں ۔

(۱۳) ہم ہے محمد بن محمد بن عصام کلین اور علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے فرمایا کہ ہم ہے محمد بن بیقوب کلین نے بیان کیا ، انہوں نے علی بن ابراہیم ہے ، انہوں نے لینے والد ہے ، انہوں نے نمر بن سوید ہے ، انہوں نے ہشام بن الحکم ہے ، اس نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے اسماء الهیٰ اور ان کے اشتقاق (ایک لفظ کو دوسرے لفظ ہے مشتق کرنا) کے متعلق دریافت کیا ۔ تو آپ نے فرمایا کہ الله اللہ ہے مشتق ہے اور اللہ کا تقاضہ ہے کہ اس کی عبادت کی جائے ۔ اور یہ اسم بغیر مسیٰ کے ہے ۔ پس جس نے اسم کے بغیر معنیٰ کے عبادت کی تو اس نے کفر کیا اور ذرا بھی عبادت نہیں کی ۔ جس نے اسم اور معنیٰ کی عبادت کی تو اس نے کفر کیا اور جس نے اسم کے بغیر معنیٰ کی عبادت کی تو بہی تو حید ہے ۔ اے ہشام کیا تم بچھ گئے ، شرک کیا اور دو کی عبادت کی اور جس نے اسم کے بغیر معنیٰ کی عبادت کی تو یہی تو حید ہے ۔ اے ہشام کیا تم بچھ گئے ، تو انہوں نے کہا کہ آپ کچھ زیادہ فرمایئے آپ نے فرمایا کہ اللہ عزوجل کے ننانو سے نام ہیں تو آگر وہ نام وہی مسمی ہو تو ہر ایک نام ایک اللہ بوگا ۔ لیکن اللہ عزوجل کے معنیٰ ہیں جو اس پر ان اسماء کے ذریعہ دلالت کرتے ہیں اور تمام اسماء اس کے غیر ہیں ۔ اے ہشام الخبز (روثی) کھائی ہوئی اشیاء کا نام ہے اور الماء (پانی) مشروب کا نام ہے اور ثوب (کہزا) ملبوس کا نام ہے اور الماء (پانی) مشروب کا نام ہے اور ثوب (کہزا) ملبوس کا نام ہے ، النار (آگ) جلانے والی کا نام ہے ۔ اے ہشام الحی ما تھی طرح سمجھ گئے جس کے ذریعہ تم وفاع کر سکو اور

شح الصدوني

ہمارے وشمنوں اللہ کے ملحدوں اور اللہ کے ساتھ شرکی کرنے والوں سے فیصلہ کن بات کرسکو ۔ میں نے مرض کیا ۔ ہاں ۔ تو آپ نے فرمایا کہ اے ہشام اللہ تم کو فائدہ بہنچائے اور ثابت قدم رکھے ۔ ہشام نے بیان کیا کہ خدا کی قسم مجھ کو توحید کے بارے میں کسی نے مغلوب نہیں کیا عباں تک کہ میں ای جگہ سے کھوا ہوگیا ۔ ہم سے ابوالحن علی بن عبداللہ بن احمد اسواری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے کی ابن احمد س سعدویہ برذی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو اسمعیل بن محمد بن فضل بن محمد بن مسیب یہق نے خبر دی انہوں نے کما کہ مجھ سے میرے دادا نے حدیث بیان کی ، انہوں نے کما کہ ہم سے ابن ابی اویس نے بیان کیا ، انہوں نے کما کہ بھے سے احمد بن محمد بن داؤد بن قیس صنعانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے افلح بن کثیر نے بیان کیا ، انہوں نے ابن جریح سے ، انہوں نے عمرو بن شعیب سے ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے لینے دادا سے ، انہوں نے نی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے حدیث بیان کی کہ جرئیل اس دعا کے ساتھ نازل ہوئے جب کہ وہ مسکراتے ہوئے خوش و خرم آئے کہنے لگے کہ اے محمد آپ پر سلام ہو ، میں نے کہا کہ اے جرئیل تم پر بھی سلامتی ہو ۔ وہ کہنے لگے کہ اللہ نے آپ کو ایک ہدییہ بھیجا ہے تو رسول اللہ نے فرمایا اے جبرئیل وہ ہدیہ کیا ہے ؟ جبرئیل نے کہا کہ وہ عرش کے خزانوں کے کلمات ہیں جن کے ذریعے آپ کو مکرم کیا ہے ۔ اللہ کے رسول نے فرمایا کہ وہ کلمات کیا ہیں ؟ جبرئیل کہنے لگے کہ آپ أبس يَامَنْ أَظُهُرُ الْجَمِيْلَ وَسَتَرَ الْقَبِيْحَ , يَامَنْ لَمْ يُوَ اخِذْ بِالْجَرِيْرَةِ وَلَمْ يَهْتِكِ السَّتْرَ . عَظِيْم الْعَفْو ، يَاحَسَنَ التَّجَاوُز ، يَاواسَعَ الْمُغْفَرَة ، يَا بَاسِطُ الْيَدَيْنِ بِالرَّحْمَة ، يَا صَاحِب " نَجُولَىٰ وَيَا مُنْتَهَىٰ كُلَّ شَكُولَىٰ [يَا مُقِيلُ الْعَثَرَاتِ] يَا كُرِيْمَ الْصَفْحَ , يَا عَظِيْمَ الْمَنْ ، يَا تُدِنا بَالنِّعَم قُبِلَ اسْتِحُقًا قِهَا , كَارُ بَنَّا وَكَاسَيَّدُنا وَ كَامُؤلَاناً وَيَا غَايَة رَغَبَتِنا اشْنالُكَ كِأَللَّهُ اُنْ **لاَ تَشْوَلُا خُلْقِیْ بِالنَّا**رِ (اے وہ ذات کہ جس نے حن خوبصورتی کو ظاہر کیا اور بدی و بدصورتی کو چھپایا اور اے وہ ذات کہ جس نے گناہ پر مؤخذا نہیں کیا اور جس نے بے عربی نہیں کی ۔ اے عظیم در گرر کرنے والے ، اے اتھی طرح جھم یوشی کرنے والے ، اے وسیع مغفرت کرنے والے ، اے رحمت کے لئے دونوں ہاتھوں کو کشادہ کرنے والے ، اے ہر سر گوشی کو سننے والے ، اور ہر شکوہ وشیکایت کی حد انتہا ، [اے لغرشوں میں سنجمالنے والے] اے گناہوں سے درگزر کرنے والے کریم ، اے عظیم احسان کرنے والے ، اے تعمتوں کی استحقاق سے پہلے ابتداء کرنے والے ، اے ہمارے بروردگار اے ہمارے سردار ، اے ہمارے مولا و آقا اور اے ہماری خواہش کی انتہا۔ و مقصود ، اے اللہ میں مجھے سے سوال کرتا ہوں کہ میری شکل و صورت کو آگ کے ذریعہ بدننا نہ بنانا) مجر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اے جرئیل ان کلمات کا ثواب کتنا ہے ؟ انہوں نے کہا بہت دور کی بات ہے بہت دور کی بات ہے علم ختم ہوگیا ۔ اگر ساتوں آسمانوں اور ساتوں زینوں کے فرشتے مجتمع ہوکر قیامت تک اس کا ثواب بیان کریں تو ہزار حصوں

میں سے ایک حصہ کا وصف بیان نہیں کرسکیں سے ۔ پس جب بندہ یامن اظھر الجمیل و ستر القبیح کما ہے تو اللہ اس کو دنیا میں ای رحمت سے ڈھانی لیتا ہے اور آخرت میں اس کو حسین وجمیل بنا دیتا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ اس بندہ پر دنیاو آخرت میں ہزار پرودوں سے پردہ یوشی کرتا ہے ۔ اور جب دہ یامن لم یواخذ بالجریر لا ولم مھتک الستر کہتا ہے تو روز قیامت اللہ اس کا محاسبہ نہیں کرے گا اور اس کا پردہ چاک نہیں کرے اس دن جبکہ تمام پردے چاک کردسیت جائیں گے ۔ اور جب وہ یاعظیم العفو کہتا ہے تو الله اس کے گناہوں کو بخش دیتا ہے ۔ اگرچہ اس کی خطائیں سمندر کے جھاگ کی طرح ہوں ۔ اور جب بندہ یا حسن التجاوز کہا ہے تو اللہ اس سے در گزر کرتا ہے مہاں تک کہ چوری ، شراب نوش ، دنیا کے خطرناک امور اور دیگر گناہان کبیرہ کو معاف کرویتا ہے ۔ اور جب وہ یاواسع المغفر لا کہا ہے تو الله عزوجل اس کے لئے رحمت کے ستر دروازے کھول دیتا ہے تو وہ دریائے ر حمت میں بیراکی کرتا ہے تااینکہ وہ ونیاسے رخصت ہوجائے اور جب وہ ما ماسط البیدین مالر حمۃ کہتا ہے تو اللہ ائ رحمت کا ہاتھ اس پر کشادہ کردیتا ہے ۔ اور جب وہ یاصاحب کل نجویٰ کہتا ہے اور یا منتھیٰ کل شکوی کہتا ہے تو اللہ عزوجل اس کو بدلہ میں ہر مصیبت زدہ ، صحت مند ، مریف ، نقصان کا مارا ، مسکین و فقیر کا تواب قیامت تک عطا کرتا ہے ۔ اور جب وہ یا کریم الصفح کما ہے تو الله اس کو انبیاء کی کرامت سے مکرم کرت ہے، جب وہ یا عظیم المن کہتا ہے تو اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی اور تمام مخلوق کی آرزوئیں اس کو عطا کرے گ اور جب وہ یامبتدنا بالنعم قبل استحقاقها کہا ہے تو اللہ اس کے اجر میں اس کی تعمتوں کے شکر کی تعداد ک برابر عطا کردے گا ۔ جب وہ یا ربنا و یا سیدنا و یا مولانا کہا ہے تو اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے ۔ میرے ملائلہ گواہ رہو کہ میں نے اس کو بخش دیا اور اس کو میں نے جنت ، دوزخ ، ساتوں آسمانوں ، ساتوں زمینوں ، سورج ، جاند . سارے ، بارشوں کے قطروں ، ہر طرح کی مخلوقات ، پہاڑوں ، کنکریوں اور نرم مٹیوں اور ان کے علاوہ عرش و کرسی کی تخلیق کے تعداد کے برابر اجر عطا کردیا ہے۔ اور جب وہ یامو لانا کہنا ہے تو اللہ اس کے قلب کو ایمان سے مملو (مجر ویتا) کردیتا ہے ۔ اور جب وہ یاغایة ر غبتنا کہتا ہے تو اللہ قیاست کے روز اس کی پند اور متام مخلوق کی پند کے مطابق اس کو عطا کرے گا ۔ اور جب وہ اسٹلک یااللہ ان لاتشوا خلقی بالنار کے گا تو جبار جل جلاله فرمائے گا کہ میرے بندہ نے مجھ سے آتش دوزخ سے رہائی کی درخواست کی ہے ۔ میرے ملائلہ گواہ رہنا کہ میں نے اس کو آتش جہنم سے آزاد کردیا اور اس کے والدین ، بہنوں ، جھائیوں ، اس کے بیوی بچوں اور ہمسایوں کو بھی جہنم سے رہائی دی اور میں نے اس کو ہزار آومیوں کی شفاعت کا حق دیدیا جن پر جہنم واجب تھا ۔ اور میں نے اس کو دوزر پُ سے پناہ دی ۔ پس اے محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) یہ کلمات متقین کو سکھلانا اور منافقوں کو نہ سکھلانا ۔ کیونکہ ان کمات کو ادا کرنے والوں کی بکار مستجاب و قبول ہے ۔ ان شاء اللہ اور یہ بیت المعمور والوں کی دعا ہے جب کہ وہ اس

#### ے گرد طواف کرتے ہیں ۔

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے عالم ، تی ، قادر بالذات ہونے ، بغیر علم و قدرت و حیات کے جو اس کا غیر ہے اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر وہ علم کے ذریعے عالم ہے تو اس کا عام دو باتوں میں سے ایک بات سے خالی نہیں ہوگا ۔ یا تو وہ قد یم ہوگا یا حادث ہوگا ۔ اگر وہ علم حادث ہوگا تو اللہ تعالیٰ علم کی پیدائش سے قبل غیر عالم ہوگا ۔ اور یہ نقص (کی) کی صفات میں سے ہے اور ہر منقوص (نامکمل) محدث ہوتا ہے اس سے جس کی ہم نے تقدیم کی ہے ۔ اور اگر وہ قد یم ہونا ضروری ہوا اور یہ اجتماع کے سابقہ کفر ہے ۔ اس طرح کی بات قادر اور اس کی قدرت اور جی اور اس کی حیات کے بارے میں ہے اور اس پر دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیشہ سے قادر ، عالم ، جی ہے ، اس فرح ہو تو وہ عالم ، قادر ، جی بالذات ہے ۔ اور دلیل کے ذریعہ مطابق واقع ہے کہ اللہ عزوجل قد یم ہے اور جبکہ اس طرح ہو تو وہ عالم لم یزل ہے جبکہ اس کا وہ نفس کہ جس کے لئے علم ہے ہمیشہ سے ہے ۔ اور یہ اس پر دلالت کرتا ہمیشہ سے ہمیشہ سے ہمیشہ سے ہمیشہ سے ہے ۔ اور یہ اس پر دلالت کرتا ہمیشہ سے ہمیشہ

### باب (۳۰) قرآن کیاہے؟

(۱) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدائی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے بیان کیا ، ان سے ان کے والد ابراہیم بن ہاشم نے ، انہوں نے علی بن معبد سے ، انہوں نے حسین بن خالد سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے رضا علی بن موئ ( امام علی رضا ) علیہما السلام سے عرض کیا کہ فرزند رسول مجھے قرآن کے بارے میں بتایئ کہ آیا وہ خالق ہے یا مخلوق ہے ، تو آپ نے فرمایا کہ وہ نہ خالق ہے اور نہ مخلوق ہے ۔ لیکن وہ اللہ عزوجل کا کلام

(۲) ہم سے جعفر بن محمد بن مسرور رصنی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبداللہ بن جعفر حمیری نے بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں سے ، انہوں سے ، انہوں سے ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں سے ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ہوائے ہیں ؟ تو آپ نے فرایا کہ میں نے حصرت امام رضا علیہ انسلام سے دریافت کیا کہ آپ قرآن کے بارے میں کیا فرماتے ہیں ؟ تو آپ نے فرمایا کہ کلام اللہ سے تجاوز نہ کرو اور اس کے غیر سے طلب ہدایت نہ کرو ورنہ گراہ ہوجاؤ گے۔

(٣) ہم سے حسین بن ابراہیم بن احمد مؤدب رضی اللہ عند نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ کو فی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی ابوعبداللہ کو فی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن سالم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن سالم نے بیان کیا ، انہوں نے لیخ والد سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے صادق جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیمالسلام سے دریافت کیا اور عرض کیا کہ فرزند رسول کہ آپ قرآن کے بارے میں کیا رائے رکھتے ہیں ، آپ نے

جواب دیا کہ وہ اللہ کا کلام و قول ، اللہ کی کتاب اور اس کی وجی اور اس کی تنزیل ہے ۔ اور وہ کتاب عزیز ہے کہ باطل مد اس کے سلمنے سے اور ند اس کے پیچھے سے آسکتا ہے ۔ یہ حکیم و حمید کی طرف سے نازل کردہ ہے ۔

الله علی الله بار الله بار گوار رحمہ الله نے به سے بیان کیا ، انہوں نے فربایا کہ به سعد بن عبدالله نے بیان کیا ۔

انہوں نے کہا کہ بم سے محمد بن عینی بن عبید یقطنی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ علی بن محمد بن علی بن موئ رضا (۱۱) علی نقی) علیم السلام نے اپنے کسی شیعہ کے نام بغداد سے خط لکھا "اللہ کے نام سے جو رحمن رحیم ہے اللہ نے ہم کو اور تم کو فتنہ سے معنوظ رکھا ہے ۔ اگر وہ کرے گاتو یہ سب سے بڑی نعمت ہوگی اور اگر وہ نہیں کرے گاتو یہ بلاکت اور تم کو فتنہ سے معنوظ رکھا ہے ۔ اگر وہ کرے گاتو یہ سب سے بڑی نعمت ہوگی اور اگر وہ نہیں کرے گاتو یہ بلاکت ہے ۔ ہماری رائے ہے کہ قرآن کے بارے میں مناظرہ وجدال بدعت ہے ،س میں سوال کرنے والا اور جواب دینے والا جو اس کے لئے نہیں ہے اور جواب دینے والا اس تکلیف کو برداشت کرتا ہے جو اس پر واجب نہیں ہے ۔ اور اس کے علاوہ مخلوق ہے ۔ قرآن اللہ کا کلام ہے جو اس پر واجب نہیں ہے ۔ اور اس کے علاوہ مخلوق ہے ۔ قرآن اللہ کا کلام ہے مم اپنی طرف سے اس کو الیا نام نہ ذو کہ گراہوں میں سے ہوجاؤ ۔ اللہ نے ہم کو اور تم کو ان لوگوں میں سے قرار ویا ہے جو اپنے رب سے غیب کے ساتھ ڈرتے ہیں اور وہ قیامت کی گھڑی سے ڈرتے ہیں ۔

(۵) ہم سے حسین بن ابراہیم بن احمد بن ہشام مؤدب رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محد بن ابوعبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محد بن اسمعیل برکمی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن احمد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن احمد نے بیان کیا ، انہوں نے ابوالحن موئ عبداللہ بن احمد نے بیان کیا ، انہوں نے ابوالحن موئ بن جعفر (امام موسی کاظم) علیہماالسلام سے عرض کیا کہ فرزند رسول آپ قرآن کے بارے میں کیا فرماتے ہیں کیونکہ جو لوگ ہم سے جہلے تھے انہوں نے اس کے بارے میں اختلاف کیا ہے ۔ ایک گروہ نے کہا کہ قرآن مخلوق ہے اور دوسرے گروہ نے کہا کہ وہ غیر مخلوق ہے ۔ تو آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ میں وہ نہیں کہا جو لوگ کہتے ہیں ۔ لیکن میرا یہ کہن کہ قرآن اللہ کا کلام ہے ۔

(۲) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن الوعبداللہ کو فی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن سلیمان کو فی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن سلیمان جعفری نے بیان کیا ، انہوں نے عبداللہ بن فنسل ہاشی سے ، انہوں نے سعد خفاف سے ، انہوں نے کہا کہ جب امیرالمومنین علی ابن ابوطالب علیماالسلام نے سعد خفاف سے ، انہوں نے کہا کہ جب امیرالمومنین علی ابن ابوطالب علیماالسلام خوارج کے لئے کھڑے ہوئے اور ان کو وعظ و نصیحت سے سجھایا اور ان کو جنگ سے ڈرایا تو ان سے فرمایا کہ تم مجھ سے کیوں انتقام لے رہے ہو ؟ آگاہ ہو کہ کیا میں وہ بہلا شخص نہیں ہوں جو اللہ و رسول پر ایمان لایا ؟ تو انہوں نے کہا کہ کیوں انتقام لے رہے ہو ؟ آگاہ ہو کہ کیا میں وہ بہلا شخص نہیں ہوں جو اللہ و رسول پر ایمان لایا ؟ تو انہوں نے کہا کہ آپ ایسے ہی ہیں لیکن آپ نے اللہ کے دین میں ابو موئ الاشعری کو حکم بنا دیا ۔ تو علی علیہ السلام نے فرمایا کہ قسم بخدا

میں نے کسی مخلوق کو حکم نہیں بنایا بلکہ میں نے قرآن کو حکم بنایا ہے۔ اور اگر میرے امر پر بھھ کو مخلوب نہ کر دیا جاتا اور میری رائے کی مخالفت نہ کی جاتی تو میں اس امر پر راضی نہ ہوتا کہ میرے اور اللہ سے لڑنے والوں کے ورمیان جنگ کے اسلحہ رکھ دیئے جائیں تااینکہ اعلا، کلمتہ اللہ ہوتا اور دین خدا کی نصرت کرتا خواہ کافروں اور جاہلوں کو یہ بات ناگوار گزرتی ۔

اس كتاب كے مصنف فرماتے ہیں كه كتاب مجيد ميں آيا ہے كه قرآن الله كاكلام ، اس كى وتى اور اس كا قول اور الله کی کتاب ہے اور اس میں یہ نہیں آیا کہ وہ مخلوق ہے ۔ اس وجہ سے ہم نے مخلوق کے لفظ کا اطلاق اس پر ممنوع قرار دیا ہے کیونکہ لفت میں مخلوق مکذوب (جھوٹا) ہے ۔ اور کلام مخلوق بولا جاتا ہے بعنی جھوٹا کلام ۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے انما تعبدون من دون الله اوثانا و تخلقون افكا (العنكبوت - ١٤) " سوائے اس كے نہيں كہ تم اللہ كو چموز كر بتوں كى پرستش كرتے ہو اور جھوٹى باتيں گھڑتے ہو ۔" يعنى جھوٹ ۔ اور اللہ تعالیٰ نے منكرين تو حيد كى حكايت كرتے بوئ فرمايا " " ماسمعنا بهذا في الملة الاخرة ان هذا الا اختلاق " (ص - >) " بم ني يه بات يجمل ملت میں نہیں سیٰ یہ اس کی من گورت ہے ۔" یعنی افتحال کے وزن پر جھوٹ تو جس نے یہ گمان کیا کہ قرآن مخلوق ہے اس معنی میں کہ وہ مکذوب ہے تو اس نے کفر کیا ۔ اور جس نے یہ کہا کہ وہ غیر مخلوق ہے اس معنی میں کہ وہ غیر مكذوب ہے تو اس نے مج كبا اور حق كبا اور حق درست بات كبى اور جس نے يہ خيال كيا كه وہ غير مخلوق ہے اس معنى میں کہ وہ غیر محدث ، غیر منزل اور غیر محنوظ ہے تو اس نے غلطی و خطا کی اور غیر حق و نا درست بات کہی ۔ اور اہل اسلام کا اجماع ہے کہ قرآن حقیقت میں نہ کہ مجاز کے طور پر اللہ عزوجل کا کلام ہے ۔ اور جس نے اس کے علاوہ کہا تو اس نے نداکی مرضی کے خلاف اور جموث کہا ۔ ہم نے قرآن کو مفصل و باہم مربوط، اور اس ایک حصہ کو بنیر حصہ کے اور بعض کو بعض سے قبل یایا ہے جسے اس نام کو جو منسوخ کے بعد آتا ہے ۔ پس اگر اس کی یہ صفت حادث نہس ہوتی تو حددث محدثات پر دلالت باطل ہوجاتی ، اور اس کے محدث کے اثبات کا ان محدثات کی نہایر ، ، تفریق اور اجتماع میں دشوار ہوجاتا ہے اور دوسری چیزیہ ہے کہ عقول انسانی نے گوایی دی ہے اور است اس پر مجتمع ہے کہ اللہ عزوجل اپنے آگاہ کرنے میں سیا ہے اور یہ معلوم ہے کہ کذب وہ ہے جو کسی چیزے نہ ہوتے ہوئے ہونے کی خبر دے ۔ الله عزوجل نے فرعون اور اس کے قول افار بکم الا علیٰ " (سورة النازعات - آیت ۲۲) کے بارے میں اور حفزت نوخ کے بارے میں کہ انہوں نے اپنے بیٹے کو جو ان سے الگ تھلگ تھا آواز دی یا بنیں ارکب معناو لانکن مع الكافرين (هود -آيت ٣٢) "اے ميرے بينے ہمارے ساتھ سوار ہوجا اور كافروں كے ساتھ نه ره - پس اگريہ قول اور یہ خبر قدیم تھی تو وہ فرعون سے قبل اس کے قول سے پہلے تھی جس کے بارے میں خبردی اور یہی وہ کذب ہے ۔ اور اگر ان کا وجو دینہ تھا مگر فرعون کے کہنے کے بعد تو وہ حادث ہوا کیونکہ وہ جب نہ تھے ، ہوئے ۔ اور آخری بات یہ ہے کہ

الله عزوجل نے فرمایا ہے ولین شننا لنذھبن بالذی او حیسنا انیک (بن اسرائیل سآمت ۸۱) اور اگر ہم چاہیں تو اس کو (قرآن) جو ہم نے جہارے پاس وی کے ذریعہ بھیجا ہے اٹھا لے جائیں ۔ اور اس کا قول ماننسخ من ایت اوننسھا فات بخیر منھا او مثلھا (البقرہ ۔ آیت ۴۱) "ہم کس آیت کو شوخ نہیں کرتے ہیں یا اس کو بھلاتے اور مثاتے نہیں ہیں (جب تک) اس سے بہتریا اس جسی ہم نازل نہیں کردیتے ہیں ۔ اور وہ جو اس کی مثل ہے بھلاتے اور مثاتے نہیں ہیں (جب تک) اس سے بہتریا اس جسی ہم نازل نہیں کردیتے ہیں ۔ اور وہ جو اس کی مثل ہے آیا جائز نے کہ اس کے وجود کے بعد معدوم کردے تو وہ لامحالہ حادث ہے۔

اور اس کی تصدیق ہمارے شخ محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الله عنه نے ابنی جامع میں بطور اخراج کی ہے اور اس کی ہم سے حدیث بیان کی ہے ، محمد بن حن صفار سے ، انہوں نے عباس بن معروف سے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے عبدالرحمن بن الی نجران نے بیان کیا ، انہوں نے حماد بن عثمان سے ، انہوں نے عبدالرحم قسیر سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے عبدالملک کے ہاتھ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو خط لکھا " میں آپ کے قربان جاؤں لوگوں نے اشیاء کے بارے میں اختلاف کیا ہے جس کو میں نے آپ کو خط میں تحریر کیا میں آپ پر قربان ہوجاؤں اگر آب مناسب چھیں تو میرے کتوب میں دریافت کردہ اشیاء کی تشریح فرما دیں میں قربان جاؤں لوگوں نے عراق میں معرفت اور کفر و اٹکار میں اختلاف کیا ہے ۔ میں قربان جاؤں کیا معرفت و مجود دونوں مخلوق ہیں ۔ اور انہوں نے قرآن کے بارے میں اختلاف کیا ہے ۔ایک گروہ کا خیال ہے کہ قرآن اللہ کا کلام ہے غیر مخلوق ہے اور دوسرے لوگ کہتے ہیں کہ اللہ کا کلام مخلوق ہے ۔ اور کیا قبل فعل یا فعل کے ساتھ استظاعت تھی ؟ کیونکہ ہمارے ساتھیوں نے اس مس ا خمکاف کیا ہے اور اس کے بارے میں روایتیں بیان کی ہیں ۔ اور اللہ تبارک و تعالیٰ کے متعلق کیا صورت کے ذریعے یا نشق کے ذریعے وصف بیان کیا جاسکتا ہے ؟ میں آپ کے قربان جاؤں اگر آپ مناسب مجھیں تو تو حید کے بارے میں صحح رائے تحریر فرمایئے ۔ اور حرکات کے متعلق فرمایئے کہ وہ مخلوق ہیں یا غیر مخلوق ہیں ؟ اور ایمان کے بارے میں تحریر فرمایئے کہ وہ کیا ہے ؟ تو آٹ نے عبدالملک بن اعین کے ذریعہ سے خط روانہ فرمایا کہ تم نے معرفت کے متعلق دریافت کیا کہ وہ کیا ہے ؟ اللہ تم پر رحم فرمائے ۔ مجھو لو کہ معرفت اللہ کا عمل ہے جو قلب میں پیدا کی گئی ہے ۔ اور جحود بھی اللہ کا عمل ہے جو قلب میں پیدا کیا گیا ۔ان دونوں میں ہندوں کی کاریگری کا دخل نہیں اور کتاب میں ان کا اختیار ہے ۔ وہ اسنے ایمان کی رغبت و خواہش ہے معرفت کا چناؤ کرتے ہیں ، اس کی وجہ ہے وہ مومن عارف کہلاتے ہیں ۔ اور حن لو گوں نے اپنے کفر کی خواہش و لبند سے جحود کا انتخاب کیا تو وہ اس کی وجہ سے کافر جاہد گراہ کہلائے ۔ اور یہ توفیق الهیٰ ے ہے اور اس رسوائی کی وجہ سے ہے کہ اللہ نے اپن مرد ان سے روک دی ہے ۔ اختیار اور اکتساب کے ذریعہ اللہ نے ان پر عقاب کیا اور ان کی توبہ قبول کی ۔ اللہ تم پر رحم فرمائے تم نے قرآن اور لوگوں کا متہاری طرف سے اختلاف مے بارے میں دریافت کیا ہے تو قرآن اللہ کا کلام ہے بغیر خلق کئے ہوئے ازلی ند ہوتے ہوئے محدث ہے اور اللہ کے ساتھ

اس کا ذکر ہے اور اللہ تعالیٰ اس سے کہیں زیادہ بلند وبالا ہے ۔ اللہ عزوجل تھا اور کوئی شے نہیں تھی کہ اللہ کے علاو معروف تھی بند مجہول الله عزوجل تھا اور بند مشکم تھا ، بند مربد تھا ، بند متحرک تھا اور بند فاعل تھا ۔ ہمارا پروردگار جلیل وعزیز ہے کیونکہ تمام صفات اس سے حدوث فعل کے وقت پیدا ہوتی ہیں ۔ ہمارا پردردگار جلیل و عزیز ہے ۔ قرآن اللہ کا کلام غیر مخلوق ہے اس میں تم سے پہلے کی خبر اور تم سے بعد کی خبر ہے جو محمد رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم پر الله ک طرف سے نازل کردہ ہے ۔ اور تم نے فعل کی استطاعت و قدرت کے متعلق سوال کیا ہے ، اللہ تم پر رحم فرمائے ۔ بیشک اللہ نے بندہ کو خلق کیا اور اس کے لئے اوزار (اسباب) و صحت مقرر کی اور یہی وہ قوت ہے کہ جس سے ہندہ فعل کے لئے متحرک و مستطیع ہوتا ہے اور کوئی متحرک نہیں ہوتا مگر وہ فعل کا ارادہ کرتا ہے اور یہ وہ صفت ہے جو اس شہوت کی طرف منسوب ہے جس کو اللہ عزوجل نے انسان کے اندر مرکب کرکے پیدا کی جب انسان میں شہوت کو تحریک ہوتی ہے تو وہ کسی چیز کی خواہش کرتا ہے مچراس کا ارادہ کرتا ہے ۔ تب انسان کے لئے مرید کہا گیا ۔ جب و فعل کا ارادہ کرتا ہے اور اس سے فعل سرزد ہوتا ہے تو وہ استطاعت و حرکت کے ساتھ ہوتا ہے ۔ اس وجہ سے ہندہ کو مستطیع متحرک کہا گیا ۔ پس جب انسان ساکن ہو کسی فعل کا ارادہ ینہ کرنے والا ہو اور اس کے ساتھ اوزار (اسباب) ہو اور یہ دونوں وہ قوت و صحت ہیں جن کے ذریعے انسان کی حرکت اور اس کا فعل ہوتے ہیں تو اس کا سکون شہوت کے سکون کی وجہ سے ہوتا ہے تو کہا جاتا ہے کہ وہ سائن ہے بھر کون ہے اس کو موصوف کیا جاتا ہے ۔ جب انسان خواہش كرتا ہے اور اس كى وہ شہوت متحرك ہوتى ہے جو اس كے اندر مركب كى كئى ہے وہ فعل كى خواہش پيداكرتى ہے او اس میں قوت کبہ حرکت کرتی ہے اور وہ اس آلہ کو استعمال کرتا ہے جس سے وہ فعل سرزد کرتا ہے تو اس سے فعل اس وقت سرزر ہوتا ہے جب حرکت ہوئی ہے اور وہ اس کا اکتساب کرتا ہے تب کہا جاتا ہے کہ وہ فاعل ، متحرک ، مكتسب اور مستطيع ہے ۔ كيا تم نہيں ديكھتے كہ ان تمام صفات سے انسان كا وصف بيان كيا جاتا ہے ۔ اللہ تم پر رحم فرائے تم نے توحید اور تم جیے لوگوں کی رائے کے متعلق دریافت کیا ہے تو وہ اللہ جس کی مثل کوئی شے نہیں ، اور وہ سمیع بصیر ہے ، بلند وبالا ہے ۔ اور وہ بلند ہے اس سے جو تعریف کرنے والے تشہید دینے والے اللہ کی تعریف، كرتے ہیں ۔ اور اللہ تعالىٰ اس پر افتراء كرنے والى مخلوق سے كہیں بلند ہے ۔ اللہ تم پر رحم فرمائے تم الحي طرح جان و کہ تو حید کے بارے میں صحح رائے ، مذہب وہ ہے جو قرآن میں اللہ عزوجل کی صفات کے بارے میں نازل ہوا ہے لیں تم اللہ کے بارے میں بطلان اور تشبیه کی نفی کرو ۔ پس جس میں کوئی نفی اور تشبیه ید ہو وی اللہ ثابت موجود ہے ۔ اللہ کی ذات بلند وبالا ہے اس سے جو وصف بیان کرنے والے اس کا وصف بیان کرتے ہیں ۔ قرآن سے دوری مذر کھو کیونکہ تم بیان و وضاحت کے بعد گراہ ہوجاؤ گے ۔ اللہ تم پر رحم فرمائے ، تم نے ایمان کے بارے میں دریافت کیا ہے تو ایمان زبان سے اقرار کرنے ، قلب میں پیوست کرنے اور ارکان پر عمل کرنے کا نام ہے اور ایمان کا بعض کا بعض سے تعلق کا

نام ہے ۔ بندہ مومن سے قبل مسلم ہوتا ہے اور وہ مومن نہیں ہوتا جب تک کہ مسلمان نہ ہوتو اسلام ایمان سے پہلے ہوتا ہے اور وہ ایمان سے بابی شرکت کرتا ہے ۔ پس جب بندہ گناہان کبیرہ میں سے کوئی گناہ کبیرہ کرتا ہے یا گناہان صغیرہ میں سے کوئی گناہ کبیرہ کرتا ہے بار ایمان کا صغیرہ میں سے کوئی گناہ صغیرہ کرتا ہے جس کو اللہ عزوجل نے منع فرمایا ہے تو وہ ایمان سے خارج ہوجاتا ہے اور ایمان کا نام اس پر ثابت رہتا ہے پس اگر وہ توبہ کرلے اور طلب مغفرت کرے تو وہ ایمان کی طرف اس کو خارج نہیں کیا جائے گا ۔ اور جب وہ ایمان کی طرف اوس کو خارج نہیں کیا جائے گا ۔ اور جب وہ کسی طلال کو حرام کے اور حرام کے لئے طلال کے اور اس کو دین بنالے تو وہ اس وقت ایمان اور اسلام سے خارج ہوجائے گا اور اس ہو کر پاخانہ ہو کر کا اور اس آدمی کی طرح ہوگا جو حرم میں داخل ہو پھر کعبہ میں داخل ہو کر پاخانہ ہو کر پاخانہ کردے تو اس کو کعبہ اور حرم سے نکال دیا جائے گا پھراس کی گردن مار دی جائے گی اور وہ جہمٰ میں جائے گا ۔

اس كتاب كے مصنف نے فرمايا ، اس حديث سے مراد وہ ہے جو قرآن كے ذكر ميں ہے اور اس ميں يہ معنى كه وہ غير مخلوق غير مخلوق بيعنى غير مخلوق بيعنى غير مخلوق اور اس سے مراديہ نہيں كه وہ غير محدث ہے اس لئے كه اس كے متعلق محدث غير مخلوق اور غير ازلى اللہ كے ساتھ اس كا ذكر ہے كہا گيا ہے ۔

### باب (۱۳۱) بسم الله الرحمن الرحيم كمعنى

(۱) ہم ہے محمد بن ابراہیم بن اسحاق طالقانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو احمد بن محمد بن سعید غلام نبی ہاشم نے خبر دی ، اس نے علی بن حسن بن علی بن فضال ہے ، اس نے لینے والد ہے ، اس نے کہا کہ میں نے رضا علی بن موئ (امام علی رضا) علیماالسلام ہے بسم الله کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ بسم الله کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ بسم الله کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ بسم اللہ کہنے والے کے قول کا مطلب یہ ہے کہ میں اللہ کی علامتوں و نشانیوں میں سے ایک علامت و نشانی لینے نفس پر لگانا ہوں جو کہ عبادت ہے ۔ اس نے کہا تب میں نے ان سے عرض کیا کہ سمت کیا ہے تو آپ نے فرمایا علامت کو کہتے ہوں جو کہ عبادت ہے ۔ اس نے کہا تب میں ہے ان سے عرض کیا کہ سمت کیا ہے تو آپ نے فرمایا علامت کو کہتے ۔

(۲) میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا انہوں نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے احمد بن محمد سے ، انہوں نے قاسم بن یحییٰ سے ، انہوں نے لین داوا حسن بن راشد سے ، انہوں نے عبداللہ بن سنان سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بسم اللہ الرحمن الرحیم کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے جواب دیا کہ "ب" سے مراد بھاء اللہ ہے اور "س" سے مراد سناء اللہ ہے اور "م " سے مراد محمن الرحمن سے سان کا معبود ہے ۔ "الرحمن اللہ اور بعض لوگوں نے " ملک اللہ " روایت کی ہے اور "اللہ " سے مراد بتام اشیا کا معبود ہے ۔ "الرحمن سے ابن تمام مخلوقات پر مہربان مراد ہے اور "الرحیم " ناص کر مومنوں کے لئے ہے ۔

(٣) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے انہوں نے عباس بن معروف ہے ، انہوں نے صفوان بن یحیٰ ہے اور انہوں نے اس شخص ہے جس نے اس کو ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے ہم اللہ کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ "ب" بھاء اللہ , "سین " سناء اللہ , " م " صلک اللہ مراد ہے اس نے کہا کہ میں نے عرض کیا اللہ ہے کیا مراد ہے ، تو آپ نے فرمایا کہ اللہ سناء اللہ , " م " صلک اللہ مراد ہے اس نے کہا کہ میں نے عرض کیا اللہ سے مراد اللہ تعالٰی کی اپن مخلوق پر وہ تعمیں ہیں جو ہماری والمیت کی نعمت سے ہیں ۔ " لام " سے مراد ہماری والمیت کی نعمت سے ہیں ۔ " لام " م مراد ہماری والمیت کی نعمت سے ہیں نے فرمایا کہ اس شخص کے لئے رہوائی لازم ہے جس نے محمد وآل محمد صلوات اللہ علیم کی مخالفت کی ۔ اس نے کہا کہ میں نے عرض کیا کہ " الرحمن" نی فرمایا کہ وہ مومنوں پر رضی ہے ۔ فرمایا کہ وہ مومنوں پر رضیم ہے ۔

(٣) جھے سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے سلم بن عطاب سے ، اس نے قاسم بن یحییٰ سے ، اس نے اپنے دادا حسن بن راشد سے ، اس نے ابوالحن موسیٰ بن جعفر (امام موسی کاظم) علیہم السلام سے حدیث بیان کی اس نے کہا کہ میں نے آنجناب سے اللہ کے معنی دریافت کئے ۔ آپ نے فرمایا کہ دہ جو ہر چوٹی و بری چیز پر غالب ہو ۔

(۵) ہم سے محمد بن قاسم جرجانی مفرر حمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو یعقوب یوسف بن محمد بن زیاد اور ابوالحن علی بن محمد بن سیار نے بیان کیا جو شید امالی تھے ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے حسن بن علی بن محمد بن میں علی میں محمد (ایام حسن عسکری) علیم السلام سے اللہ عزوجل کے قول بسم المله المر حسن السر حسم کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ دہ ہے کہ تمام مخلوق جس کی طرف حاجات و شدائد میں عجزد نیاز سے پیش آئے جبکہ مخلوقات کی تمام امیدیں ہر اس شخص سے جو اللہ کے علاوہ ہے ، منتظع ہوجائیں اور باسوا اللہ کے تمام اسباب و ذرائع ک جائیں ۔ اب وہ کہتا ہے کہ ہم اللہ لیخی میں اپنے تمام امور پر اس اللہ سے مدد چاہتا ہوں کہ جو لائق عبادت ہے ۔ جب اس سے استخافہ و فریاد کی جائے تو وہ فریاد رس ہا اور جب دعا کی جائے تو وہ قبول کرنے والا ہے ۔ اور اس کی ذات پر بستی وہی ہے جو ایک شخص نے صادق (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول اللہ کی ذات پر میری رسمنائی فرمایت کہ وہ کیا ہے ، کیونکہ بھی پر نظریاتی عدال کرنے والوں نے کثرت سے چرمحائی کر رکھی ہے اور بھی کو حیرت میں بسلاکر دیا ہے ۔ تو اس سے آپ نے فرمایا ۔ اے عبداللہ! کیا تم کبھی کشتی میں سوار ہوئے ہو ؟ اس نے عرض کیا ہاں ۔ آپ نے فرمایا تو کیا سفدنے کی شکستگی سے جمجے کو دو چار ہونا پرااس طرح کہ کوئی کشتی جھی کو جو بچا نہ سکتی ہو اور شد ہیرائی ہے تو بی عاس نے کہا ۔ ہاں ۔ آپ نے فرمایا کہ کیا حہارے دل میں اس وقت سے خیال آیا کہ کوئی شے، پرائی سے تو بی حست ہو ؟ اس نے کہا ۔ ہاں ۔ آپ نے فرمایا کہ کیا حہارے دل میں اس وقت سے خیال آیا کہ کوئی شے، پرائی سے تو بی حس اس قت سے خیال آیا کہ کوئی شے،

اس پر قادر ہے کہ جھے کو ہلاکت سے نجات دلا دے ؟ تو اس نے کہا ہاں ۔ حفزت صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرایا کہ یہی شے وہ اللہ ہے جو نجات دینے پر قادر ہے جب کہ کوئی نجات دینے والا نہ ہو ۔ اور وہی فریاد رس پر قادر ہے جبکہ کوئی فریاد رس نہ ہو ۔ پھر حفزت صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ ہمارے بعض شیعوں نے بسااوقات اپنے کسی کام کی ابتد میں بسم اللہ الرحمن الرحیم کہنا ترک کردیا ہے تو اللہ ان کو کسی ناپندیدہ امر کے لئے آزمائش میں بسکا کردیتا ہے تاکہ ان کو اللہ تعالیٰ کے شکرو ثنا کے لئے آگاہ و خبردار کردے اور ان کے بسم اللہ الرحمن الرحم

اس نے بیان کیا کہ ایک شخص نے علی بن حسین (امام زین العابدین) علیما السلام سے دریافت کیا کہ مجھ کو بسم الله الرحمن الرحيم ك معنى سے آگاہ فرمايئ تو على بن حسين (امام زين العابدين) عليهما السلام نے فرمايا میرے والد بزرگواڑنے اپنے بھائی حس سے ، انہوں نے اپنے بدربزگور امیرالمومنین علیما السلام سے حدیث بیان کی کہ ا ك شخص نے عرض كياكہ اے اميرالمومنين ! محج بسم الله الرحمن الرحيم ك معنى سے آگاہ فرمائي « تو آپ نے فرمایا کہ جہارا اللہ کہنا اسماء اللیٰ میں عظیم ترین نام ہے اور یہ وہ نام ہے جو غیراللہ کے لئے استعمال نہیں کیا جاسکتا اور نه مخلوق کی طرف منسوب کیا جاسکتا ہے ۔ تو اس شخص نے کہا کہ " الله " کی تفسیر و توضح کیا ہے ؟ آپ نے جواب دیا کہ اس کی ذات وہ ہے کہ تمام مخلوقات کی امیریں حاجات و شدائد کے وقت غیراللہ سے منقطع ہوجائیں اور ماسویٰ الله کے متام اسباب متام ذرائع و اسباب کٹ جائیں اور وہ اس کی طرف متوجہ ہو ۔ اور اس کا سبب سے ہے کہ اس دنیا میں ہر متکبر سردار اور بڑا بننے والا شخص خواہ کتنی بڑی دولت کا مالک اور سرکشی میں حد سے تجاوز کرنے والا ہو اور لوگ کرت ہے اس کی طرف اپن عاجتوں کو رکھتے ہیں تو وہ سب کے سب بڑے متکبر لوگ الیی عاجتوں کے محتاج ہوں گے جن پر ان کو قدرت حاصل نہ ہوگی ۔ اور اس طرح یہ متکبر اشخاص ایسی حاجتوں کے محتاج ہوں گے جن پر ان کو قدرت حاصل ند ہوگی تو وہ اپنی ضرورت و احتیاج کے وقت اللہ سے کٹ جاتا ہے سمہاں تک کہ اس کے رنج و غم میں اضافہ ہوتا ہے اور وہ شرک کی طرف پلٹ جاتا ہے ۔ کیا تم نے اللہ عزوجل کے قول کو نہیں سنا کہ وہ فرمایا ہے قل ار عیتکم ان اتكم عذاب الله او اتتكم الساعة اغيرالله تدعون ان كنتم صادقين ۞ بل ايالا تدعون فیکشف ما قدعون الیه ان شاء تنسون ماتشر کون ○ (سوره انعام آیت ۳۰ ۳۰) " (اے رسول) تم کو کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ اگر تم کو خدا کا عذاب آجائے یا حہارے سلمنے قیامت آجائے تو کیا تم اللہ کو چھوڑ کر کسی دوسرے کو پکارو گئے اگر تم سے ہو ٥ بلکہ تم اس کو پکارو گے بھروہ جس کے لئے اس کو پکارا ہے تو وہ اس کو دور کردے گا اگر اس نے چاہا اور تم جن کو شریک سمجھتے تھے بھول جاؤ گے ۔ " پھر الله عزوجل اپنے بندوں سے ارشاد فرمائے گا ۔ اے میری ر حمت کے طلبگارو! میں نے ہرحال میں حاجت کو این طرف لازم کردیا ہے اور بندگی ادا کرنے کی ذات کو ہر وقت لازم

قرار دیا ہے۔ پس تم میری طرف ہر امر میں جو اثر انداز ہوتا ہے اور جس کے پورا ہونے اور اس کی غایت تک پہنے کی امید کرتے ہو ، پناہ لو ۔ اگر میں نے چاہا کہ تم کو عطا کروں تو میرا غیر تم کو اس کے روکے پر قادر نہیں اور اگر میں تم کو روک دوں تو میرا غیر تم کو دوں تو میرا غیر تم کو دینے پر قادر نہیں ہوگا ۔ پس میں ہی زیادہ حقدار ہوں کہ بھے ہے موال کیا جائے اور میں ہی سب سے زیادہ لائق ہوں کہ جس کے سلمنے عجزہ فروتیٰ کے ساتھ دعا کی جائے ۔ لہذا تم پر چھوئے و بڑے کام کے افتتاح کے موقع پر بسم اللہ المر حصن المر حسم ہو ۔ یعیٰ میں اس امر پر اس اللہ ہد و طلب کرتا ہوں جس کا غیر عبادت کا حقدار نہیں ۔ وہ فراوائی کے ساتھ رخم فرباتا ہے ۔ وہ ہمارے دین ، دیا اور آخرت میں ہم پر مہربائی کرنے والا ہے ۔ وہ ہم پر رزق کی کشاکش و فراوائی کے ساتھ رخم فرباتا ہے ۔ وہ ہمارے دین ، دیا اور آخرت میں ہم پر مہربائی کرنے والا ہے ۔ اس نے ہم پر دین کو ہلکا اور سہل و آسان بنا دیا اور وہ اپنے دشمنوں سے متمیز (الگ) کرکے ہم پر رحم فرباتا ہے ۔ اس نے فربایا کہ دسول اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فربایا کہ جس شخص کو کسی در پیش امر نے آزردہ و محکمین کردیا ہو تو وہ بسم اللہ المو حسن المر حسیم پڑھے وہ اللہ سے اضاص رکھنے اس کی طرف دل کے ساتھ متوجہ ہو تو دو باتوں ہو تو وہ بسم اللہ المو حسن المر حسیم پڑھے وہ اللہ سے اضاص رکھنے اس کی طرف دل کے ساتھ متوجہ ہو تو دو باتوں میں سے ایک بات ہوگی یا تو دنیا میں اس کی عاجت پوری ہوگی یا اس کے لئے ہمیشہ باتی رہنے والا ہے ۔ سے سے خیر ہے اور مومنین کے لئے ہمیشہ باتی رہنے والا ہے ۔ اور اور مین کے لئے ہمیشہ باتی رہنے والا ہے ۔

# باب (۳۲) حروف معجم (حروف تهجی) کی تفسیر

(۱) ہم سے محمد بن بکران نفاش رحمہ اللہ نے کوفہ میں بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد ہمدانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسن بن علی بن فضال نے اپنے والد کے حولے سے بیان کیا ۔ انہوں نے ابوالحسن علی بن موسیٰ الرضا (امام علی رضا) علیہم السلام سے روایت بیان کی کہ آپ نے فرمایا کہ سب سے پہلے اللہ عزوجل نے اپنی مخلوق کے بہجائے کے لئے حروف تہجی کی کتابت کو تخلیق کیا ۔ اور جب کہ کسی آدمی کے سرپر لاٹھی ماری جائے تو خیال یہ ہے کہ وہ بعض کلام کو بیان نہیں کرسکتا تو اس کے لئے عکم ہے کہ اس پر حروف مجم (حروف تہجی) پیش کئے جائیں بھر اس کو اتنی دیت دی جائے جروف ہجامن سے اس نے اوا نہیں گئے ۔

اور مجھ سے میرے والد نے اپنے والد بزرگوار کے حوالے سے ، انہوں نے اپنے دادا کے حوالے سے ، انہوں نے اسلام سے ، ا ، ب ، ت ، ث کے بارے میں حدیث بیان کی آپ نے فرمایا کہ الف سے اللہ کی تعمیر، اسلام سے ، ا ، ب ، ت ، ث کے بارے میں حدیث بیان کی آپ نے فرمایا کہ الف سے اللہ کی تعمیر، " ب سے بھجھ اللہ (باقی و بدیع السموات والارض) " ت " سے قائم آل محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ سے متام امور اور " ث " سے مومنین کے اعمال صالحہ کا ثواب مراد ہے ۔

(ج ، ح ، خ) جیم سے جمال اللہ اور جلال اللہ " ح " سے گناہگاروں سے حلم اللہ (حی ، حق ، حلیم) اور " خ " سے

الله عزوجل كا گنابكاروں كے ذكر كو بوشيرہ و كمنام كرنا مراد ہے -

(و، ذ) دین الله (جس کو اس نے اپنے بندوں کے لئے پیند فرمایا) اور " ذ " سے ذوالجلال واکرام مراد ہے -

(ر، ز) "ر" سے روف الرحيم - اور "ز" سے قيامت كے زلز لے اور مصائد و خطرات مراد ہيں -

(س ، ش) سنا، الله الله كى بلند شان (اور اس كى سرمديت) اور " ش " الله جو چاہے اور جو ارادہ كرے اور تم نہيں ۔ پر

چاہتے ہو مگر وہ جو اللہ چاہتا ہے مراد ہے۔

(ط، ظ) پی " ط " سے مراد مومنین کے لئے خیرو سعادت ہے اور وہ اچھا مرجع ہے ۔ اور " ظ " سے مراد ، مومنین

کا اللہ کے بارے میں ظن بہتر ہے اور کافروں کا ظن و گمان اس کے بارے میں برا ہے -

رع ، غ) "ع "عالم كا ہے اور "غ "غنى كا ہے جو بے نياز ہے جو مطلق طور پر حاجت و ضرورت نہيں ركھتا ۔ (ف ، ق) " ف " ہے داند و گھلى كو شگافتہ كرنے والا اور جہنم كى افواج كى اكيب جماعت مراد ہے ۔ اور " ق ا سے مراد قرآن ہے جو اللہ نے جمع كيا ہے اور اس كا قرآن (پڑھنا) ہے ۔

(ك ، ل) "ك "كافى كا ب اور "ل "كافروں كے الله پر جموث كے بہتان كو لغو كرنا ہے -

(م، ن) تو "م" الله كا يوم دين كا مالك بونا ہے جس دن اس كے سواكوئى دوسرا مالك نہيں بوگا اور الله عزوجل فرمائے گا ۔ آج كس كا ملك اور ملكيت ہے " بحراس كے انہيا ، رسل اور اس كى جحيى كہيں گى ، الله واحد كا ملك ہے جو تھار ہے ، سب الله جل جلاله فرمائے گا ۔ اليوم تجزى كل نفس بما كسبت لا ظلم اليوم ان الله سريع الحساب " (سورة مومن ۔ آيت )) "آج ہراكيك كو اس كے كئے كا بدله ديا جائے گا آج كے دن كسى پر ظلم نہيں ہوگا بيشك الله جلد حساب لينے والا ہے " اور " ن " نوال اللي (الله كى بخشش) مومنين كے لئے ہے اور كافروں كے لئے تكال رعبرت ناك سزا) اللي الله كا سريا .

ر بر المراق میں اللہ ہے ، اور " و " اللہ کا اللہ کی نافر مانی کی ۔ اور " و " اللہ کی اللہ کی نافر مانی کی ۔ اور " و " اللہ اللہ کی " و " و یل (ہلاکت) ہے یوم عظیم کے عذاب سے اس شخص کے جس نے اللہ کی اللہ مانی کرے وہ اس کو حقیر و ذلیل کرے ۔ پر واجب ہے کہ جو اس کی نافر مانی کرے وہ اس کو حقیر و ذلیل کرے ۔

" لا " لام الف سے لا الله الا الله مراد ہے جو كلمه اضلاص ہے ۔ جس بنده نے اس كو خلوص دل سے كہا اس بر الله عنت واجب ہو گئى ۔

" ی " اس سے مراد اللہ کا ہاتھ ہے جو اپنی مخلوق پر رزق کے بسط و کشاد کے لئے ہے ۔ اللہ کی ذات پاک و بلنہ ع ہے اس سے جو وہ شرک کرتے ہیں ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اس قرآن کو ان حروف کے ساتھ نازل فرمایا جم تمام عرب میں مستعمل و رائج ہیں ۔ اللہ نے فرمایا ہے " قبل لن اجتمعت الانس والجن علیٰ ان یاتوا بمثل مذا القرآن لا یاتون بمثله ولو کان بعضهم لبعض ظهیراً (بن اسرائیل - ۸۸) " (اے رسول) تم که دو کہ تمام انسان اور جن مجتمع ہو کر اس قرآن کا مثل لے آئیں تو وہ اس جسانہیں لاکھے اگرچہ وہ ایک دوسرے کے محین و درگار ہوں ۔"

ہم سے احمد بن محمد بن عبدالرحمن مقری حاکم (قاری حاکم) نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو عمرو محمد (r) بن جعفر مقری جرجانی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو بکر محمد بن حسن موصلی نے بغداد میں بیان کیا ، اس نے كماكه بم سے محد بن عاصم طريقي نے بيان كيا ، اس نے كماكه بم سے ابو زيد عياش بن يزيد بن حس بن على كال (سرمه ساز / ماہر امراض جہم) زید بن علی کے دوست نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ مجھ کو میرے والدیزید بن حسن نے بتایا ، اس نے کہا کہ جھ سے مویٰ بن جعفر نے اپنے والد بزرگوار جعفر بن محد سے ، انہوں نے اپنے والد بزرگوار محد بن علی سے ، انہوں نے اپنے والد بزر گوار علی بن حسین سے ، انہوں نے اپنے والد ماجد حسین بن علی ابن ابی طالب سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ایک یہودی نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور امیرالمومنین علی ابن الی طالب علیہ السلام موجود تھے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے دریافت کیا کہ حروف ہجا، کا کیا فائدہ ہے ؟ تو رسول الله صلی الله عليه وآله وسلم نے حضرت على عليه السلام سے فرمايا كه تم اس كو جواب دو اور فرمايا كه اسے الله! ان كو جواب سوال کی توفیق عنایت فرما اور ان کو راہ راست کی ہدایت فرما۔ تو حصرت علی ابن ابی طالبؓ نے فرمایا کہ کوئی حرف نہیں مگر وہ اسماء الهیٰ کا اسم ہے ۔ پھر فرمایا کہ "الف " سے مراد اللہ ہے کوئی معبود نہیں مگر وہ می وقیوم ہے ۔ " ب " اپنی مخلوق كى فناء كے بعد باتى رہنے والا \_ ليكن " ت " وہ تواب ہے اپنے بندوں كى توبہ قبول كرتا ہے \_ " ث " سے ثابت خالق ہے " يثبت الله الذين امنوا بالقول الثابت في الحيوة الدنيا وفي الأخرة (ابرابيم - ٢٤) " جو لوگ قول ثابت (کلمہ توحید) پر ایمان لائے تو اللہ ان کو دنیاوی زندگی میں ثابت قدم رکھتا ہے اور آخرت میں بھی ثابت قدم ر کھے گا ۔" " ج " سے اس کی شاء جلیل اور اس سے اسماء مقدس ہیں ۔ " ح " سے مراد حق ، حی ، حلیم ہے " خ " سے وہ اپنے بندوں کے اعمال سے واقف و آگاہ ہے ؟ " د " سے يوم الدين پر حساب لينے والا ہے ۔ " ذ " سے ذوالجلال واكرام مراد ہے ۔ " ر " سے مراد وہ اپنے بندوں پر مہر بان ہے ۔ " ز " سے معبودوں کی زیب و زینت مراد ہے ۔ " س " سے سمیع بصیر مراد ہے ۔ " ش " سے مراد اپنے مومن بندوں کا شکریہ قبول کرنے والا ہے ۔ " ص " سے مراد وہ اپنے وعد (خوشخبری) اور وعيد (عذاب) مين صادق ہے - (ض) سے نقصان بہنچانے والا فائدہ كرنے والا مراد ہے - " ط " سے طاہر مطہر مراد ہے -" ظ " سے ظاہر ، این نشانیوں کو ظاہر کرنے والا مراد ہے - " ع " سے مراد وہ اپنے بندوں کا عالم ہے - " غ " سے مراد وہ ا پنی تمام فریاد چاہنے والی مخلوق کا فریاد رس ہے ۔" ف " سے دانہ و کھلی کا شگافتہ کرنے والا مراد ہے " ق " سے مرادیہ

ہے کہ وہ اپنی تمام مخلوق پر قدرت رکھنے والا ہے۔ "ک " ہے مراد وہ کافی ہے کہ جس کا کوئی ہمسر نہیں اور نہ اس سے بیٹیا ہے اور نہ وہ خود کسی کا پیدا کردہ ہے۔ "ل " ہے وہ لینے بندوں پر نطف و کرم کرنے والا مراد ہے۔ "م " ہے مراد مالک ملک ہے " ن " ہے مراد اس کے نور عرش کا آسمانوں کا نور ہے۔ " و " ہے مراد واحد ، احد ، صمد ، لم یلد ولم یولد ہے " و " ہے مراد وہ اپنی مخلوق کا ہدایت کرنے والا ہے۔ " لا " (ل الف) ہے مراد لا الله الا الله و حدلا لا شریک له ہے لیکن " ی " ہے مراد الله کا ہاتھ اپنی مخلوق پر کشادہ ہے۔ "ب رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ یہی وہ قول ہے کہ جس ہے وہ اپنی تمام مخلوق سے اپنے لئے راضی ہوا یہ سن کر وہ یہودی اسلام لے آیا۔

باب اسس حروف بِحمَّل (حروف ابجد) کی تفسیر

ہم سے محد بن ابراہیم بن اسحاق رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد ہمدانی بن ہاشم کے غلام نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن عبداللہ بن جعفر بن عبداللہ بن جعفر بن محمد بن علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے کثیر بن عیاش القطان نے بیان کیا ، اس نے ابوالجارود زیاد بن منذر سے ، اس نے ابوجعفر محمد بن علی الباقر (امام محمد باقر) علیهم السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ جب حضرت عسی بن مریم پیدا ہوئے تو وہ ایک دن کے ایے معلوم ہوتے تھے کہ دو مہینوں کے ہوں ، جب وہ سات مہینے ے ہوئے تو ان کی والدہ ان کا ہاتھ پکر کر مکتب میں لائیں اور ان کو اساد ومکتب کے سامنے بٹھا دیا ۔ اساد نے ان سے كماكه بسم الله الرحمن الرحيم پرهو تو حفزت عيئ عليه السلام نے بهم الله پرهي مچراساد نے ان سے ابجد كيے ے لئے کہا تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے سراٹھا کر اسادے کہا کہ کیا تم کو معلوم ہے کہ ابجد کیا ہے ؟ تو اس نے اپنا ورہ (ڈانڈا) بلند کیا کہ ان کو مارے ۔ حضرت علین کہنے لگے کہ اے اسادتم مجھ کو سزاند دو اگر تم کو ابجد کا علم ہو ورند تم مجھ سے دریافت کرو میں اس کی وضاحت کردوں گا وہ کہنے لگا کہ اچھا تم اس کی تشریح کرو ۔ حضرت عسی علیہ السلام نے فرمایا کہ " الف " سے مراد اللہ کی معملین ہیں ۔ " ب " سے مراد بھجة الله (اللہ کی خوشی و سرور) ہے " جميم " سے جمال الله مراو ہے ۔ " وال " سے وین اللہ ہے ( موز ) ما سے جہنم کا خوف ، " واؤ " سے اہل جہنم کی ہلاکت اور " ز " سے جھم کی بے ہنگم آواز ہے (حطی) استغفار کرنے والوں کی خطاؤں کو معاف کردینا ، (کلمن) اللہ کا کلام جس کے کلمات کو كوئى بدلين والا نہيں - (سعفص) يمان كے بدله ميں بيمان اور جراء كے بدله ميں جرا، ( قرشت) لوگوں كو مختلف سمتوں ہے جمع کیا اور محثور کیا۔ تو اسادنے کہا کہ اے عورت! تم اپنے جینے کا ہاتھ بکرو اور اس کو علم ہے۔ اس کو کسی اساد کی ضرورت نہیں ۔

(r) ہم سے محد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الله عنه نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار

نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین بن ابی خطاب اور احمد بن حسن بن علی بن فضال نے انہوں نے علی بن اساط سے بیان کیا ، اس نے حن بن زید (یاحسین بن زید) سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ مجھ سے محمد بن سالم نے بیان کیا ، انہوں نے اصبغ بن نبات سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ عثمان بن عفان نے رسول الله سلی الله علیه وآله وسلم سے ابجد کی تفسیر کے بارے میں دریافت کیا ۔آپ نے فرمایا کہ ابجد کی تفسیر کا علم حاصل کرو کیونکہ اس میں تمام حیرت انگیز باتیں موجود ہیں ساس عالم کی ہلاکت کا سبب ہے جو اس کی تفسیر سے بے خبر اور جاہل رہا ۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عرض کیا گیا کہ ابجد کی تفسیر کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ "الف " ے اللہ کی تعمیں مراد ہیں اور اس کے اسما، کے حروف میں سے ایک حرف ہے ۔ " با، " سے بھجة الله (الله كي خوشي) مراد ہے ۔ " جيم " سے الله كي جنت اور جلال وجمال الهي مراد ہے ۔ " دال " سے الله كا دين مقصود ہے -(موز), ما, ماویه (جهم) کی حام ہے تو ہلاکت دیتا ی ہے اس شخص کے لئے جو جہم کی آگ میں گرے الواؤ، اہل جہم کے لئے ہلاکت ہے۔ " ز " ے گوشہ جہم مراد ہے پس ہم اللہ ہ اس گوشہ لیعنی جہم کے گوشوں سے پناہ مانگھتے ہیں لیکن ( حطی) کی حام سے مراد شب قدر میں استغفار کرنے والوں کی خطاؤں کو معاف کرنا ہے اور جو کچھ جبرئیل ملائکہ کے ساتھ طلوع فجر تک لیکر نازل ہوئے ۔ " ط " سے ان کے لئے خیر و سعادت ہے اور وہ اچھا مرجع ہے ۔ اور طونی امک درخت ہے جس کو اللہ نے اگایا اور این روح میں سے اس کے اندر چھوٹکا اور اس کی شاخیں جنت کی فصیل سے ویکھی جاسكتي ہيں ۔ اس ميں سنرے ، سفيد و شفاف پھل اگتے ہيں جو ان كے منہ سے قريب ہوتے ہيں ۔ "يا، " سے مراو خدا ك ہاتھ ائ مخلوق کے اوپر ہے ۔ اللہ سجانہ و تعالیٰ کی ذات اس سے بلند و بالا ہے جس سے وہ شرک کرتے ہیں ۔ (کلمن) " کاف " سے مراد کلام اللہ ہے اللہ کے کلمات کو کوئی تبدیل کرنے والا نہیں اور تم اس کے علاوہ کوئی جائے پناہ ہر گز نہیں پاؤ گئے ۔ " لام " کا مطلب اہل جنت کا آپ میں زیارت ، تحیہ و سلام کے لئے مجتمع ہونا ہے اور اہل جہنم کا ایک دوسرے کو ان کے معاملات میں ملامت کرنا ہے۔ " میم " سے مراد اللہ کی سلطنت و حکومت ہے جو لایزال ہے اور اللہ کا دوام و ہمسینگی ہے جو فنا نہیں ہوگا اور " ن " سے مراد نون (دوات) قلم ہے اور وہ چیز جو لکھتے ہیں ۔ قلم نور کا ہے اور کتاب نور کی ہے جو لوح محفوظ میں ہے اور مقربان بارگاہ الہیٰ اس کی گواہی دیتے ہیں اور اللہ کے ساتھ گواہ کافی ہے -الین ، سعفص " ص " سے مراد پیمانہ کا بیمانہ ب ، نگسنہ کا نگسنہ بے لینی جڑا، کے بدلہ میں جڑا، ب اور تم جس طرت نافر مانی کرتے ہو اس طرح کا تم کو بدلہ دیا جائے گا ۔ بے شک الله لینے بندوں کے لئے ظلم نہیں چاہتا ۔ " قرشت " ت مراد ہے کہ اللہ نے ان کو جمع کیا اور بھران کا قیامت کے دن حشرونشر کرے گا فوراً ان کے درمیان حق کے ساتھ فیصلہ كرے كا اور ان بر ظلم نہيں كيا جائے گا۔

### باب (۳۴) اذان و اقامت کے حروف کی تفسیر

ہم سے احمد بن محمد بن عبدالرحمن مروزی حاکم مقری نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو عمرو محمد بن جعفر مقری جرجانی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو بکر محمد بن حسن موصلی نے بغداد میں بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے محمد بن عاصم طریفی نے بیان کیا ۔ اس نے کہا کہ ہم سے ابو زید عیاش بن یزید بن حسن بن علی کال (ماہر امراض جیتم / سرمہ ساز) زید بن علی کے غلام نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ مجھ کو ابویزید بن حسن نے بتایا ، اس نے کہا کہ مجھ سے موسیٰ بن جعفر نے لینے والد بزرگوار جعفر بن محمد سے ، انہوں نے لینے والد بزرگوار محمد بن علی سے ، انہوں نے اپنے یدربزر گوار علی بن الحسین سے ، انہوں نے اپنے یدربزر گوار حسین بن علی بن ابی طالب علیم السلام سے روایت بیان فرمائی کہ ہم مسجد میں تھے کہ مؤذن نے ستارہ اذان پر چڑھ کر اللہ اکبو اللہ اکبو کما تو امرالمومنین علی بن ابی طالب علیبہ انسلام گریہ فرمانے لگے ۔ اور ہم بھی ان کی گریہ و زاری کی بناء پر رونے لگے ۔ جب مؤذن اذان دے حکا تو والد گرامی نے فرمایا کہ کہا تم کو معلوم ہے کہ مؤذن کیا کہتا ہے ؟ ہم نے عرض کیا کہ اللہ ، اس کا رسول اور اس کا وصی بہتر طور پر جانتے ہیں ۔ تو آپ فرمانے گئے کہ اگر تم کو معلوم ہوجائے کہ وہ کیا کہہ رہا ہے تو تم بہت کم ہنسو گ اور کثرت سے بکا. کرو گے ۔ اس کے الله اکبر کہنے کے بہت زیادہ معانی و مطالب ہیں ۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ مؤذن کا الله اکبو کهنا الله کی قدامت ، ازلیت ، ابدیت ، علم ، قوت ، قدرت ، حکم و کرم ، جود و عطا اور کبریائی یر دلالت کرتا ہے ۔ پیر جب مؤذن الملہ اکسو کہتا ہے تو دراصل وہ یہ کہتا ہے کہ اللہ وہ ہے کہ جس کے لئے خلق اور امرِ ہے اور اس کی مشیت سے خلق ہے اور اس کی وجہ سے ہرشے مخلوق کے لئے ہے اس کی طرف مخلوق رجوع ہوتی ہے ۔ وہ ہر شے سے پہلے اول ہے لم يزل ہے اور ہر شے ك بعد آخر ہے - لايزال ہے - وہ ہر شے ير ظاہر ہے مكر اس كا ادراك. نہیں کیا جاسکتا اور ہر چیز کے بغیر وہ باطن ہے کہ جس کو محدود نہیں کیا جاسکتا ۔ پس وہ باتی ہے اور اس کے سوا متان اشیاء فانی ہے ۔ اور الله اکبر کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ وہ علیم و خبر ہے اس کو تمام اشیاء کا علم ہے خواہ وہ پیدا ہوئیں اور قبل اس کے وہ پیدا ہوں ۔ اور تسرے معنی الله اکبو کے یہ ہیں کہ اللہ ہر شے پر قادر ہے اور جو چاہتا ہ اس پر قدرت رکھتا ہے وہ این قدرت میں قوی ہے اور این مخلوق پر مقتدر ہے ، قوی بالذت ہے ، اس کی قدرت متام اشیاء پر قائم ہے ۔ جب وہ کسی امر کا فیصلہ کرتا ہے تو کہتا ہے کہ ہو جا پس وہ ہوجاتا ہے ۔ اور چوتھا الله اکبر اس ے حلم وکرم سے معنی میں ہے ۔ وہ علم سے ساتھ پیش آنا ہے گویا اس کو علم نہیں ہوا ۔ وہ درگزر کرتا ہے گویا دیکھ نہیں رہا اور وہ عیب یوشی کرتا ہے ۔ گویا اس کی نافرمانی نہیں کی گئ ۔ وہ کرم ، حلم ، اور درگزری کی بنا۔ پر سزا میں جلدی نہیں کرتا ہے ۔ الله اکبر کے معنی کی یہ دوسری وجہ ہے کہ وہ جواد ہے ۔ بے انتہا انعام دینے والا اور افعال میں

كرم كرنے والا بے -اور الله اكبر كى ايك اور وجه اس كى كيفيت كى نفى بے گويا وہ يدكه رہا ہے كه الله جليل تر ب اس لئے کہ وصف بیان کرنے اس کی اس صفت کی قدر کا ادراک کرسکیں کہ جس صفت کے ساتھ وہ موسوف ہے، سوائے اس کے نہیں کہ وصف کنندگان اپنے اندازہ کے مطابق اس کا وصف بیان کرتے ہیں نہ کہ اس کی عظمت و جلالت کے مطابق ۔ اللہ کی ذات بہت بلند وبالا ہے اس سے کہ وصف بیان کرنے والے اس کی صفت کا اوراک کر سکیں اور اکیب اور وجد الله اکبر کی یہ ہے کہ وہ گویا کہ رہا ہے کہ اللہ سب سے بلند اور جلیل تر ہے اور وہ اپنے بندوں سے بے بیاز ہے ۔ اس کو لینے اعمال خلق میں کوئی احتیاج نہیں ہے ۔ لیکن مؤذن کا اشب دان لا اله الا الله کمنا تو یہ آگاہ کرنا ہے کہ شہاوت معرفت قلب کے بغیر مناسب و درست نہیں ۔ گویا وہ یہ کہہ رہا ہے کہ جان لو کہ الله عزوجل کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے ۔ اور یہ کہ اللہ عزوجل کے سوا ہر معبود باطل ہے ۔ اور میں اپنی زبان سے اس چیز کا اقرار کررہا ہوں جو میرے دل میں اس علم سے متعلق ہے کہ کوئی معبود اللہ کے علاوہ نہیں ہے ۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اس سے علاوہ کوئی پناہ گاہ نہیں ہے اور اہل شرکے شرہے کوئی نجات دینے والا نہیں ہے اور نہ کسی فتنہ کر کے فتنہ سے بچانے والا الله کے سواکوئی نہیں ہے ۔ اشھدان لا اله الا الله كا دوسرى مرتب كين كا مقصديه بے كه ميں كواي ديتا ہوں کہ اللہ سے سواکوئی ہادی نہیں اور نہ اس سے علاوہ میراکوئی رہمنا ہے ۔ میں اللہ کو گواہ بناکر کہنا ہوں اس پر کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ، اور میں ساکنان سموات دارض اور جو کچھ ان میں ہے تمام فرشتوں کو اور جو کچھ ان میں پہاڑوں ، درختوں ، چو پاؤں ، درندوں اور ہر خشک و تر کو گواہ بنا کر کہنا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی خالق نہیں اور نہ کوئی رازق ، نہ کوئی معبود ، نہ ضرر پہنچانے والا ، نہ فائدہ پہنچانے والا ، نہ کوئی سگی دینے والا ، نہ کوئی خوشحالی دینے والا ، نه کوئی بخشش کرنے والا ، نه کوئی روکنے والا ، نه کوئی دفع کرنے والا ، نه کوئی نصیحت کرنے والا ، نه كوئى شافى ، ند كوئى كافى اور ند كوئى تقديم كرنے والا اور ند كوئى تاخير كرنے والا بے سوائے اللہ كے - اس كے لئے خلق اور امر ہے اور اس کے قبضہ قدرت میں تمام خیر ہے ۔ اللہ رب العالمين كى ذات با بركت ہے ۔ ليكن اس كا اشھدان محمداً رسول الله كمناتووه يه كه رہا ہے كه ميں اللہ كو گواہ بناكر كمتا ہوں كه ميں گواہى ويتا ہوں كه الله كے سوا کوئی معبود نہیں اور بیہ کہ محمد اس کے بندہ ، رسول ، نبی ، صفی اور نجی ہیں جن کو نتام عالم انسانیت کے لئے ہَدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجا تاکہ ان کو متام ادیان پر غالب کردے اگرچہ مشرکین کو ناگوار بی (کیوں نہ) گزرے - میں گواہ بنا آ ہوں ان کو جو آسمانوں اور زیتوں میں انہیاء، مرسلین ، فرشتے اور تمام لوگ ہیں کہ میں گوابی دیتا ہوں کہ محمد صلی الله عليه وآله وسلم اولين و آخرين كے سردار ہيں اور دوسرى مرتب اشھدان محمداً رسول الله كمن كا مقسد يہ ہے کہ وہ کہہ رہا ہے کہ کسی کو ایک دوسرے کی حاجت نہیں مگر اللہ کی طرف جو واحد قمار ہے اور ہر ایک اس کا محتاج ہے اور بید کہ وہ لینے بندوں سے اور تمام مخلوقات سے بے نیاز ہے اور بید کہ اس نے محمد کو لوگوں کی طرف بیٹیرو نذیر،

اس کے اذن سے اللہ کی طرف دعوت دینے والا اور روشن چراغ بنا کر بھیجا اس جس نے ان کا انکار کیا اور ان کو جمعثلا با اور ان پر ایمان نہیں لایا تو اللہ اس کو آتش جہنم میں جھونک دے گا ہمیشہ کے لئے جس سے اس کا چھٹکارا کہمی نہیں ہوگا لیکن موذن کا حی علی الصلولا کمنا اس کے مرادیہ ہے کہ تم سب اینے بہترین اعمال اور اینے رب کی دعوت کی طرف علی آؤتم اپنے رب کی معفرت اور اس ای آگ کو بکھانے کی طرف سرعت کے ساتھ آؤجو تم نے ای پشتوں پر جلا رکھی ہے اور اپنی گردنوں کو آزاد کرانے کی جلدی کروجو تم نے اپنے گناہوں کی وجہ سے رہن رکھی ہیں تاکہ اللہ تم سے تہاری برائیوں کو دور کردے اور تہارے گناہوں کو معاف کردے ۔ اور تہاری ، برائیوں کو نیکیوں اور اچھائیوں میں تبدیل کردے کیونکہ وہ ملک کریم ۔ صاحب فضل عظیم ہے ۔ اور اس نے ہم تمام مسلمانوں کو اپنی خدمت میں واخل ہونے کی اور اپنے سامنے پیش ہونے کی اجازت دی ہے ۔ اور دوسری مرتب حسی علی الصلولا کہنے کا مطلب یہ ہے کہ تم لینے رب کے ساتھ سرگوشی اور حاجتوں کو بیان کرنے کے لئے کھڑے ہوجاؤ ۔ اس سے کلام الہیٰ کے ذریعہ توسل حاصل کرو اور اس کے ذریعہ سفارش کے لئے کہو۔ ذکر ، قنوت ، رکوع ، سجود اور خضوع و خشوع زیادہ سے زیادہ کرو۔ اس کی طرف اسی حاجتوں کا رخ کرو ۔ اس نے ہم کو اس امر کی اجازت دی ہے ۔ لیکن موذن کا حسی علی الفلاح کہنا تو وہ یہ کہہ رہا ہے کہ تم نقاء کی طرف قدم بڑھاؤ کہ جس کے ساتھ فنا نہیں ہے ۔ اور نحات کی طرف بڑھو کہ جس ے ساتھ ہلاکت نہیں ہے اور زندگی کی طرف آؤ کے جس سے ساتھ موت نہیں ہے اور فضل الی کی طرف آؤجو کمجی ختم ہونے والا نہیں اور ایسی سلطنت کی طرف آؤ جس کو زوال نہیں ۔ اب سرور کی طرف آؤ کہ جس کے بعد حزن و ملال نہیں ۔ اور انس و محبت کی طرف آؤ جس کے ساتھ وحشت و تنائی نہیں اور نور کی طرف آؤ کہ جس کے ساتھ تاریکی نہیں ا وسعت کی طرف آؤ کہ جس کے ساتھ سنگی نہیں ۔خوشی کی طرف آؤجو منقطع نہیں ہوگی ۔ مالداری کی طرف آؤ جس میں محاجی نہیں اور صحت کی طرف آؤ کہ جس کے ساتھ بیماری نہیں ۔ عرت کی طرف جس کے ساتھ ذلت نہیں ۔ قوت کی طرف کہ جس کے ساتھ ضعف نہیں ۔ اور کرامت کی طرف آؤجو کرامت کی طرف ہے آئی ہے اور ونیا و عقیٰ کی خوشی اور آخرت و اولیٰ کی نجات کی طرف جلدی سے بڑھو ۔ دوسری مرتبہ حسی علمی الفلاح کہتا ہے تو وہ دراصل یہ کہتا ہے۔ کہ تم کو جس چیز کی طرف دعوت دی گئی ہے ، سبقت کرو ۔ اور کرامت کی زیادتی ، عظیم احسان ، بلند مرتبہ نعمت ، عظیم کامیابی اور ابد کی نعمت کو محمد رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کی ہمسائیگی میں جو مقام صدق ہے مالک مقتدر ے سلمنے پیش ہونے کے لئے سبقت کرو۔موذن کا اللہ اکبیر کہنے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ عالیٰ و جلیل تر ہے اس امر سے کہ اس کی مخلوق میں سے کوئی یہ جان لے کہ وہ کرامت کیا ہے جو اس نے اپنے اس بندہ کے لئے رکھی ہے جس نے اس کو قبول کیا اور اس کی اطاعت کی اور اس کے والیان امر کی اطاعت کی اور اس کی معرفت حاصل کی اور اس کی بندگی کی اور اس کایہی مشخلہ رہا اور اس کا ذکر کرتا رہا ۔ اور اس سے مجبت و انس کرتا رہا اور اس کی طرف اس کا قلب مطمئن ہوا، اس پر اعتماد کیا اور اس سے خوف کیا اور اسید بھی رکھی اس کا مشاق رہا اور اس کے حکم و فیصلہ سے مواقفت کی، اس سے راضی رہا ۔ دوسری مرتبہ اللہ اکبر کہنے ہے اس کی مرادیہ ہے کہ اللہ بہت بڑا، اعلیٰ و جلیل تر ہے اس امر سے کوئی اس کے اولیا۔ کے لئے اس کی کرامت کی حد اور اس کے دشمنوں کے لئے سزاکی حد اور اس کے عفو و بخشش اور نعمت کی حد کو اس شخص کے لئے جس نے اس کو قبول کیا اور اس کے مزاب و عبرتناک مزاکی حد کو جس نے اس کا اثکار کیا اور جھنلایا، جان سکے ۔ لیکن اس کے قول لا اللہ الا اللہ کے معنی ہے ہیں کہ بندووں پر اللہ کی ججت بالغہ رسولوں کی رسالت، بیان اور دعوت سے ہے اور وہ جلیل تر ہے اس سے کہ ان میں سے کوئی اس پر تجت ہو ۔ لہذا جس نے اس کو تسلیم کیا، اس کے لئے نور اور کرامت ہے اور جس نے اس کا انکار کیا تو اللہ علمین سے بے نیاز ہے اور وہ سب سے زیادہ جلدی حساب کرنے والا ہے ۔ اور اقامت میں قعد قامت الصلولا کے معنی ہے ہیں کہ معنی ہے ہیں کہ معنی ہے ہیں کہ ریارت، مناجات، حاجات کے پورا ہونے، آرزؤں کے حاصل کرنے اور اللہ تک ہمنچنے، اس کی کرامت، بخشش، عفو اور رضامندی کا وقت آگیا ہے ۔

مصنف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ راوی حدیث ہذا نے تقیہ کی بنا. پر حسی علی خیر العمل چھوڑ دیا ہے۔

(۲) ایک دوسری روایت میں بیان کا گیا ہے کہ صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے حسی علی خیر العمل کے معنی کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ خیر العمل ولایت ہے اور دوسری حدیث میں خیر العمل جناب فاطمہ اور ان کی اولاد علیم السلام کی نیکی اور سچائی ہے۔

## باب (۳۵) الله کی طرف سے ہدایت و گراہی اور توفیق و عدم ترغیب کی تفسیر

(۱) ہم سے علی بن عبداللہ وراق اور محمد بن احمد سانی اور علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بکر بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبیب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بکر بن عبداللہ بن عبیب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن فضل ہاشی سے روایت کی ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیما السلام سے وریافت کیا کہ اللہ کے اس قول ، من یہداللہ فھو المحقد و من محمد (امام جعفر صادق) علیما السلام سے وریافت کیا کہ اللہ کے اس قول ، من یہداللہ فھو المحقد و من مخمد (امام جعفر صادق) علیما السلام سے وریافت کیا کہ اللہ کے اس قول ، من یہداللہ فھو المحقد و من مخمد (امام جعفر صادق) علیما السلام سے وریافت کیا کہ اللہ بدایت کرے تو وی ہدایت یافتہ ہے اور جس کو اللہ ہدایت کرے تو وی ہدایت یافتہ ہے اور جس کو اللہ ہدایت کرے تو وی ہدایت یافتہ ہے اور جس کو اللہ بدایت کرے تو قول میں ما کے کرنے والوں کو تعالیٰ ظالموں کو قیامت کے دن اپنے دار کرامت سے گراہ کردیگا۔ اور اہل ایمان اور عمل صالح کرنے والوں کو تعالیٰ ظالموں کو قیامت کے دن اپنے دار کرامت سے گراہ کردیگا۔ اور اہل ایمان اور عمل صالح کرنے والوں کو تعالیٰ ظالموں کو قیامت کے دن اپنے دار کرامت سے گراہ کردیگا۔ اور اہل ایمان اور عمل صالح کرنے والوں کو تعالیٰ ظالموں کو قیامت کے دن اپنے دار کرامت سے گراہ کردیگا۔ اور اہل ایمان اور عمل صالح کرنے والوں کو

اپی جنت کی طرف ہدایت فرائے گا جیباکہ اس عود بھل فی ارشاد فرایا ویضل الله الظالمین و یفعل الله مایشاء (ابراہیم ۲۰۰۱) " اور الله عالموں کو گراہی میں چھوڑ دیتا ہے اور الله جو جاہتا ہے کرتا ہے " اور الله عود جل فرایا ان الذین امنوا و عملوا الصالحات یھدیھم ربھم بایمانھم تجری من تحتھم الانھار فی جنت النعیم (یونس ۔ ۵) " بیناً وہ لوگ کہ جو ایمان لائے اور جنہوں نے عمل صالح کئے ان کا پروردگار ان کے ایمان کی وجہ سے منزل تک بہنچا دیگا کہ آرام و راحت کے باغات کے نیچ نہریں ہوں گا ۔ " عبدالله بن ففسل ہاشی نے کہا کہ میں نے عرض کیا کہ الله ورود ۔ ۸۸) " اور میری توفیق و تائید نہیں ہے کہا کہ میں نے عرض کیا کہ الله عود بازان الله فلا غالب لکم وان یخد لکم فمن ذاالذی میں سے سوکھ من بعدلا (آل عمران ۔ ۱۲) " اگر ندا نے تہاری مدد کی تو تم پر کوئی غالب نہیں ہوگا اور اگر تم کو چھوڑ امرائی کے موافق ہوگا اور بندہ اس کی طرف سے موفق (توفیق یافتہ) امرائی کے موافق ہوگا اور بندہ اس کی طرف سے موفق (توفیق یافتہ) کہلائے گا ۔ اور بخب کوئی بندہ الله کی معاصی و نافر بائیوں کا ارادہ کرتا ہے تو اللہ جبارک و تعالیٰ اس کے اور معصیت کے درمیان عائل نہیں ہو تا توفیق الی کی کہ وجہ ہو تو اس کے اور معصیت کے درمیان عائل نہیں ہو تا توفیق الی کہ ہو تو وہ سے ہو تا ہو اس کے اور معصیت کے دارمیان عائل نہیں ہو تا توفیق اس معصیت کے درمیان چھوڑ دیتا ہے اور اس کے اور معصیت کے درمیان عائل نہیں ہو تا توفیق اس معصیت کے درمیان عائل نہیں ہو تا توفیق عطا کرتا اس معصیت کا ارتکاب کریتا ہے ۔ تیم اللہ اس کو چھوڑ دیتا ہے اور اس کی درمیان عائل نہیں کو توفیق عطا کرتا اس معصیت کا ارتکاب کریتا ہے ۔ تیم اللہ اس کو چھوڑ دیتا ہے اور اس کی درمیان عائل نہیں کو توفیق عطا کرتا اس معصیت کو تا اور دیا ہو تو تو تا کو کوفیق عطا کرتا اس معصیت کا ارتکاب کریتا ہے ۔ تیم اللہ اس کو چھوڑ دیتا ہے اور اس کی درمیان عائل نہی کو توفیق عطا کرتا اس معصیت کا ارتکاب کریتا ہے ۔ تیم اللہ اس کو چھوڑ دیتا ہے اور اس کی درمیان عائل نہیں کو توفیق عطا کرتا کیا تو دو تا کو کوفیق عطا کرتا ہو توفیق کوفیق کوفیق عطا کرتا کیا کوفیق کوفی

(۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن ابنوں نے ابنوں نے انہوں نے محمد بن ابنوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے ابنوں نے محمد بن مسلم اور محمد بن مروان سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو توفیق الہی سے جرئیل کا اللہ کی طرف سے نازل ہونے کا علم ہوا۔

(٣) ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسن بن علی سکری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد بن عمارہ نے لیخ نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد بن عمارہ نے لیخ والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد باقر اعلم محمد باقر) علیما والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے جابر بن یزید جعفی سے ، انہوں نے ابو جعفر محمد بن علی باقر (امام محمد باقر) علیما السلام سے روایت بیان کی ، اس نے کہا کہ میں نے لاحول ولاقو تا الا باللہ کے معنی کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اس کے معنی یہ بیں کہ ہم کو اللہ کی نافر مانی سے بچنے کے لئے اللہ کی مدد کے بغیر قدرت حاصل نہیں اور ہم کو اللہ کی توفیق کی مدد کے بغیر اس کی اطاعت کی قوت حاصل نہیں ۔

(۲) ہم سے عبدالواحد بن محمد بن عبدوس عطارضی اللہ عنہ نے نیشاپور میں ۳۵۲ بجری میں بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن محمد بن قتیبہ نے انہوں نے حمدان بن سلیمان نیشاپوری سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن علی بن موئ الرفعا (امام علی رضا) علیجما السلام سے (نیشاپور میں) دریافت کیا کہ " فعن بو دالله ان بیھدیه یشرح صدر لا للاسلام " (الانعام - ۱۳)" پس جس کو اللہ ہدایت دینا چاہتا ہے سینے کو اسلام کے نئے صاف و واضح کرویتا ہے ۔ کاکیا مطلب ہے ؟ آپ نے فرایا کہ اللہ جس کو ایمان کے ذریعہ راحت و کھانا چاہتا ہے تو دنیا میں اپنی بعنت اور آخرت میں دار کرامت کی طرف رہمائی کرتا ہے ۔ اس کے سینے کو اللہ کے سامنے جھکانے ، اور اس پر اعتماد کرویتا ہے بہاں تک کہ وہ اس پر مطمئن ہوجاتا ہے اور جس کو وہ اپنی بہنت اور آخرت میں دار کرامت سے بہ سبب کفر و عصیان کراہ کرتا ہے ، اس کا سینے شگ ، وشوار کرویتا ہے بہاں تک کہ وہ اپنی کرنا ہے کہاں بر چڑھ رہا ہے اور اس کا قلب اس کے استیاد کی وجہ مصطرب ہوتا ہے اس حد تک کہ وہ لینے کفر کے بارے میں شک کرنے گیا ہے اور اس کا قلب اس کے اعتقاد کی وجہ مصطرب ہوتا ہے اس حد تک کہ وہ خیال کرتا ہے کہ آسمان بر چڑھ رہا ہے (یعنی دشوار و ناممکن کام کردہا ہے) اس طرح اللہ ان لوگوں کو شیطانی پلیدگی میں بسکا کردیتا ہے جو ایمان نہیں لاتے ہیں ۔

### باب (۳۹) شویه اور زندیق کار د

(۱) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاقی رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابوالقائم علوی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عباس بن عمرو فقی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عباس بن عمرو فقی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عباس بن عمرو فقی نے ہمام بن الحکم سے اس حدیث زندین کے بارے میں بیان کیا جو ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیه السلام کے پاس آیا تھا اور اس سے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیه السلام نے فرمایا تھا کہ تمہارا یہ کہنا کہ (انھا اثنان) وہ دو ہیں اس امر سے خالی نہیں کہ وہ دونوں قوی قدیم ہوں یا دونوں ضعفی ہوں یا ان میں سے ایک قوی اور دوسرا ضعفی ہو ۔ اگر وہ دونوں توی تدیم ہوں ایک دوسرے کو دفع کیوں نہیں کردیتے اور تدیم کے ذریعہ ایک و یکتا ہوجائے اور اگر دوسرے میں عجز ظاہر ہے اور اگر تم نے یہ کہا کہ وہ دونوں ہر جہت سے حمد دوسرے میں عجز ظاہر ہے اور اگر تم نے یہ کہا کہ وہ دو ہیں تو یہ بات بھی اس سے خالی نہیں کہ وہ دونوں ہر جہت سے ایک دوسرے میں عجز ظاہر ہے اور اگر تم نے یہ کہا کہ وہ دو ہوں جو بیات بھی اس سے خالی نہیں کہ وہ دونوں ہر جہت سے ایک دوسرے سے مشفق ہوں یا ہر جہت سے ایک دوسرے سے جدادوں اور کشتیوں کو طالے والا ، گردش لیل و نہار اور سورج و چاند کی گردش کو دیکھتے ہیں تو بہ امر و تدبیر کی صحت اور اتحاد امر اس پر دلالت کرتے ہیں کہ مدبر ایک ہے تھر یہ کہ اگر تم نے دو ہونے کا دعویٰ کیا ہے تو تمہارے اوپر لازم

آئے گاکہ ان دونوں کے درمیان کشادگی (سرحد) ضرور ہو تاکہ وہ ددر ، دجائیں تو پھرید کشادگی (سرحد) ان سے دونوں مے درمیان تبییری ہوجائے گی جو ان دونوں کے ساتھ قدیم ہوگی تو حمہارے ادیر لازم آئے گا کہ وہ تین ہوں ۔ پیمر اگر تم نے تین ہونے کا دعویٰ کیا تو تم پر وی لازم رہے گا جو ہم نے دو ہونے کے بارے میں کہا ہے یہاں تک کہ ان تینوں کے درمیان دو کشاد گیاں (سرحدیں) ہوجائیں گی تو یہ یانج ہوجائیں گے ۔ پھر تعداد کی انتہا ہوگی کہ کثرت میں انتہا نہ ہوگی ۔ ہشام نے کہا کہ زندیق (دہریہ یا مجوس) نے سوال کیا کہ اس پر دلیل کیا ہے ؟ ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ انسلام نے فرمایا کہ ان افعال کا وجود ہے جو اس امریر دلانت کرتے ہیں کہ کسی صانع نے ان کو بنایا ہے ۔ کما تم نہیں دیکھتے کہ جب مہاری نظر ایک عالی شان عمارت پر پرتی ہے تو منہیں معلوم ہوجا یا ہے کوئی اس کا تعمیر کرنے والا ہے اگرچہ تم نے اس کو نہیں دیکھا اور نہ مشاہدہ کیا ۔اس زندیق (دہریہ مجوسی) نے سوال کیا کہ وہ کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ وہ دوسری تمام اشا، کے برخلاف ایک شے ہے تم میرے قول کی طرف رجوع کرووہ شے ہے معنی کے لحاظ سے اشیات ے لئے اور یہ کہ وہ شے بے شے ہونے کی حقیقت کے ساتھ ، اس کے علاوہ نہ وہ جسم ہے اور نہ صورت اور نہ اس کا احساس کیا عاسکتا ہے یہ تلاش کیا عاسکتا ہے اور یہ حواس خسمہ کے ذریعے ادراک کیا جاسکتا ہے ۔عقلس اس کا ادراک نہیں کر سکتی ہیں اور نہ مدت ہائے دراز اس میں نقص پیدا کر سکتی ہیں اور نہ زمانہ اس کو متغیر کر سکتا ہے ۔ سوال کرنے والے نے کما کہ آپ فرماتے ہیں کہ وہ سمع بصیر ہے ۔آپ نے فرمایا۔وہ سمیع بصیر ہے ، وہ بغیر عفو کے سمیع ہے اور بغیر کسی آلہ کے بیسیر ہے ملکہ وہ ہذات خود سنتا اور ہذات خود دیکھتا ہے ۔ میرا یہ کہنا نہیں ہے کہ وہ ہدات خود سنتا ہے اور خو د اپنے نفس سے دیکھتا ہے کیونکہ وہ شے ہے اور نفس دوسری شے ہے ۔ لیکن میری مراد میرے نفس سے ہے جبکہ میں جواب وہ ہوں اور تمہارے سمجھانے کے لئے جبکہ میں سوال کرنے والا ہوں ۔ میں تو یہ کہنا ہوں کہ وہ اپنے کل کے ساتھ سنتا ہے یہ اس کے کل کا کوئی جز ہے مگر میں نے حمہارے سجھانے کے لئے اور این طرف سے تعبیر کرنے کا ارادہ کیا اور اس بارے میں میری بازگشت اس لیے ہوئی کہ وہ بغیر ذات کے اختلاف اور نہ معنی کے اختلاف سے سمیع بصیر ، عالم قبر ہے ۔ سوال کرنے والے نے کہا بھروہ کیا ہے ؟ ابوعبداللہ (امام جعفر بعادق) علیہ انسلام نے فرمایا کہ وہ رب ہے ، وہ معبود ہے اور وہ الند ہے ۔ اور مرا اللہ کہنا " ا " ، " ل " اور " ہ " کا اشات نہیں ہے لیکن میں ایپنے قول معنی کی طرف پلٹتا ہوں ۔ وہ شے ہے اشا، کا خالق و صانع ہے اس پر یہ حروف واقع ہوئے ۔ اور یہی وہ معنیٰ ہیں جس کو میں اللہ ، رحمن ، ر حیم اور عزیز کا نام دیتا ہوں اور اس کے مشاب اس کے ناموں سے ہیں اور وی عزوجل معبود ہے ۔ سائل کہنے لگا کہ ہم اس کو موہوم نہیں یاتے بلکہ مخلوق یاتے ہیں ۔ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا: اگر ایسا ممکن ہوتا جیساکہ تم کہتے ہو تو توحید ہم سے بلند و بالا ہوئی اس لئے کہ ہم غیر موہوم کے اعتقاد رکھنے پر مکلف نہیں ہیں ۔ ایکن ، ہمارا یہ کہنا ہے کہ ہر موہوم کا حواس سے ادراک کیا جاسکتا ہے ساپس جس کو حواس یالیں اور اس کو ہمٹیل سے طور پر

پیش کردیں وہ تو مخلوق ہے ۔ اور صانع اشیا. کے اثبات کے لئے دو مذموم جہتوں سے خارج ہونا ضروری ہے ۔ ایک جہت نفی ہے ۔ جبکہ نفی ہو تو وہ ابطال ( باطل) اور عدم ہے اور دوسری جہت تشہید ہے جبکہ مخلوق کی صفت سے تشہید ہو جو ظاہر ہے مرکب ہے اور مجموعہ ہے ۔ پس اخبات صافع سے مصنوع اشیا، کے وجود کے لئے کوئی چارہ کار نہیں ہوگا اور اشیاء مصنوع کا اس کی طرف حالت اضطرار میں متوجہ ہونا ۔اس سے نابت ہوا کہ وہ سب اشیاء مصنوع ہیں اور ان کا صانع ان کا غیر ہے ۔ اور ند ان جسیا ہے اس لئے کہ اگر وہ ان کی مثل ہوتا تو وہ ظاہری طور پر ترکیب و تالیف اور ان چیروں میں جو ان کے نوپید ہونے میں جاری ہوتے ہیں بعد اس کے کہ وہ نہیں ہوں گے اور چھوٹے سے بڑے ہونے میں سیای (جوانی) سے سفیدی (برهایا) میں اور قوت سے ضعف تک منتقل ہونے میں ، ان کے مشابہ ہوتا ۔ موجودہ حالات میں ان کی تشریح برائے اثبات و وجود کی کوئی ضرورت نہیں ۔ سائل کہنے لگا کہ آپ نے اس کو محدود کردیا جبکہ اس کا وجود ثابت کردیا ۔ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ میں نے اس کو محدود نہیں کیا ہے بلکہ اس کا اشبات کیا ہے اس لئے کہ اثبات اور نفی میں کوئی مرتبہ و مزات نہیں ہے ۔ سائل کھنے لگا کہ آیا اس کے لئے انیت ومائیت ہے ؟ آپ نے فرمایا ہاں کوئی شے بغیرانیت و مائیت کے ثابت نہیں ہوتی - سائل نے کہا تو کیا اس کے لئے کیفیت ہے ۔آپ نے فرمایا کہ نہیں کیونکہ کیفت صفت اور احاطہ کا سبب ہے ۔ لیکن جہت تعطیل (صفات الهیٰ کے نہ ماننے والوں کا مذہب) اور تشہیبے سے خارج ہونا ضروری ہے ۔اس لئے کہ جس نے اس کی نفی کی ، اس کا انکار کیا اور اس کی رہو ہیت کو اٹھا دیا اور اس کو باطل کردیا ۔ اور جس نے اس کے غیر سے تشبید دی تو اس نے اس کو اس مخلوق مصنوع کی صفت سے اثبات کیا جو رہو بیت کے مستق نہیں ہیں گر اثبات ذات کا بغیر کیفیت کے جس کا استحقاق اس کے غیر کو حاصل نہیں ضروری ہے اور جو اس کیفیت میں شرکی نہیں اور جس کے ذریعے اس کا اعاطہ نہیں کیا جاسکتا اور اس کا غیر اس کا علم نہیں رکھتا ۔ سائل نے کہا کیا وہ خود اشیاء میں تعب و مشقت اٹھاتا ہے ؟ ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کی ذات بلند ہے اس سے کہ وہ براہ راست اور معالجہ (مشق) کے ذریعہ مشقت برداشت كرے اس لئے كه يه اس مخلوق كى صفت ہے كه حن كے لئے اشيا، مباشرت (براہ راست) اور معالجه (مشق) ك ساتھ آتی ہیں ۔ حالانکہ الله تعالی ارادہ و مشیت کا نافذ کرنے والا ہے جس کے لئے چاہتا ہے کرنے والا ہے سائل نے کہا تو مجراس کے لئے رضا مندی اور غضبناکی ہے ؟ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا ہاں یہ رضا، و غصہ مخلوقات کی طرح اس میں نہیں ہے ۔ اور یہ کہ رضا اور ناراضگی بہت زیادہ دخل رکھنے والے ہیں جو اس پر وخل انداز ہوتے ہیں مچراس کو ایک حالت سے دوسری حالت میں منتقل کردیتے ہیں اور یہ صفت عاجز محتاج مخلوقین کی ہے اور اللہ عبارک و تعالی عزیز رحیم ہے ۔اس کو خلق کردہ شے کی کوئی احتیاج نہیں اس نے سب کو خلق کیا جو سب سے سب اس ے محتاج ہیں ۔ اس نے اشیا، کو بغیر حاجت و سبب کے بطور اختراع و ایجاد خلق کیا ۔ سائل نے کہا کہ ا**س کا یہ فرمانا ۔** 

الرحمن علی العرش استوی (ط - ۵) " وہ رحمن ہے جو عرش پر (حکمرانی کے لئے) آبادہ و مستعد ہے "کا کیا مقعد ہے ؟ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس ہے اس نے اپی ذات کا وصف بیان کیا ہے اور اس طرح وہ عرش پر غلبہ پائے ہوئے ہے وہ اپی مخلوق ہے جدا ہے بغیر اس کے کہ عرش اس کو اٹھائے ہوئے ہو اور نہ یہ کہ عرش اس کو گھیرے ہوئے ہے اور نہ یہ کہ عرش اس کو گھیرے ہوئے ہے اور نہ یہ کہ عرش اس کو معنوطی ہے دو کے ہوئے ہے اور ہم اس کے بارے میں وہی کہتے ہیں جو اس نے فرمایا ہے و مسع کر سید اور اس کو معنوطی ہے روکے ہوئے ہے اور ہم اس کے بارے میں وہی کہتے ہیں جو اس نے فرمایا ہے و مسع کر سید السموات والار ض (البترة - ۲۵۵) " اس کی کرس تمام آسمانوں اور زینوں کو گھیرے ہوئے ہے ۔ "ہم نے عرش و کرس اس کے متعلق وہی ثابت کیا ہے بحس کو اس نے ثابت کیا ہے اور ہم نے اس امر کی نفی کی ہے کہ عرش و کرس اس کو حادی ہوں یا اللہ عزوجل کسی جگہ کا یا الیسی شے کا محتاج ہو جس سے اس نے ضلق کیا بلکہ اس کی مخلوق اس کی محتاج ۔ "

سائل کینے نگا کہ آپ کا ہاتھوں کو آسمان کی طرف بلند کرنے اور ان کو زمین کی طرف جھکانے کے ورمیان کیا فرق ہے ؟ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ اللہ کے علم ، احاطه اور قدرت میں برابر ہیں لیکن الله عروجل نے اپنے اولیا، اور بندوں کو آسمانوں کی طرف ہاتھوں کو بلند کرے عرش کے قریب ہونے کا حکم دیا ہے اس لئے کہ اس کو معدن رزق قرار دیا ہے ۔ لہذا ہم نے وہی ثابت کیا ہے جس کو قرآن اور رسول الله کی احادیث نے ثابت کیا ہے جبکہ انہوں نے بھی فرمایا ہے کہ تم اپنے ہاتھوں کو اللہ سے وجل کی طرف بلند کرو اور اس پر امت کے تمام فرقوں کا ا جماع ہے ۔ سائل نے کہا کہ مجر آپ نے انہیا، ورسل کو کہاں سے اتھی طرح جانا ۔ ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ جبکہ ہم نے ثابت کردیا ہے کہ ہمارا ایک خالق صافع ہے جو ہم سے اور تمام مخلوق سے بلند و بالا ہے اور یہ صانع حکیم ہے تو یہ جائز نہیں کہ اس کی مخلوق اس کا مشاہدہ کرے ۔ نہ وہ ان کو چھوتا ہے اور نہ مخلوقات اس کو چو سکتے ہیں ند خدا ان کے ساتھ زندگی بسر کرتا ہے اور ند وہ اس کے ساتھ رہتے ہیں ، ند وہ ان سے جھگڑا کرتا ہے اور ند وہ اس سے جھگڑتے ہیں تو تا بت ہوا کہ اس کے مخلوقات اور بندوں میں سفیر ہیں جو ان کے مصالح اور منافع میں اور ان چیزوں کے بارے میں جس میں ان کی بقاء اور جس کے ترک کرنے میں ان کی فنا، ہے ، ان کی رہمنائی کرتے ہیں - اس سے ٹابت ہوا کہ حکیم علیم کی طرف سے اس کی مخلوق میں امرونہی کرنے والے ہیں اور یہ بھی ثابت ہوا کہ اللہ کی طرف سے تعبیر کرنے والے حصرات ہیں اور وہی انبیاء ہیں اور اس کی مخلوق کے ستودہ لوگ ہیں ، دانا و حکمت والے ادب یافتہ ہیں جو حکمت کے ساتھ مبعوث کئے گئے ہیں جو لوگوں کے عالات میں شریک نہیں ہیں باوجودیکہ وہ ایک دوسرے سے خلق اور ترکیب میں مشترک ہیں ۔ اور وہ اللہ علیم و علیم کی طرف سے عکمت ، دلائل و براہین اور مردوں کے زندہ کرنے اور پیدائشی اندھے اور مبروم شخص کے اچھا ہونے کے شواہد کے ساتھ تائید کرنے والے ہیں - مجر اللہ کی زمین

جمت (مراد وصی رسول) سے خالی نہیں ہوتی جس کے پاس علم ہوتا ہے جو رسول کی گفتگو کے کی ہونے اور اس کی عدالت کے وجوب پر دلالت کرتا ہے ۔

(۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے محمد بن حسن صفار نے انہوں نے احمد نے محمد بن عینی سے ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہشام بن حکم سے ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہشام بن حکم سے ، انہوں نے کہ اللہ واحد ہے ؟ آپ کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ اس امر پر کیا ولیل ہے کہ اللہ واحد ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ تدبیر کا متصل ہونا اور عمل کا پورا ہونا ہے جسیاکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے لو کان فیصا الحد آلا اللہ لفسد تا (انبیا۔ ۔ ۲۲) " اگر آسمان و زمین میں اللہ کے علاوہ چند ضدا ہوتے تو دونوں برباد ہوجاتے ۔

(۳) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے بچا محمد بن ابوالقاسم سے ، انہوں نے کہا کہ بچھ سے ابو سمنیہ محمد بن علی صیرفی نے انہوں نے محمد بن عبداللہ خراسانی خادم امام رضا علیہ السلام سے روایت کی اس نے کہا کہ ایک دہریہ امام رضا علیہ السلام کے پاس آیا ۔ اس وقت آپ کے پاس کچھ لوگ موجود تھے تو اس سے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا کہ اے شخص اگریہ قول تہمارا قول ہے حالائکہ جسیا تم کہتے ہو وہ الیما نہیں ہے کیا ہم اور تم سب قانون مذہبی سے برابر نہیں ہیں اور کیا جو ہم نے نماز پڑھی ۔ روزہ رکھا اور زکوۃ و اقرار کیا ہے وہ ہم کو نقصان نہیں بہنچائے گا ۔ پھر وہ خاموش ہوگیا ۔ تو ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا اور اگر قول ہمارا قول ہو اور ہم نے نجات پائی

کیر کہنے نگا کہ اللہ آپ پر رحم فرمائے میرے فائدے کے لئے بتایئے کہ وہ کسیا ہے اور کہاں ہے ؟آپ نے فرمایا کہ چھ پر وائے ہو جس طرف جارہے ہو وہ غلط ہے ۔اس نے تو این کو این کیا اور وہ تھا اور این نہ تھا ۔اس نے کھی پر وائے ہو کہ تم جس طرف جارہے ہو وہ خلط ہے ۔اس نے تو این کو این کیا اور وہ تھا اور کیف نہ تھا اور وہ کیفوفیت سے اور اینونیت سے نہیں پہنچانا جاتا ہے ۔نہ حواس خمسہ سے کیف پیدا کیا جاسکتا ہے اور نہ کسی شے کے ذریعہ قیاس کیا جاسکتا ہے ۔

روے یہ بعد میں ہے گہا کہ جبکہ وہ لاشی (کوئی چیز نہیں) تو اس وقت حواس خمسہ میں سے کسی ایک عاصمہ کے ذریعہ اس کا ادراک نہیں کیا جاسکتا ۔ تو ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا جھے پر وائے ہو ۔ جبکہ تیرے حواس اس کا ادراک نہیں کیا جاسکتا ۔ تو ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا جھے پر وائے ہو ۔ جبکہ تیرے حواس اس کے ادراک سے عاجز کے ادراک سے عاجز ہوگئے تو تو نے اس کی ربو بہت سے انگار کردیا اور جب ہمارے حواس اس کے ادراک سے عاجز ہمیں یقین ہوگیا کہ وہ برخلاف اشیاء کے ہمارا رب ہے ۔

، وے و این یہ بی رہ کے است سے است کہ وہ کب سے تھا ؟ تو ابوالحن (اہام علی رنسا) علیہ السلام نے فرمایا کہ تو بھ کو بتا وہ شخص کہنے نگا کہ مجھے بتاہے کہ وہ کب سے ہے -کہ وہ کب سے یہ تھا تو میں جھے کو بتاؤں گا کہ وہ کب سے ہے -

اس شخص نے کہا کہ اس پر ولیل کیا ہے ؟ ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا کہ جب میں نے لیے جسم

کی طرف دیکھا تو میرے لئے اس میں عرض و طول میں زیادتی اور اس سے مکر دہات و مصائب کا دفع کرنا اور منفعتوں کو اس کی طرف کھینچنا ، ممکن نہ تھا۔ میں نے جان لیا کہ اس بنیاد کا ایک بانی ہے تو میں نے اس کا اقرار کیا اس کے ساتھ میں اس کی قدرت سے گردش فلک ، بادلوں کا انھنا ، ہواؤں کا چلنا اور شمس و قمر و نجوم کی گررگاہ اور اس کے علاوہ عجیب و عزیب اور مصنبوط نشانیوں کو دیکھتا ہوں تو میں نے جھے لیا کہ ان کے لئے کوئی قدرت رکھنے والا اور پیدا کرنے والا ہو اس شخص نے کہا کہ پر اس نے کس وجہ سے پردہ کیا ؟ ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرما یا کہ مخلوق سے پردہ ان کے گناہوں کی کثرت کی وجہ سے ہے لیکن اس پر کوئی پوشیہ چیزاوقات لیل ونہار میں چھپی ہوئی نہیں ہے۔ مورہ ان کے گناہوں کی کثرت کی وجہ سے ہے لیکن اس پر کوئی پوشیہ چیزاوقات لیل ونہار میں چھپی ہوئی نہیں ہے ان فرق میں نے ان کو وجہ سے جو اس کے اور اس کی اس مخلوقات کے درمیان ہے جن کا ادارک خود ان میں سے اور دو سروں میں سے ان کی وجہ سے جو اس کے اور اس کی اس مخلوقات کے درمیان ہے جن کا ادارک خود ان میں سے اور دو سروں میں سے ان کی بسارتوں کی حس کرتی ہے ۔ پھر یہ کہ اس کی ذات اس سے جلیل تر ہے کہ بصر اس کا ادراک کرسکے یا وہم اس کا اصاحه کرسکے یا عقل غلبہ یاسکے ۔

وہ کہنے لگا کہ پھرآپ میرے لئے اس کی حد بیان کیجئے ۔ آپ نے فرمایا کہ اس کی کوئی حد نہیں ہے ۔

اس نے کہا کس لئے ؟ آپ نے فرمایا: اس لئے کہ ہر محدود کی ایک انتہائی حد ہوتی ہے اور جب قیام کا احتمال ہوا

زیادتی کا احتمال ہوا اور جب زیادتی کا احتمال ہوا تو نقصان و کی کا بھی احتمال ہوا ۔ پس وہ غیر محدود ہے نہ اس میں

زیادتی ہے نہ نقصان و کمی ہے ۔ نہ وہ حصوں میں تقسیم ہونے والا ہے آور نہ خیال وگمان میں آنے والا ہے ۔

وہ شخص کہنے دگا کہ آپ تھے اپنے قول کہ وہ تطیف، سمیع، بصیر، علیم، حکیم ہے کے متعلق آگاہ فرمایئے کہ کیا وہ کانوں کے ذریعہ سمیع، آنکھ کے ذریعہ بصیر، ہاتھوں کے عمل کے ذریعے تطیف اور صنعت کے ذریعہ حکیم ہے ؟ تو ابوالحن (امام علی رضا) علیہ انسلام نے فرمایا کہ ہم میں سے تطیف کسی صنعت کے بنانے کی حد تک ہے یا اے شخص تو نے ہم میں سے کسی آدمی کو کسی شے کو بناتے ہوئے نہیں دیکھا کہ جو اس کے بنانے میں نرمی (تطافت) برتا ہے پھر کہا جاتا ہے کہ فلاں نے کتنی تطافت ہوتی ہے ۔ تو پھر کس طرح نمالتی جلیل کے لئے نہیں کہا جاسکتا ۔ وہ تطیف ہے اس لئے کہ اس نے تعلق کو نمات کیا اور جانداروں میں ارواح کو ترکیب دیا اور ہر جنس کا متصاد پیدا کیا جو صورت میں ایک دوسرے سے مختلف ہے اور کوئی ایک دوسرے کے مشابہ نہیں ۔ پس نمالتی تطیف خبیر ان سب کی صورت کی ترکیب میں تطف ہے ۔ پھر ہم نے درختوں کو دیکھا اور ان کو بہترین اشیا، ماکولات اور غیرماکولات کو اٹھاتے ہوئے دیکھا تو ہم نے اس وقت کہا کہ ہمارا نمالتی تطیف ہے جو اپن مخلوق کی صنعت میں تطیف ہونے کی طرح نہیں ہے ۔ اور ہم نے ہمارا نمالتی تطیف ہے جس پر اپن مخلوق کے آوازیں عرش سے لیکر زمین تک معمولی ذرہ سے بڑی اشیا، تک خشکی اور ترمی میں یوشیدہ نہیں ہیں اور اس پر ان کی زبانیں مشتبہ نہیں ہوتیں ترب ہم نے کہا کہ وہ سمیع بغیر کانوں کے اور ترمی میں یوشیدہ نہیں ہیں اور اس پر ان کی زبانیں مشتبہ نہیں ہوتیں ترب ہم نے کہا کہ وہ سمیع بغیر کانوں کے باور ترمی میں یوشیدہ نہیں ہوتیں ترب ہم نے کہا کہ وہ سمیع بغیر کانوں کے باور ترمی میں یوشیدہ نہیں ہوتیں ترب ہم نے کہا کہ وہ سمیع بغیر کانوں کے باور ترمی میں یوشیدہ نہیں ہوتیں ترب ہم نے کہا کہ وہ سمیع بغیر کانوں کے باور ترمی میں یوشیدہ نہیں ہوتیں ترب ہم نے کہا کہ وہ سمیع بغیر کانوں کے باور ترمیں تک مورت نہیں در اس کی زبانیں مشتبہ نہیں ہوتیں ترب ہم نے کہا کہ وہ سمیع بغیر کانوں کے ب

اور ہم نے کہا کہ وہ بسیر بغیر آنکھ کے ہے۔اس لئے کہ وہ جنان اور اندھیرے میں سیاہ ذرہ کے نشان کو دیکھ لیتا ہے اور تاریک رات میں چیونٹی کے رمنگنے کو دیکھ لیتا ہے اور ان کے نقصانات وفوائد کو دیکھتا ہے اور ان کی افوائش نسل ، بچوں اور نسل کو دیکھتا ہے تو ہم اس وقت کہتے ہیں کہ وہ بصیر ہے ند اس طرح کہ جسے اس کی مخلوق دیکھتی ہے ۔ خادم امام رضاً کہنے لگا کہ وہ ناراض نہیں ہوا اور مسلمان ہو گیا ۔ اور اس میں اس کے علاوہ کچھ اور باتیں مجھی ہیں ۔ ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو القاسم حمزہ بن قاسم علوی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محد بن اسمعیل نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو سلیمان داؤد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے عمرو بن محمد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے عسیٰ بن یونس نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ابن العوجا حسن بصری کے شاگردوں میں سے تھا تو وہ تو حید سے منحرف ہو گیا اس ہے کہا گیا کہ تم نے اپنے ساتھی کے مذہب کو ترک کردیا اور تم اس مسئلہ میں داخل ہوگئے جس کی کوئی بنیاد اور حقیقت نہیں ۔ انہوں نے کہا کہ میرا ساتھی گفتگو میں خلط ملط کرنے والاتھا (بکوائی تھا) کبھی وہ قدر کے بارے میں کہتا اور کھی جبر کے بارے میں گفتگو کرتا تھا۔اور مجھے علم نہیں کہ وہ کس مذہب کا معتقد تھا۔ پھر وہ عج سے بغاوت و انکار كرتے ہوئے مكہ آباتو علما. اس كے مسئلوں ير گفتگو كرتے اور اس كے ساتھ نشست و برخاست كرنے كو اس كى زبان درازی اور ضمیر کی خرانی کی وجہ سے برا سمجیتے تھے ۔ بھر وہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کی نعد مت میں حاضر ہوا تاکہ ان سے دریافت کرے ۔ وہ اپنے ہم خیال لوگوں کے ساتھ آپ کے پاس بیٹھ گیا ۔ مچر وہ کہنے لگا کہ اے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام یہ مجالس اماتنوں کے ساتھ ہیں اور یہ ضروری ہے کہ جس کو کھانسی ہو اس کو کھانسنے دیا جائے (بعنی جو سوالات کرنا چاہتا ہے اس کو سوال کرنے کی اجازت دی جائے) کیا آپ مجھے گفتگو کرنے کی اجازت مرحمت فرماتے ہیں ؟ تو آب نے فرمایا کہ جو جاہو کہو ۔ وہ کہنے نگا کہ آپ لوگ کب تک اس کھلیان کو یاؤں سے روندتے رہیں گے اور اس پتھر کی وجہ سے قلعہ بند رہیں گے ۔ اس گھر کی عبادت کرتے رہیں گے جو بکی اینٹوں اور می سے لیپا ہوتی کرے بلند کیا گیا ہے ۔ اور اونٹ کی طرح اس کے گرد حکر نگاتے رہیں گے جبکہ تیزی کے ساتھ چلیں گے ؟ بیٹک جس نے اس بارے میں سوچا اور اندازہ کیا اس نے جان لیا کہ اس فعل کی بنیاد کسی غیر مکیم نے رکھی ہے نہ کہ کسی صاحب نظرنے بی آپ فرمایے کیونکہ آپ اس امر کے سردار و بلند آدمی ہیں ۔ اور آپ کے والد اس کی اساس اور نظام ہیں ۔ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ جس کو اللہ نے گراہ کردیا ہو اور جس کا قلب اندھا ہو گیا ہو ۔ جس نے حق کو کڑوا سمجھا ہو اور اس کو خوشگوار نہ بنایا ہو اور شیطان اس کا سربرست بن بیٹھا ہو جو اس کو ہلاکت کے جشموں پر وارد کرتا ہو بھر اس کو واپس نہ کرتا ہو اور یہ وہ گھر ہے کہ جس کے ذریعہ سے اللہ نے این مخلوق کو اس کا فرما نبردار بنایا ہے تاکہ ان کی اطاعت کا اپنے اثبات کے بارے میں امتحان لے ۔ پھر ان کو اس کی تعظیم و

زیارت پر اکسایا ۔اور اس کو انہیا۔ کا جائے ورود اور نماز گزاروں کا قبلہ بنایا ۔ یہ اس کی خوشنودی کا ایک حصہ ہے اور بیہ ا کب راستہ ہے جو بندوں کو اس کی بخشش کی طرف لے جاتا ہے ۔ جس کی بنیاد منطقہ کمال اور عظمت و جلال کے اجتماع پر رکھی گئ ہے ۔ اللہ نے اس کو زمین پکھانے ہے دو ہزار سال پہلے پیدا کیا ۔ اور جس کے بارے میں حکم دیا گیا اور جس سے روکا گیا ہے اور دھتکارا گیا ہے وہ زیادہ حق دار ہے کہ اس کی اطاعت کی جائے ۔ اللہ ی روح اور صورت کا پیدا کرنے والا ہے بھرا بن ابوالعوجا، نے کہا کہ اے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام آپ نے ذکر کیا مچر غائب پر مناسب تذكره كياتو ابوعبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمايا جھے يروائے ہو ۔ وہ كيونكر غائب ہوسكتا ہے ۔ جو ائی مخلوق کے ساتھ شاہد ہے اور وہ ان کی شہ رگ نے زیارہ قریب ہے ، وہ ان کی بات سنتا ہے اور ان کے افراد کو دیکھتا ہے اور ان کے رازوں کو جانتا ہے ۔ ابن ابوالعوجا، نے کہا کہ کیا وہ ہر جگہ ہے ؟ کیا ایسا نہیں ہے کہ جب وہ آسمان میں ہو ، وہ کیونکر زمین میں ہوسکتا ہے ؟ اور جبکہ وہ زمین میں ہو تو کس طرح وہ آسمان میں ہوسکتا ہے ؟ ابوعبداللد (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمايا كه تونے اس مخلوق كا وصف بيان كيا ہے جو جب كئى جگه سے منتقل، ہوتا ہے اور کسی جگہ میں مشغول و مصروف ہوتا ہے تو وہ نہیں جانتا کہ وہ جس جگہ کی طرف حلا ہے اس جگہ میں کیا امر واقع ہوا جہاں وہ تھا ۔ لیکن عظیم شان والے ، حساب لینے والے بادشاہ اللہ سے کوئی جگہ خالی نہیں ہوتی اور نہ وہ کسی جگہ مصروف رہتا ہے اور نہ کوئی ایک جگہ دوسری جگہ سے اس سے قریب ترہوتی ہے ۔ اور وہ شخص کہ جس کو اللہ نے محكم آيات اور واضح براہين كے ساتھ مبعوث فرمايا اور جس كى اين مدد سے تائيد فرمائى اور جس كو اين رسالت كى تبليغ ك لئے منتخب فرمایا ، ہم نے اس کے قول کی تصدیق کی بایں طور کہ اس کے رب نے اس کو مبعوث فرمایا اور اس سے کلام كما \_ تو ابن ابوالعوجا، نے كورے ہوكر اپنے ساتھيوں سے كما كہ مجھ كو اس سمندر ميں كس نے ڈال ديا ؟ اور محمد بن حن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ کی روایت میں ہے کہ " مجھ کو اس سمندر میں کس نے ڈالدیا - میں نے تم سے شراب کے خمار کے لئے کہا تھا تم نے بھے کو انگاروں میں ڈالدیا ۔ اس کے ساتھیوں نے کہا کہ تو ان کی مجلس میں حقیر نظر آرہا تھا ۔ اس نے کہا کہ وہ اس شخص کے بیٹے ہیں جنہوں نے لو گوں کے سر (ج کے لئے) منڈوا دیئے جن کو تم بھی دیکھ رہے ہو ۔ ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن یحیی نے انہوں نے بکر بن عبداللہ (6) بن جیب سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے سے احمد بن یعقوب بن مطرفے بیان کا ، اس نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن بن عبدالعریز کبوے سیابی نے نیشایور میں بیان کیا ۔اس نے کہا کہ میں نے اپنے والد کی کتاب میں ان کی تحریر میں بایا کہ ہم سے طلحہ بن یزید نے انہوں نے عسداللہ بن عبید سے ، اس نے ابو معمر سعدانی سے بیان کیا کہ ایک آدمی امیرالمومنین علی ابن ابی طالب علیه السلام کے یاس آیا ۔ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین مجھے اللہ کی نازل کردہ کتاب میں شک پیدا ہوا ہے۔

آبیت نے اس سے فرمایا کہ تیری ماں جھے کو روئے ۔ تونے کس طرح اللہ کی نازل کردہ کتاب میں شکف کما ؟ اس نے کہا کہ میں نے کتاب کے بعض حصوں کو بعض کی تکذیب کرتے ہوئے پایا بھر میں اس میں کس طرح شک نہ كروں .. على ابن ابو طالب عليه السلام نے فرمايا كه الله كى كتاب كا ايك حصه دوسرے حصه كى تصديق كرتا ہے ايك دوسرے کی تکذیب نہیں کرتا ہے ۔ لیکن جھے رزق عقل نہیں دیا گیا۔ جس سے تو فائدہ اٹھاتا ، تو بتا جھے کو الله عزوجل کی کتاب میں کیا شک ہوا ۔ اس شخص نے کہا کہ میں نے بابا کہ اللہ فرمایا ہے فالیوم ننسھم کمانسوا لقاء یو صعبے ہذا (اعراف ۔ ۵۱) " تو ہم بھی آج ان کو بھول جائیں گے جس طرح یہ آج کے دن کی ملاقات کو بھول گئے ۔" اور نیز فرمایا نسو ۱۱ لله فنسیهم " " الله کو بحول گئے تو اس نے بھی ان کو بھلا دیا ۔ " اور اس نے فرمایا و ما کان ر مک نسبیا "مریم - ٦٥) " اور تمهارا رب محولنے والا نہس ۔" تو کہمی وہ خبر دیتا ہے کہ وہ مجمول جاتا ہے اور کہمی آگاہ كرتا ہے كه وہ نہيں بھولتا ہے تو اے اميرالمومنين يه كس طرح ہوسكتا ہے ؟ اميرالمومنين نے فرمايا كه بچھے اللہ كے بارے مس کچہ اور شک ہو تو وہ بھی بیان کر ۔ وہ کہنے نگا کہ میں اللہ کو یہ کہتے ہوئے پاتا ہوں یوم یقوم الروح والمبیکة صفالا يتكلمون الامن اذن له الرحمن وقال صواباً (النباء - ٣٨) " جس دن روح (جرئيل) اور فرشة صف بستہ کھوے ہوں گے اس سے کوئی بات نہیں کرسکے گا مگر جس کو انتہائی مبربان اللہ اجازت وے اور ورست بات کے ۔" اور اس نے کہا کہ ان کو بولنے کی اجازت وے گئ تو وہ کہنے گئے واللہ ربنا ماکنا مشر کین (الانعام ۲۳۰) " اور الله کی قسم جو ہمارا رب ہے ہم مشرک نہیں ہیں ۔ " اور اس نے کہا کہ " ثم یوم القیمة یکفر بعضکم ببعض ویلعن بعضكم بعضا " (العنكبوت - ٢٥) " كرقيامت ك دن تم س سے ايك دوسرے كا اثكار كرے كا اور اکی دوسرے پر لعنت کرے گا۔ اور اس نے یہ بھی کہا کہ قرآن میں ہے ان ذلک لحق تخاصم اہل النار (ص \_ ۱۲۲) " بیشک اہل جہنم کاآپ میں جھگڑا کرنا بالکل درست ہے ۔" اور یہ بھی فرمایا کہ لاتختصموالدی وقد قدمت الیکم بالوعید " (ق - ۲۸) " میرے سامنے جھگڑا نہ کرواور میں نے پہلے ی وعید (عذاب) کی خبر دیدی تمى \_" اور اس نے كما نختم على افواههم و تكلمنا ايديهم وتشهدار جلهم بما كانوا يكسبون (یس ۔ ۱۵) " ہم ان کے لبوں پر مہر لگادیں گے اور ان کے ہاتھ ہم سے باتیں کریں گے اور ان کے یاؤں گوای ویں گے اس کے متعلق جو وہ کرتے رہے ہیں ۔" کمجی وہ خبر دیتا ہے کہ وہ کلام کریں گے اور کمجی یہ خبر دیتا ہے کہ وہ بات نہیں كريں عے مگر جس كو رحمن اجازت دے اور يہ صحح بات كے اور كہمى يہ كہنا ہے كه مخلوق گفتگو نہيں كرے كى اور ان كى گفتگو کے بارے میں کہتا ہے " قسم خدا کی وہ ہمارا رب ہے ہم مشرک نہیں ہیں ۔ اور کبھی یہ بتاتا ہے کہ وہ جھگزا کرتے ہیں ۔ تو پیراے امیرالمومنین یہ کس طرح ہوسکتا ہے اور میں کس طرح شک نہ کروں اس بارے میں جو آپ سن رہے ہیں -

امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کچھ اور بیان کر " جھے پر ہلاکت ہو جس کے بارے میں تو نے شک کیا ہے ۔ اس نے کہا کہ میں اللہ عزوال کو کہتے ہوئے یاتا ہوں " وجولا یو میذ ناضر تا الی ربھا ناظر تا (القیمتہ – ۲۳-۲۲) " اس روز بہت سے چرے ترو تازہ ہوں گے (اور) اپنے پروردگار کی طرف دیکھ رہے ہوں گے ۔ " اور وہ یہ کہتا ہے كم " لاتدركه الابصار وهو يدرك الابصار وهو اللطيف الخبير " (الانعام - ١٠٣) " اس كو أنكمي نہیں ریکھ سکتی ہیں ۔ اور وہ (لوگوں کی) نگاہوں کو دیکھتا ہے ۔ وہ لطیف خبر ہے ۔" اور وہ کہتا ہے کہ ولقد رالا نزلة اخرى ٥ عند سدرة الممنتي ٥ (الخم ١١٠ - ١١٠) " اور انهوں نے اس كو (جريل) ايك بار (معراج) اور دیکھا ہے سدرة المنتھیٰ کے نزدیک ۔ اور وہ یہ مجمی فرماتا ہے یو میذ لاتنفع الشفاعة الامن اذن له الرحمن و رضي له قولا ٥ يعلم مابين ايديهم وما خلفهم ولا يحيطون به علما (طه - ١٩٩ -۱۱۰) \* اس دن کسی کی شفاعت کام نہیں آئے گی مگر جس کو خدا نے اجازت دی ہو اور اس کا قول اس کو پیند آئے ۔ جو کچے ان کے سلمنے ہے اور جو کھنے ان کے پیچے ہے وہ جانتا ہے اور یہ لوگ اپنے علم کے ذریعہ اس کا احاطہ نہیں کر سکتے ۔" اور اے امیرالمومنین جس کی نگاہیں اس کا ادراک کرلیں تو گویا اس کے علم نے اعاطہ کرایا ۔ تو بھلا یہ کس طرح ہوسکتا ہے ؟ پھر میں جو آپ س رہے ہیں کیوں کر مذشک کروں سآپ نے فرمایا تو ہلاک ہو جس کے بارے میں تو نے شک كيا ـ اور بنا ـ وه كين لكاكه مين الله تعالى كوكمنا بوايانا بون " وماكان لبشر ان يكلمه الله الا وحيا أو من ورای حجاب اویرسل رسولا گیوحی باذنه مایشاء (التوریٰ ۱۵۰) " اور کسی آدمی کے لئے یہ ممکن نہیں کہ خدا اس سے بات کرے مگر وی کے ذریعہ یا پردہ کے پیچے سے ، یا کوئی رسول (فرشتہ) مجھیج دے ۔ پس وہ اپنے اذن و اختیار سے جو چاہتا ہے پیغام بھیجتا ہے ۔ اور اس نے فرمایا "کلم الله موسی تکلیما" (النساء ۱۹۳۰) " الله نے موسیٰ سے کلام کیا ۔" اس نے یہ ہمی کہا و نا دھما ربھما (الاعراف - ۲۲) " اور ان دونوں کے پروردگار نے ان کو آواز دی ۔ " اور اس نے یہ بھی فرمایا پایھا النبی قل لازوا جک وبناٹک (الاحراب - ۵۹) " اے نی تم ای يويوں اور لڑكيوں سے كمدو -" اور اس نے يہ فرمايا يايھا الرسول بلغ ماانزل اليك من ربك (المائدہ -٧٤) " اے رسول جو تہارے پروردگار کی طرف سے نازل ہوا ہے پہنچا دو ۔" اے امیرالمومنین یہ کس طرح ہوسکتا ہے اور جو آپ نے سنا اس میں شک کیوں نہ کروں ؟آپ نے فرمایا کہ جھے پر ہلاکت واقع ہو جس بارے میں جھے شک ہے اور بیان کر ۔ وہ کہنے لگا کہ میں اللہ تعالیٰ کو کہنا ہوا یا تا ہوں هل قعلم له سمیا "مریم - ١٥) " کیا تم اس کے کسی ہمنام کو جانتے ہو ۔" اور کبھی انسان کو سمیع و بصیر اور ملک و رب کا نام دیتا ہے ۔ تو کبھی وہ بتاتا ہے کہ اس کے بہت سے نام مشترک ہیں اور کبھی کہتا ہے کہ کیا تم اس کے ہمنام کو جانتے ہو تو اے امیرالمومنین یہ کس طرح ہوسکتا ہے اور میں کس طرح شک مذکروں جو آپ سن رہے ہیں ۔ امیرالمومنین نے فرمایا کہ جھے کو جس بارے میں شک ہوا ہے ج**جے کو** 

ہلاک کرے ، (اور) بیان کر ، اس نے کہا کہ میں نے اللہ تبارک و تعالیٰ کو کہتے ہوئے پایا کہ و مایعزب عن ربک من مثقال ذراۃ فی الارض ولا فی السماء (یونس ۱۲۰) " اور جہارے رب سے نہ زمین میں نہ آسمان میں ذرہ برابر شے غائب رہ سکتی ہے ۔ اور وہ فرماتا ، ولا ینظر الیہم یوم القیمة ولایز کیھم (آل عمران ۱۰۰۰) " اور اللہ قیامت کے دن ان کی طرف رحمت کی نظر سے نہ دیکھے گا اور نہ ان کو پاک کرے گا ۔ " اور وہ فرماتا ہے "کلا انھم عن ربھم یومیذ لمحجوبون " (انتظفیف آیت ۱۵) " ہرگز نہیں بیشک وہ اس دن اپنے پروردگار کی رحمت سے روک دیئے جائیں گے ۔ " وہ کس طرح نظر ورحمت کرے گا جو اس سے پوشیدہ ہوں گے اور اے امیرالومنین سے ہوسکتا ہے اور میں کس طرح شک نہ کروں اس بارے میں جو آپ سن رہے ہیں ۔

امیرالمومنین نے فرمایا کہ تو ہلاک ہو جس بارے میں تو شک میں بہتلا ہوا ، مزید بیان کرو۔ وہ کہنے لگا کہ میں اللہ عروجل كوكمة بوئ يا ابول ء امنتم من في السماء ان يخسف بكم الارض فاذا هي تمور (الملك -١١) " كيا تم اس ذات سے جو آسمانوں پر (حكمراں) ہے بے خوف ہو كہ وہ تم كو زمين ميں دھنسا دے بھر وہ جوش ميں أكر اللن پلننے لگے ۔" اس نے یہ مجی فرمایا کہ الرحمن علی العرش استوی (طہ ۵۰) " وہ رحمان ہے جو عرش پر تیار ہو ۔" اور اس نے یہ بھی فرمایا وهوالله فی السموات وفی الارض یعلم سر کم و جھر " (الانعام - m) " وی الله آسمانوں میں اور زمین میں ہے ۔ وہ مہاری خفیہ اور علانیہ باتوں کو جانتا ہے ۔" اس نے کہا والظاهرو الباطن (الحديد - ٣) " وبي ظاهراور بوشيره ہے -" اور اس نے فرمایا " و هو معكم این ماكنتم " (الحديد - ٣) " اور وہ تہارے ساتھ ہے جہاں کہیں بھی ہو ۔" اور اس نے کہا کہ ونحن اقرب الیه من حبل الورید (ق - ١١) " اور ہم تو اس کی شہ رگ سے بھی زیادہ قریب ہیں ۔" پھریہ کسے ہوسکتا ہے اور میں اس بارے میں کس طرح شک ند کروں جو آپ سن رہے ہیں ۔ امیرالمومنین علیہ انسلام نے فرمایا کہ تو ہلاک ہو جس بارے میں جھے کو شک ہے مزید کچھ بتا ۔ اس آدمی نے کہا کہ میں اللہ تعالیٰ کو کہتے ہوئے یا تا ہوں و جاء ربک والمملک صفا صفا (الفجر - ۲۲) " اور تہارے پروردگار (کا حکم) اور فرشتے صف بہ صف آجائیں گے ۔ اس نے فرمایا ولقد جنتمو نافرادی کما خلقناكم اول مرة " (الانعام - ٩٥) " اورتم بمارے پاس تناآؤ كے جس طرح بم نے تم كو پہلى مرتب پيدا كيا -" اور اس نے کہا هل ينظرون الا أن يا تيهم الله في ظلل من الغمام والمليكة " (سورة بقره -آيت ٢٠٠) " کیا وہ انتظار کررہے ہیں کہ سفید بادلوں کے سائبان میں اللہ اور (عذاب) کے فرشتے ان پر آجائیں ۔" اس نے یہ بھی کہا هل ينظرون الا أن تاتيهم الملئكة أوياتي ربك أوياتي بعض آيت ربك يوم ياتي بعض آيات ربك لاينفع نفسا أيمانها لم تكن امنت من قبل او كسبت في ايمانها خيرا (الانعام - ١٥٩) "كيا وہ دیکھ رہے ہیں کہ ان کے پاس فرشتے آئیں یا تہارا رب آئے یا تہارے پروردگار کی کچھ نشانیاں آجائیں ۔ جس دن

تہارے رب کی چند نشانیاں آجائیں گی تو جو شخص پہلے سے ایمان نہیں لایا ہو یا ایمان کی حالت میں کوئی نیکی مذکی ہو تو اس کا ایمان اس کو نفع نہیں پہنچائے گا۔" پھر کبھی وہ کہتا ہے" بیوم پاتھی ربک" قیامت کے دن تمہارا رب آئے گا" اور کبی کہا ہے ۔ یوم یاتی بعض ایات ربک " قیامت کے دن تہارے رب کی چند نشانیاں آئیں گی " تو اے امیرالمومنین یہ کسے ہوسکتا ہے اور میں کس طرح شک ند کروں اس بارے میں جو آپ سن رہے ہیں ۔ امیرالمومنین نے فرمایا تو ہلاک ہو جس بارے میں جھے کو شک ہو بیان کر ۔ وہ آدمی کہنے لگ کہ میں اللہ جل جلالہ کو کہتے ہوئے یا تا ہوں بل هم بلقای ربهم کافرون (السجده - ۴) " بلکه یه لوگ این رب کے سلمنے حضوری سے اثکار کرتے ہیں - اور مومنین کا ذکر کرتے ہوئے فرماتا ہے - الذین یظنون انھم ملقوا ربھم و انھم الیه راجعون (البقرة - ٣١) " جو جانتے ہیں کہ وہ اپنے پروردگار کی بارگاہ میں حاضر ہوں گے اور بقیناً وہ اس کی طرف جائیں گے ۔" اور اسی نے فرمایا " تحیتهم یوم یلقونه سلم " (الاحراب - ۲۲) " بحس دن اس کی بارگاه میں عاضری ہوگی تو ان کی خاطر و تواضع سلامت سے ہوگ ۔" اور اس نے فرمایا من کان ير جوالقاء الله فان اجل الله لات (العنكبوت - ۵) "جو شخص الله كى ملاقات كى اسير ركھتا ہے تو بے شك الله كى مقرر كى ہوئى لات ضرور آنے والى ہے ۔" اور يہ بھى كما فعمن كان ير جوا لقاء ربه فليعمل عملا صالحام" (الكهف - ١١) " توجو شخص اليخ رب ك سلمخ حاضر بونح كي اميد ر کھتا ہے تو اس کو چاہئیے کہ وہ نیک اعمال کرے ۔ " تو وہ کھی یہ خبر دیتا ہے کہ وہ اس کے سلمنے حاضر ہوں گے اور کبی یہ کہتا ہے کہ اس کو نگاہیں نہیں دیکھ سکتی ہیں اور وہ نگاہوں کو دیکھتا ہے اور کبھی کہتا ہے کہ وہ علم کے ذریعہ اس كا احاطه نہيں كريكتے ۔ تو اے اميرالمومنين يه كس طرح بوسكتا ب اور مجھے شك نه بواس بارے ميں جو آپ سن رہے ہیں ۔ آپ نے فرمایا کہ تو ہلاک ہو تو بیان کر جس بارے میں جھے کو شک ہوا ہے ۔ وہ کہنے نگا کہ میں اللہ تبارک وتعالیٰ كويه كهتة بوئے پاتا بوں ورا المجرمون النار فظنوا انهم مواقعوها (الكهف - ۵۲) " اور گنهگار لوگ جهم كى أك كو ديكھيں گے تو جان ليں گے كہ وہ اس ميں ذالے جائيں گے ۔" اور يہ بھى كما يوميذ يوفيهم الله دینهم الحق و یعلمون أن الله هوا لحق المبین (النور - ٢٥) " أس دن أن كو پوري بوري سزا یا بدله دے گا اور وہ جان لیں گے کہ اللہ بی حق ہے ظاہر کرنے والا ہے ۔" اور اس نے کہا کہ و تطنون بالله الطنونا (الاحراب -م) " اور تم الله ير طرح طرح كے كمان كررے تھے -" بھروہ الك مرتبه يه خبر ديتا ہے كه وہ كمان و خيال كرتے ہيں اور لبھی کہتا ہے کہ وہ جانتے ہیں ۔ اور ظن شک ہے تھراے امیرالمومنین یہ کس طرح ہوسکتا ہے اور میں شک مذکروں اس چیز میں جو آپ سن رہے ہیں ۔ امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا جس بارے میں تم کو شک ہے بیان کرو ۔ اس نے کہا کہ میں اللہ تعالیٰ کو کہتا ہوا یاتا ہوں ونضع الموازين القسط ليوم القيمة فلا تظلم نفس شيئاً (الانبياء - ٢٧) " اور بم قيامت ك دن انصاف كى ترازو (الحي برے اعمال تولئے كے لئے) ركھيں م كيم كسى ير كيم بھى

ظلم نہیں کیا جائے گا۔" اور اس نے یہ بھی کہا فلا نقیم لھم یوم القیمة و زنا (الکہف - ١٠٥) " لي جم قیاست ك دن ان ك لي ميزان حساب نهيں ركھيں گے ۔" اور يہ بھى اس نے فرمايا " فاؤليك يدخلون الجنة ير زقون فيها بغير حساب " (المومن - ٢٠) تو يه لوگ جنت مين داخل بون گے اور اس مين ان كو بے حساب رزق دیا جائے گا ۔" اور اس نے یہ مجی فرمایا " والوزن یومیذ الحق فمن ثقلت موازینه فاؤلیک هم المفلحون O ومن خفت موازينه فاؤليك الذين خسروا انفسهم بماكانوا بايتنا يظلمون (الاعراف - ٩-٨) " اور اس دن اعمال كا توننا بالكل درست ب مجرحن كے (نيك اعمال كے) يلج بھارى موں كے تو وہى لوگ فلاح بانے والے ہیں اور جن کے لیے ہوں گے تو یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنا نقصان اس وجہ سے کیا کہ انہوں نے ہماری نشانیوں کے ساتھ ظلم کیا ۔ اے امیرالمومنین یہ کس طرح ہوسکتا ہے اور میں کسی طرح شک ند كروں جس كے بارے ميں آپ سن رہے ہيں ۔ امير المومنين عليه السلام نے فرمايا كه بيان كرو جس بارے ميں مجھ كو شک ہوا۔ تو ہلاک ہو۔ اس نے کہا کہ میں اللہ کو یہ کہتے ہوئے یا تا ہوں قل یتو ملک الموت الذی و کل بكم ثم الى ربكم قرجعون " (سجده ١١٠) " (اے رسول) تم كه دوكه و ي ملك الموت جو تم پر مقرر كيا گيا ہے، تم كو موت وے كا بجرتم سب اپنے پروروگاركى طرف لوث جاؤ كے -" اور اس نے يہ بھى فرمايا الله يتوفى الانفس حین موتھا (الزمر ۲۲س) " اللہ بی لوگوں کی روح کو ان کی موت کے وقت کھینج لیتا ہے ۔ " اور یہ بھی فرمایا تو فته رسلنا وهم لایفرطون " (الانعام ۱۱۰) " ہمارے مھیج ہوئے فرشتے اس کو مار دیتے ہیں اور وہ کو تابی نہیں کرتے ہیں ۔" اور اس نے یہ فرمایا الذین تتو فھم الملیکة طیبین (النحل - ۳۲) " وہ لوگ کہ جن کی روصی فرشتے قبض كرتے بين وه پاك و طيب بوتے بين سا اور يہ بھى فرمايا الذين تتوفهم المليكة ظالمى انفسهم (النحل ٢٨٠) " یه وه لوگ بین که جب فرشتے ان کی روح قبض کرتے ہیں یہ لوگ لینے اوپر ظلم کرتے ہیں ۔ " تو اے امیرالمومنین یہ کس طرح ہوسکتا ہے ۔ اور جو آپ سن رہے ہیں تو بھر میں شک کس طرح یہ کروں اگر آپ نے مجھے پر رحم نہیں فرمایا بعد شرح صدر نہیں فرمایا اس مسئلہ میں جو آپ کے سامنے (ہاتھوں) جاری ہوگا تو میں ہلاک ہوجاؤں گا۔ پس اگر رب میبارک و تعالیٰ حق ہے ، کتاب حق ہے اور رسول حق ہیں تو میں ہلاک ہو گیا اور گھائے میں رہا اور اگر رسول باطل ہیں تو بھر مجھے كوئى خوف نهس اور ميں نجات يا كيا -

رس رف بین موسین علیہ السلام نے فرمایا ہمارا رب پاک و پاکیزہ ہے اور بہت ہی بابرکت و اعلیٰ ہے۔ ہم گواہی اب امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا ہمارا رب پاک و پاکیزہ ہے اور بہت ہی بابرکت و اعلیٰ ہے۔ ہم گواہی دیتے ہیں کہ وہ السا دائم و ہمیشہ رہنے والا ہے جس کو زوال نہیں اور ہم اس کے بارے میں شک نہیں کرتے ہیں اور کوئی شے اس جسی نہیں ہے وہ سمیع بصیر ہے اور یہ کہ کتاب حق ہے ، رسول حق ہیں اور ثواب و عقاب حق ہے بس اگر جھے کو رزق ایمان زیادہ دیا گیا یا جھے کو اس سے محروم رکھا گیا ہے تو سب کچھ اللہ کہ ہاتھ میں ہے ، اگر وہ چاہے تو جھے

کو رزق دے اور چاہے تو محروم رکھے ۔ لیکن جھے کو علم نہیں دیا گیا ہے اس بارے میں جس میں تو نے شک کیا ہے ۔ اور الله کے سوا کوئی قوت نہیں ہے ۔ اگر اللہ نے تیرے ساتھ خیر و نیکی کا ارادہ کیا تو وہ جھے کو اس کے علم سے آگاہ کرے كا اور جي كو ثابت قدم ركھ كا اور اگر اس نے شركا ارادہ كيا تو گراہ اور ہلاك ہوجائے كا - ليكن يد كہنا " نسوا الله فنسيهم " انہوں نے اللہ کو بھلا دیا تو اس نے ان کو بھلا دیا۔ تو اس سے مرادیہ ہے کہ انہوں نے اللہ کو دنیا میں بھلا دیا اور اس کی اطاعت پر عمل پرا نہیں ہوئے تو اللہ نے ان کو آخرت میں بھلا دیا یعنی اس نے ان سے لئے اپنے ثواب میں سے کچھ بھی نہیں دیا تو وہ خیرو نیکی سے بالکل فراموش کر دیئے گئے ۔اور اسی طرح الله عزوجل کے اس قول کی تفسیر تشريح ب " فاليوم نسيهم كما نسوا لقاء يومهم " نيان سے مراديہ ب كه ان كو ثواب نہيں بهنيايا جس طرح كه ان اوليا. كو ثواب سے نوازا جو اس دنيا ميں اطاعت گزار ، ذكر الهي كرنے والے جبكه وه اس برايمان لائے اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے اور غیب کے باوجود اس سے خوف کرتے رہے ۔ لیکن اللہ تعالیٰ کا یہ فرمانا " و ما کان ربک نسیا" تو ہمارا رب بہت بلند ہے وہ اس جسا نہیں ہے جو بھول جاتا ہو اور نہ وہ غافل ہوتا ہے بلکہ وہ حفظ علیم ہے اور مجھی عرب نسیان کے بارے میں کہتے ہیں کہ فلاں نے ہم کو بھلا دیا پھر وہ ہم کو یاد نہیں کرتا ہے لینی وہ ہمارے لئے خیر کا حکم نہیں کرتا ہے اور نہ خیر کے ساتھ ہمارا ذکر کرتا ہے تو کیا تیری مجھ میں آیا جو الله عزوجل نے ذکر فرمایا وہ کہنے لگا ہاں آپ نے میرے شک کو دور کردیا اللہ آپ سے غم کو دور رکھے ۔آپ نے میرے لئے گرہ (مشکل) کو حل (کھولدیا) کردیا ۔ لہذا اللہ آپ کے اجر کو عظیم بنائے ۔ پھر حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ۔ لیکن اللہ کا یہ فرمان " يوم يقوم الروح و الملئكة صفا له يتكلمون الامن اذن له الرحمن وقال صوابا" اوراس كايه بمي فرمانا " والله ربنا ماكنا مشركين " اوراس كايه فرمانا " يوم القيمة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً " اور اس كا يه قول " ان ذلك لحق تخاصم اهل النار " اور اس كا يه قول " ولاتختصموا لدى وقد قدمت اليكم بالوعيد " اور اس كا فرمانا " اليوم نختم على افواههم وتكلمنا ايديهم و تشهد ارجلهم بما كانوا يكسبون " پس يه سب اس دن ك مخلف ادقات و مقامات میں ہوگا جس کی مقدار پچاس ہزار سال ہے ۔الله عزدجل اس دن تمام لوگوں کو جمع کرے گا جو متفرق مقامات میں ہوں گے اور ایک دوسرے سے کلام کریں گے ۔ اور ایک دوسرے کے لئے مغفرت کی استدعا کریں گے یہ وہ لوگ ہوں گے جو اہل حق کے سرداروں میں سے ہوں گے جنہوں نے دنیا میں اطاعت و اتباع کی ہوگی ۔ اور ان گہنگار لو گوں ہر لعنت كريں مسلم حن سے بغض و عداوت كا اظهار ہوا اور جنہوں نے دنیا میں ظلم و سركشي پر اكب دوسرے كى مدد كى -متل بن اور متصعطین ایک دوسرے کو کافر کہیں گے اور ایک دوسرے پر نعنت کریں گے ۔اس آیت میں کفر سے مراد برات ہے ۔ کہتے ہیں کہ وہ ایک دوسرے سے اظہار برات کرتے ہیں ۔ اور سورہ ابراہیم میں اس جسیا شیطان کا قول انس

كفرت بما اشر كتمون من قبل (ابراہيم - ٢٢) " س نے اظہار برات كيا اس بارے س جو بہلے سے تم نے مجھ كو شركي كيا -" اور الله ك خليل ابرابيم كا قول "كفر فا بكم " (المحفد س) " بم برى الذمه بوئ تم سے " ليني بم نے تم سے اظہار برات کیا ۔ پھر وہ ایک دوسرے مقام پر جمع ہوں گے جہاں وہ روئیں گے لیں اگر یہ آوازیں ونیا والوں پر ظاہر ہوجائیں تو تمام مخلوقات اپنے ذرائع زندگی سے غافل ہوجائیں اور ان کے دل مجھٹ جائیں مگر جس کو اللہ جاہے، مچر وہ خون کے آنسو بہاتے رہیں ۔ اس کے بعد وہ دوسرے مقام پر جمع ہوں گے تو وہ گفتگو کریں گے اور کہیں گے " والله ربنا ماكنا مشركين " " قم خداك بمارے رب! بم مشرك نہيں تھے ۔ " بجراللہ تبارك و تعالیٰ ان كے منہ (زبان) پر مبر لگادے گا اور ہاتھ، پیر اور کھالیں بولنے لگیں گے بچروہ ان کے ہر گناہ کی گوای دیں گے ۔ بچران کی زبانون سے مہروں کو ہٹادیا جائے گاتو وہ اپنے اعضاء سے کہیں گے کہ تم نے ہمارے خلاف کسی وجہ سے گواہی دی ؟ تو وہ کمیں گی کہ ہم کو اس اللہ نے گویائی دی جس نے ہر شے کو قوت نطق عطاکی (حم السجدہ ۲۱۱) مچر وہ دوسرے مقام پر جمع ہوں گے اور ان کو گفتگو کرنے کے لئے کہا جائے گا۔ تو وہ ایک دوسرے سے راہ فرار اختیار کریں گے ۔ اس کے بارے میں اللہ عزوجل کا تول ہے " یوم یفر المرء من اخیہ O وامه وابیہ O وصاحبتہ وبنیہ O(عبس سما تا اس ون آدمی اپنے بھائی اور اپنی ماں اور اپنے باپ اور اپنے بیوی بچوں سے بھاگے گا۔" تو ان سے بولنے کے لئے کہا جائے گا تو وہ کلام نہیں کرسکیں گے مگر جس کو مہربان خدا اجازت دے اور درست کھے ۔ پھر تمام رسول علیم السلام کھڑے ہوں گے اور اس مقام پر گواہی دیں گے ۔ای لئے اللہ کا قول ہے " فکیف اذا جننا من كل امة بشهيد وجننابك على مولاء شهيداً ٥ (النساء ١٣١) " اس وقت كيا مال ، وكا جب ، م امت ے گواہ کو لائیں گے اور تم کو ان سب پر گواہ کی حیثیت سے بلائیں گے ۔" اس کے بعد وہ اکیب اور دوسرے مقام پر جمع ہوں گے جو محمد صلی الله علیه وآله وسلم كا مقام ہوگا اور وہ مقام محود ہے ۔ اس مقام پر الله حبارك و تعالىٰ اليي شاء كرے گاجواس سے قبل كسى نے نہيں كى ہوگى مجر تنام طائلہ شاء كريں گے اور كوئى فرشتہ ايسا نہ ہوگا جس نے محمد صلى الله عليه وآله وسلم كي ثناء نه كي بهو اس كے بعد منام رسول ايسي ثناء كريں گے كه اس سے قبل كسى في نہيں كى بهوگى -مچر تمام مومنین و مومنات شا، کریں گے جس کی ابتدا، صدیقین ، شعدا و صالحین سے ہوگی ۔اس کے بعد ساکنان ارض و سماوات ان کی تعریف کریں گے ۔ اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کا قول ہے " عسی ان یبعتک ربک مقاماً محموداً ( بن اسرائیل - ٥٩) " (اے محمد) قریب ہے کہ متہارا رب تم کو مقام محود پر بہنیا دے ۔ " تو یہ اس شخص کی خوش بختی ہے جس کا اس مقام پر کوئی حصہ ہو اور بد بختی ہے اس کی جس کا اس مقام سے کوئی حصہ اور نصیب نہ ہو ۔ پھر وہ ایک اور مقام پر جمع ہوں گے اور ایک دوسرے سے مال و دولت کو چھین لیں گے ۔ یا حملہ آور ہوں گے ۔ یہ سب کچھ حساب كتاب سے قبل ہوگا ۔ پس جبكہ حساب میں مواخذہ كيا جائے گا ہر انسان جو كچھ اس كے ياس ہوگا اس ميں مضعول

ہوجائے گا۔ ہم اس روز اللہ سے برکت کا سوال کرتے ہیں وہ آدمی کھنے لگا کہ آپ نے میری مشکل حل کردی ۔ اے امیرالمومنین الله تعالی آپ کی کشائش فرماییخ -آپ نے میرے مسئلہ کو حل کردیا -الله آپ کو اجرعظیم عطا فرمائے -حفزت على عليه السلام نے اللہ تعالیٰ کے اس قول " وجولا يوميذ ناضرة الى ربھا ناظرة " اور اس كا يه فرمانا لاتدركه الابصار وهو يدرك الابصار " اور اس كايه فرمانا " ولقدرالا انزلة اخرى عند سدرة المنتهى "اوراس كاير قول" يومئذ لاتنفع الشفاعة الامن اذن له الرحمن ورضى له قولايعلم مابين ايديهم وما خلفهم ولايحيطون به علما ً ك بارك س فرايا كم " وجوه یومئذ ناضر لا الی ربھا ناظر لا " سے مرادیہ ہے کہ جس مقام پر ادلیا، اللہ حساب سے فارغ ہونے کے بعد اکیب نبر پر پہنچیں گے جس کا نام نبر حیوان ہوگا تو وہ اس میں غسل کریں گے اور اس کا یانی پئیں گے تو ان سے چبرے چمک دمک کے ساتھ خوب صورت نظر آئیں گے اور ان سے ہر قسم کی پریشانی و دشواری دور ہوجائے گی ۔ بھر ان کو جنت میں واخل ہونے کا حکم دیا جائے گاتو اس جگہ سے وہ اپنے پروردگار کی طرف دیکھیں گے کہ وہ ان کو کس طرح بدلہ و اجر دیتا ہے ۔ اور ان میں سے کچھ لوگ جنت میں داخل ہوجائیں گے ۔ تو اللہ تعالیٰ کا ملائلہ کے سلام سے بارے میں یہ قول ہے " سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين " (اورة زمر -آيت ١٥) " تم پر سلام ، و تم اچه رب پس تم جنت میں ہمیشہ کے لئے داخل ہوجاؤ۔ پھراس وقت دہ دخول جنت اور عدہ رب کو دیکھنے پریقین کریں گے۔ اسی بنا، پر اللہ کا قول ہے " الی ربھا ناظر لا " اور اللہ کی طرف دیکھنے سے مرادیہ ہے کہ وہ اس کے تواب کو دیکھیں گے ۔ گر اس ك قول " لاندركه الابصار و هويدرك الابصار " سي لاندركه الابصار كا مطلب يه ب كه اس كا انسانی اوہام و عقول احاطہ نہیں کرسکتے اور و ہو یدرک الابصار سے مرادیہ ہے کہ وہ ان کا اعاطہ کرسکتا ہے اور وہ لطیف خبیر ہے ۔ اور یہ ایک مدح ہے جس کے ذریعہ ہمارے رب نے این ذات کی مدح فرمائی ہے اور انتہائی بلندی کے ساتھ پاک و پاکیزہ ہوا ۔ حصرت موئ علیہ السلام نے سوال کیا اور ان کی زبان پر حمد الهی جاری ہوئی کہنے لگے کہ " رب ارنى انظر اليك " (الاعراف ١٣٣٠) " اے ميرے پروردگار تو مجھ كو ابنى جھلك وكھا دے كہ ميں جھ كو و یکھنا چاہتا ہوں ۔ تو ان کا یہ مسلم ایک امر عظیم تھا اور انہوں نے ایک امر جلیل کا سوال کیا تھا تو ان کو دشواری میں بسلا کیا گیا پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تم مجھ کو دنیا میں ہرگز نہیں دیکھ سکتے تااینکہ تم کو موت آئے تو تم مجھ کو آخرت میں دیکھو گے ۔ ابعنی اس سے تواب یا عظمت و سلطان کا دیدار یا رویت قلبی ) لیکن اگر تم دنیا میں دیکھنا چاہتے ہو تو پہاڑی طرف دیکھو ۔ اگر وہ اپنے مقام پر ٹھبرا رہا تو تم میرا دیدار کرسکو گے بچرالند سبحانہ نے این بعض نشانیوں کو ظاہر کیا اور ہمارے پروردگار نے بہاڑوں پر این تحلی دکھائی ، بہاڑ تکڑے تکڑے ہو کر ریزہ زیزہ ہوگیا اور موتی بے ہوش ہوگئے ۔ بعنی مرکئے ۔ کو یا ان کا انجام موت تھا پھر اللہ نے ان کو زندہ کیا اور ان کو بھیجا (اٹھایا) اور ان کی توبہ قبول کی

حضرت موئی کہنے گئے کہ اے پروردگار تیری ذات پاک پاکیزہ ہے میں تیری طرف متوجہ ہوا اور میں بہلا مومن ہوں ۔

یعنی میں ان میں سے بہلا ایمان لانے والا شخص ہوں جو اس پر ایمان لایا کہ بچے کو ہرگز دیکھا نہیں جاسکتا ۔ اور اللہ کے

اس قول و لقدر الا نز لة اخری عند سدر لا المنتھیٰ " سے مرادیہ ہے کہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم کو سدرۃ المنتیٰ کے مقام پر دیکھا جہاں مخلوق خدا میں سے کسی کا گزر نہیں ہوسکتا ۔ اور آخر آیت میں اس کا یہ

ہنا کہ " و ما زاغ البصر و ماطغی لقدر ای من آیات ربه الکبریٰ (ابخم ۔ ١١٨٨١) " ان کی آنکھ کسی

دوسری طرف مائل ہوئی اور نہ حد سے آگے بڑھی ۔ انہوں نے اپنے پروردگار کی بڑی نشانیاں دیکھیں ۔ " انہوں نے جبرئیل

علیہ السلام کو اس کی صورت میں دو مرتبہ دیکھا ۔ اور اس کا سبب یہ ہے کہ اس نے جبرئیل کو پیدا کیا جو ان روحانیوں

میں سے ہیں کہ جن کے خلق کے وصف کا ادارک موائے رب العالمین کے کوئی نہیں کرسکتا ۔

لیکن اللہ کے قول " یومند لاقنفع الشفاعة الامن اذن له الرحمن و رضی له قولا "یعلم مابین ایدیهم وما خلفهم ولا یحیطون به علما" ہے مرادیہ ہے کہ مخلوق اللہ عزوجل کے علم کے مقابلہ میں اعاطہ نہیں کرسکتی کیونکہ اس بابرکت وبلند ذات نے چشماہائے قلب پر پردہ ڈال دیا ہے ۔ نہ کوئی عقل و فہم اس کی کیفیت ہے واقف ہوسکتی ہے اور نہ کوئی قلب اس کو حدود ہے ثابت ہوسکتا ہے ۔ پھر نہ کوئی اس کا وصف بیان کرسکتا ہے جس طرح کہ اس نے اپنے وصف کو بیان کیا ہے ۔ اس جسی کوئی شے نہیں ہے وہ سمیع بصیر ہے وہی اول و آخر ہے ۔ وہی قاہر و باطن ہے ، وہ خالق ، باری ، مصور ہے ۔ اس نے اشیا. کو خلق کیا ۔ اشیا، میں سے کوئی چیزاس کی طرح نہیں اس کی ذات بابرکت اور بلند و بالا ہے ۔ تو وہ شخص کہنے لگا کہ آپ نے میری مشکل حل کردی اللہ آپ کی مشکل حل فردی اللہ آپ کی مشکل حل فرمائے ۔

اس کے بعد حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ خداوند عالم کا یہ فرمانا " و ماکان بشر ان یکلمه الله الا وحیا او من و راء حجاب اویر سل رسولا "فیو حی باذنه مایشاء " اور اس کا یہ فرمانا " و کلم الله موسیٰ تکلما " اور اس کا یہ بھی فرمانا " و فا دا هما ربھما " اور اس کا یہ ارشاد یا ادم اسکن افت و فرو جک الجنة " لیکن اس کے اس قول " ماکان لبشر ان یکلمه الی آخر لا "کا مطلب یہ ہے کہ کسی بشر کے لئے یہ مناسب نہیں کہ اللہ سے بغیر وتی کے کلام کرے اور ایسا واقعہ ہونے والا نہیں ہے مگر پروہ کے پیچھ سے ، یا کسی فرشتہ کو بھیج بھر وہ اس کی اجازت سے جو چاہے وتی کرے ۔ اس واسطے اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے لئے علو کیے ابہت بلند) فرمایا ہے ۔ رسول پر آسمانی رسولوں (فرشتوں) کے ذریعہ وتی کی جاتی تھی تو فرشتے رسولان ارمنی تک پہنچتے میں اور اس کے درمیان گفتگو بغیر اس کلام کے ہوتی تھی جو آسمانی رسولوں کے ذریعہ بھیجا جاتا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اے جبرئیل کیا تم نے اپنے رب کو دیکھا ہے ؟ تو جبرئیل کیا کہ اے جبرئیل کیا تم نے اپنے رب کو دیکھا ہے ؟ تو جبرئیل کیا کہ اے جبرئیل کیا تم نے اپنے رب کو دیکھا ہے ؟ تو جبرئیل کیا کہ اے جبرئیل کیا تم نے اپنے رب کو دیکھا ہے ؟ تو جبرئیل کیا کہ ا

بے شک میرا رب دیکھا نہیں جاسکا ۔ حب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ تم وقی کہاں سے لیتے ہو ؟ انہوں نے کہا کہ میں اسرافیل سے بیتا ہوں ، آپ نے فرمایا کہ اسرافیل کہاں سے لیتے ہیں ؟ جبرئیل کہنے گئے کہ وہ اس فرضتے سے لیتے ہیں جو روحانیین سے بلند ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ وہ فرشتہ کہاں سے لیتا ہے ؟ جبرئیل نے کہا کہ اس کے دل میں تیزی کے ساتھ بغیر کسی تامل کے اوپر سے آتی ہے تو یہی وہی ہے اور یہ اللہ عزوجل کا کلام ہے اور اللہ کا کلام ایک قدم کا نہیں ہوتا وہ رسولوں سے بات کرتا ہے تو وہ ای کی طرف سے ہوتا ہے اور اس کے ذریعہ وہ قلب میں ڈالٹ ہے ۔ اور اس کی طرف سے وہی و تنزیل ہے جو گلاوت کی جاتی ہے اور پڑھی جاتی ہے اور اس کی طرف سے وہی و تنزیل ہے جو گلاوت کی جاتی ہے اور پڑھی جاتی ہے در ہولوں کو خواب و کھاتا ہے اور اس کی طرف سے وہی و تنزیل ہے جو گلاوت کی جاتی ہے اور پڑھی جاتی ہے در ہولوں کی خواب کہ کہا کہ آپ نے میری مسئلہ کو حل فرمایا اللہ تعالی آپ سے مشکلوں کو دور فرمایا اللہ تعالی آپ سے مشکلوں کو دور فرمایا اللہ تعالی آپ سے مشکلوں کو دور فرمایا و اور فرمایا اللہ تعالی آپ سے مشکلوں کو دور فرمائے ۔ آپ نے میرے مسئلہ کو حل فرمایا تو اے امیرالمومئین اللہ مشکل کو دور فرمایا اللہ تعالی آپ سے مشکلوں کو دور فرمائے ۔ آپ نے میرے مسئلہ کو حل فرمایا تو اے امیرالمومئین اللہ آپ کو اج عظم عطا فرمائے ۔

( rr• )

حضرت علی علیہ السلام نے اللہ کے اس قول " بھل معلم له سمییا " کے بارے میں فرمایا کہ اس کی تاویل تو یہ کہ کیا کوئی شخص اس بات کو جانتا ہے کہ اس کا نام اللہ ، اللہ تبارک و تعالیٰ کا غیر ہے ۔ تو جھے اپنی رائے سے تفسیر قرآن کرنے سے پرمیز کرنا چاہئے تااینکہ تم علماء سے سجھ لو ۔ کیونکہ اکثر تنزیل انسانی کلام کے مشابہ ہوتی ہیں اور وہ اللہ کا کلام ہے اور اس کی تاویل یہ ہے کہ وہ انسانی کلام سے مشابہ نہیں ہوتا جس طرح کہ مخلوق میں سے کوئی شے اس کے مشابہ نہیں ہوتا جس طرح کہ مخلوق میں سے کوئی شے اس کے مشابہ نہیں ہوتا اور ند اس کا کلام انسانی کلام جسیا ہوتا ہے ۔ اور اس کا کلام انسانی کلام کے بالکل مشابہ نہیں ہوتا ۔ پھریہ کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا کلام اس کی صفت ہے اور انسانی کلام ان کے افعال سے متعلق ہے ۔ اس لئے اللہ کا کلام انسانی کلام کے مشابہ نہیں ہوسکتا ۔ ورند تو ہلاک ہوجائے گا ۔ وہ شخص کہنے لگا کہ آپ نے میری مشکل کو حل کردیا اللہ آپ کو کشائش عنایت فرمائے اور آپ نے صیے مشل مسئلہ کی گرہ کھول دیا تو اے امیرالمومنین اللہ آپ کو اج عظیم عطا فرمائے ۔

حضرت علی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے اس قول " و ما یعزب عن ربک من مثقال ذر تا فی الارض و لا فی السماء " کے بارے میں فرمایا کہ ہمارا رب اس طرح کا ہے کہ جس سے کوئی شے غائب و پوشیدہ نہیں ہے۔ اور یہ کیونکر ہوسکتا ہے کہ جس نے اشیاء کو خلق کیا ۔ اس کو علم نہ ہو کہ اس نے کیا خلق فرمایا اور وہ تو سب سے بڑا پیدا کرنے والا علم والا ہے ۔ اور اس کے اس قول لاینظر الیہم یوم القیامة " کے بارے میں فرمایا کہ وہ بتارہا ہے کہ ان کو خیر میں سے کچھ نہیں جہنچ گا اور عرب کا مقولہ ہے " واللہ ماینظر الینا فلان " (قسم خداکی فلاں ہماری طرف نہیں دیکھتا ہے) اس سے وہ یہ مراولیتے ہیں کہ اس سے ہم کو خیر میں سے کچھ نہیں بہنچتا ۔ تو اس طرح عہاں ہماری طرف نہیں دیکھتا ہے) اس سے وہ یہ مراولیتے ہیں کہ اس سے ہم کو خیر میں سے کچھ نہیں بہنچتا ۔ تو اس طرح عہاں

اللہ کی اپن مخلوق کے ساتھ نظر سے مراد ہے ، اس کی ان کی طرف نظر سے مراد رحمت ہے ۔ اور اس کے قول کلا انھم عن ربھم یومنڈ لمحجو ہون " سے یہ مراد ہے کہ روز قیامت وہ اپنے رب کے ثواب سے محروم ہیں ۔ اس شخص نے کہا کہ آپ نے میری مشکل حل کردی اللہ تعالیٰ آپ کی مشکل حل فرمائے ۔ آپ نے میرے دشوار مسئلہ کو حل فرمایا ۔ اللہ آپ کو اجرعظیم عطا فرمائے ۔

کیر حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کے قول " اُمنتم من فی السماء ان یخسف بکم الارض فاذا می تمور " اور اس کے قول " و موالله فی السموات و فی الارض " اور اس کے قول الرحمن علی العرش استویٰ " اور اس کے قول " و مو معکم اینما کنتم " اور اس کے قول " و نحن اقر ب الیه من حبل الورید " کے بارے میں فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ای طرح سبوح قدوس ہے ۔ اس کی ذات بلند و بالا ہی اس سے کہ جو کچھ مخلوقات سے سرزد ہو ۔ اس سے سرزد ہو وہ تو لطیف خبر ہے وہ جلیل تر ہے اس لئے کہ اس سے کوئی شے ایسی واقع ہو جو اس کی مخلوق سے واقع ہو ۔ اور اس کا سلم عرش پر چھایا ہوا ہے ، وہ ہر راز و سرگوشی کا گواہ ہے اور وہ ہر شے پر کھایت کرنے والا ہے۔ اور تمام اشیاء کا مدیر ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات بہت بلند ہے اس سے کہ وہ عرش پر اللہ ہم اس سے کہ وہ عرش پر بھیا ہوا ہے اس سے کہ وہ عرش پر اللہ ہم اس سے کہ وہ عرش پر اللہ ہم اس سے کہ وہ عرش پر اللہ ہم اللہ تعالیٰ کی ذات بہت بلند ہے اس سے کہ وہ عرش پر

اس کے بعد حضرت علی علیہ السلام نے فرایا کہ اس کے قول " وجاء ربک والملک صفا صفا صفا "اور اس کے قول و لقد جنتمونا فرادی کما خلقنا کم اول مو قا "اور اس کے قول " مل ینظرون الا ان تاتیجم الملنکة یاتیجم الله فی ظلل من الغمام والمملنکة " اور اس کے قول مل ینظرون الا ان تاتیجم المملنکة اویاتی بعض آیات ربک " تو یہ سب حق اور درست ہے جیما کہ الله عزوجل نے فرایا ۔ الله کی آمد الی نہیں ہے جسے کہ مخلوق کی آمد ہوتی ہے ۔ اور میں نے جھے کو بتایا ہے کہ کتاب الله کی کچ باتوں کی تاویل تنزیل الی نہیں ہوتی ہے اور وہ کلام انسانی کے مشابہ نہیں ہوتا ۔ اور میں تجھ کو اس کے بارے میں تعوف اسابقاق کا جو ان شاء الله جھے کو کانی ہوگا ۔ اس سے ملتا جلتا حضرت ابراہیم کا قول ہے انی ذاحب الی ربی صبیحہ بین (العمافات سے اللہ جہ کو کانی ہوگا ۔ اس کی طرف جانا مباوت کی طرف متوجہ ہونے ، ابتہاد اور قربت الی الله کے لئے ہے ۔ کیا جھے کو معلوم نہیں کہ اس کی تاویل تنزیل کے خلاف ہے ۔ اور متی ورہ کی اللہ کے لئے ہے ۔ کیا جھے کو معلوم نہیں کہ اس کی تاویل تنزیل کے خلاف ہے ۔ اور متی ورہ یہ نہیں آل ان تاقیجم الملنکة " اللہ نے مراہ بمتیار وغیرہ ہیں ۔ اور اللہ کے اس قول " مل ینظرون الا ان تاقیجم الملنکة " ورسول کو نہیں مانا ہے بچر فرمایا کہ " ملی ینظرون الا ان تاقیجم الملنکة " جبکہ انہوں نے اللہ اور اس کے ورسول کو نہیں مانا ہے بچر فرمایا کہ " ملی ینظرون الا ان تاقیجم الملنکة " جبکہ انہوں نے اللہ اور اس کے ورسول کو نہیں مانا ہے بچر فرمایا کہ " ملی ینظرون الا ان تاقیجم الملنکة " جبکہ انہوں نے اللہ اور اس کے ورسول کو نہیں مانا ہے بچر فرمایا کہ " ملی نظرون الا ان تاقیجم الملنکة " جبکہ انہوں نے اللہ اور اس کے ورسول کو نہیں مانا ہے بچر فرمایا کہ " ملی نظرون الا ان تاقیجم الملنکة " جبکہ انہوں نے اللہ اور اس کے اللہ اس کے اس کے اس کے اس کے اس کو اس کے اس کی کا در اللہ کے اس کے ورسول کو نہیں مانا ہے بچر فرمایا کہ " ملی نظرون الا ان تاقیجم الملنکة " جبکہ انہوں نے اللہ اس کی اللہ کی کا در اللہ کے اس کے اس کی کا دی اللہ کو اس کے اس کی کا در اللہ کی کا در اللہ کے اس کی کا در اللہ کی در دے در اللہ کی کا در کی کا در اللہ کی کا در ک

رسول کی بات کو تسلیم نہیں کیا۔" او یاتی ربک اویاتی بعض ایات ربک " سے مرادیہ ہے کہ یہ عذاب ان یر دنیا میں آئے گا جس طرح اس نے قرون اولیٰ پر عذاب کیا تھا ۔ تو یہ ایک خبر ہے جو وہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان مشرکن وغیرہ کے بارے میں وے رہا ہے ۔ پھراس نے فرمایا " یوم باتی بعض آبیات ربک لاینفع نفساً ايمانها لم تكن امنت من قبل اوكسبت في ايمانها خيراً" (الانعام " ١٥٩) " بحس دن تهارك بروردگار کی بعض نشانیاں آجائیں گی تو جو شخص وسلے سے ایمان نہیں لایا ہوگا یا اپنے ایمان کی حالت میں اس نے کوئی نیکی مذ کمائی ہو تو اب اس کا ایمان لانا فائدہ نہیں پہنچائے گا۔ تو اس سے مرادیہ ہے کہ اس سے قبل کہ یہ نشانی آئے اور یہ نشانی سورج کا مغرب سے طلوع ہونا ہے اور صاحبان عقل و فہم اور تفکر و تدبر کرنے والے حصرات کافی سمجھتے ہیں کہ جبکہ یردہ ان حائے گا ۔ تو جو وعدہ کیا گیا ہے وہ اس کو دیکھس کے ۔ اور دوسری آیت میں اس نے فرمایا فاتھم الله من حیث لم محتسبو ۱ (الحشر - ۲) " مگر جہاں ہے ان کو خیال بھی نہیں تھا خدا نے ان کو آلیا ۔ " یعنی ان پر عذاب بھیج دیا ۔ اور اس طرح ان کی عمارتوں کو عذاب کے ذریعے تباہ کرنا ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا " فاتی الله بنیانهم من القبه اعبد " (النحل ۲۶۰) پیر خدا کا حکم ان کی عمارت کی جز بنیاد کی طرف آبڑا ۔ تو اس کا آنا ان کی عمارت کی جز بنیاد کی طرف ۔ اس سے مرادیہ ہے کہ ان پر عذاب بھیجا گیا ۔ اور اس طرح الله عبارک و تعالیٰ نے آخرت کے بارے میں فرمایا کہ اس روز اس کے امور جاری ہوں گے جس کی مقدار پیاس ہزار سال ہوگی جس طرح کہ وہیا میں اس سے امور جاری ہوتے جو تھیتا نہیں ہے اور ڈوبنے والوں کے ساتھ ڈوبتا نہیں ہے ۔ پس جو کچھ میں نے بیان کیا ہے تو اس کو کافی مجھھ اس بارے میں جو تیرے ول میں اللہ کی طرف سے قرآن میں بیان کیا گیا ہے ۔ تو اس کے کلام کو انسانی کلام کی طرح نہ ممبرا ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات بہت بلند و بالا ہے ۔ اس سے جو تعریف کرنے والے اس کی تعریف کرتے ہیں مگر جو خود اس نے اپنے قول " لیس کمثله شی و هو السمیع البصیر " (الثوری - ۱۱) کوئی چیزاس کی مثل نہیں وہ سمیع بسیر ہے ۔ \* میں فرمایا ۔ وہ شخص کہنے نگا کہ اے امیرالمومنین آب نے میری مشکل حل کردی اللہ آپ کی مشکل حل فرماتے اور آت نے میری گرہ کھول دی ۔

پر حعزت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ کے قول " بل ہم بلقاء ربھم کافرون " اور اللہ نے مومئین اور اور ان لوگوں کا ذکر کیا ہے جو یہ خیال و گمان رکھتے ہیں کہ وہ اپنے رب سے طاقات کرنے والے ہیں کے بارے میں اور اس کے قول کے بارے میں جو ان لوگوں کے علاوہ ہیں " المی یوم یلقونہ بما اخلفوا اللہ ما وعدولا " (التوبہ دے) اپنی طاقات (قیامت) کے دن تک (ان کے دلوں میں نفاق ڈال دیا) اس وجہ سے کہ جو انہوں نے اس سے وعدہ کیا تھا اس کے خلاف کیا ۔ اور اس کے قول " فعن کان یو جوا لقاء ربہ فلیعمل عملاً صالحاً" لیکن اس کے قول " بل ہم بلقاء ربھم کافرون " سے مراد دوبارہ زندہ کرنا ہے تو اللہ نے اس کا نام " لقاء لا

اپی طاقات رکھا۔ اور ای طرح مومنین کا ذکر کیا۔ "الذین یظنون انھم ملاقوا ربھم "کہ جو لوگ یہ طیال کرتے ہیں کہ وہ اپنے رب سے طاقات کرنے والے ہیں۔ یعنی وہ یقین رکھتے ہیں کہ وہ زندہ کئے جائیں گے ، میدان حشر میں جمع کئے جائیں گے ، ان کا حساب کتاب ہوگا اور ثواب و عقاب سے ان کو جڑا دی جائے گی ، پس سہاں " ظن " خاص طور پر یقین کے معنی میں ہے ۔ ای طرح اس کا یہ قول ہے " فعمن کمان پر جوا لقاء ربه فلیعمل عملاً صالحاً" جو کوئی لینے رب کی طاقات کی امید رکھتا ہے تو وہ نیک عمل کرے ۔ اور یہ بھی اس کا قول ہے " و من کمان پر جو القاء الله فان اجل الله لات " سے مرادیہ ہے کہ جو شخص لینے مبعوث ہونے پر ایمان رکھتا ہے تو اللہ کا وعدہ ثواب وعقاب پورا ہونے والا ہے ۔ پچریہ کہ مہماں " لقا، " سے رؤیت مراد نہیں ہے بلکہ " بعث " (دوبارہ زندہ ہونا) مراد ہے ، لہذا تو سمجھ لے کہ کتاب اللہ میں ہر جگہ لقا، سے مراد بعث ہے ۔ اور اس طرح اس کے قول تحدید تھم یوم یلقو نہ سلام " سے مرادیہ ہے کہ ان کے دل سے ایمان زائل نہیں ہوگا جس دن وہ زندہ کئے جائیں تحدید تھم یوم یلقو نہ سلام " سے مرادیہ ہے کہ ان کے دل سے ایمان زائل نہیں ہوگا جس دن وہ زندہ کئے جائیں سے ۔ " وہ کہنے لگا اے امرالمومنین آپ نے میری پریشانی دور فرہا دی اللہ تعالی آپ کی مشکوں کو حل فرمائے ۔ آپ نے تو اس کے حوالے میں سکہ کو حل فرمائے ۔ آپ نے تو میں مسئہ کو حل فرما دیا۔

پر حضرت علی علیہ السلام نے فرایا کہ اس کے قول " ورای المجرمون النار فظنوا انھم مواقعوہا " ہے مرادیہ ہے کہ انہیں بقین ہوگیا کہ وہ اس میں داخل ہونے والے ہیں ۔ اور ای طرح اس کے قول " انی ظننت انی ملاق حسابیہ "کا مطلب یہ ہے کہ وہ کہ رہا ہے کہ کھے بقین ہے کہ میں دوبارہ زندہ کیا جاؤں گا پر میرا حساب کیا جائے گا ۔ اور ای طرح اس کا قول یو مینذ یو فیھم اللہ دینھم الحق ویعلمون ان اللہ ہوالحق المبین " ہے ۔ لیکن منافقین کے بارے میں اس کا قول " تظنون باللہ الظنونا " تو یہ ظن " قن شک شک ہے ۔ وہ نو ہو گئی نہیں ہے ۔ اور ظن کی دو قسمیں ہیں ایک ظن شک ہے اور دو مراظن بقین ہے ۔ جو ظن امر معاو سے متعلق ہو تو وہ ظن بقین ہے اور جو ظن امور دنیا ہے متعلق ہو تو وہ ظن شک ہے ۔ تو جو کچے میں نے جھے سے بیان کیا ہے تو تو اس کو سجے ۔ وہ شخص کہنے لگا کہ اے امرالمومنین آپ نے میری مشکل دور فرمادی اللہ تعالیٰ آپ کی مشکل کو دور فرمائے ۔

اس کے بعد حضرت علی علیہ السلام نے اس کے اس تول " و نضع الموازین القسط لیوم القیامة فلا تظلم نفس شیئا" کے بارے میں فرمایا کہ وہ میزان عدل ہے جس کے ذریعہ روز قیامت انسانوں سے موافذہ کیا جائے گا۔ اللہ حیارک و تعالیٰ مخلوقات میں سے ہراکیک کو میزان کے ذریعہ بدلہ دے گا۔

اور اس مدیث کے علاوہ موازین سے مراد انبیاء اولیاء علیم السلام ہیں ۔ لیکن اس کے قول فلا نقیم لھم یوم المقیمة وزنا " کے بارے میں تو یہ خصوص امر ہے ۔ لیکن اس کے قول " فاؤلنگ یدخلون الجنة

یر زقون فیھا بغیر حساب " کے بارے میں تو رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے فرمایا کہ میری کرامت واجب ہوگئ یا میری مودت کہا ۔ اس شخص کے لئے جو میرے جلال کی وجہ سے جھ سے ڈرتا یا محبت کرتا ہے ۔ بے شک ان کے چہرے قیامت کے دن نورانی ہوں گے ۔ وہ نور کے منبروں پر ہوں گے ۔ سبز لباس میں ہوں گے دریافت کیا جائے گا کہ یا رسول اللہ یہ لوگ کون ہیں ؟ تو آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ یہ لوگ انہیا۔ اور شہدا، میں سے نہیں ہوں گے لیکن وہ جلال الہیٰ سے مجبت رکھتے ہوں گے اور بغیر حساب کے جنت میں جائیں گے ۔ ہم اللہ عزوجل کی بارگاہ میں عرض گزار ہیں کہ وہ ہم کو بھی اپنی رحمت سے ان میں شامل فرمائے ۔ مگر اس قول " فمن ثقلت موازینہ و خفت موازینہ " سے مراد حساب ہے ۔ نیکیوں اور برائیوں کا وزن کیا جائے گا اور نیکیاں میزان کا بوجہ ہیں اور برائیاں میزان کا بلکا پن ہیں ۔

پر آپ نے فرایا کہ اس کے تول "قل یتوفکم ملک الموت الذی وکل بیکم ثم الی ربیکم تر جعون "اور اس کے تول "الله یتوفی الانفس حین موتھا "اور اس کے تول " تو فته رسلنا و مم "اور اس کے تول " الذین تتوفیھم والملئکة ظالمی انفسھم " اور اس کے تول " نتوفیھم المملئکة ظالمی انفسھم " اور اس کے تول " نتوفیھم المملئکة ظالمی انفسھم " اور اس کے تول " نتوفیھم المملئکة طیبین یقولون سلام علیکم " تو یقیناً الله تبارک و تعالیٰ جس طرح چاہتا ہے امور کی تدیر کرتا ہے اور اپن مخلوق میں ہے جس کو جس طرح چاہتا ہے وکیل بنا دیتا ہے ۔ لین ملک الموت کو الله تعالیٰ خاص طور پر اپن مخلوق میں ہے جس پر چاہتا ہے مقرر کردیتا ہے ۔ اور فصوصاً ملائلہ کے رسولوں کو اپن جس مخلوق پر چاہتا ہے وکیل مقرر کردیتا ہے ۔ اور وہ ملائلہ جن کا نام اس نے رکھا ان کو بھی خاص طور پر اپن جس مخلوق پر چاہا وکیل بنایا وہی الله تبارک و تعالیٰ جس طرح چاہتا ہے امور کا انتظام کرتا ہے ۔ ہر صاحب علم کو قدرت عاصل نہیں کہ وہ ہر شخص کے لئے تمام علم کی تفسیر کرسے ۔ اس لئے کہ ان میں ہے کچھ توی ہے اور کچھ ضعیف ہے اور اس لئے بھی کہ اس میں ہے کچھ لوگوں کو بار علم اٹھانے کی طاقت نہیں رکھتے مگر یہ کہ اس میں ہے کچھ لوگوں کو بار علم اٹھانے کی طاقت نہیں دکھتے مگر یہ کہ اس میں ہے کہ تم یہ جان لوکہ اللہ وغیرہ کے ہاتھوں جس کو جان بیا منان کے لیتا ہے ۔ وہ شخص کہنے نگا کہ آپ نے میری مشکل عل کردی ۔ اے امیرالمومنین! اللہ آپ کی مشکوں کو جان کو ان انہ جہنیا ہے ۔ اور اللہ آپ کے درائے اور اللہ آپ کی مشکوں کو جان کے درائے وار اللہ آپ کے درائے وار اللہ آپ کی مشکوں کو جان کے درائے وار اللہ آپ کی درائے اور اللہ آپ کے درائے درائے اس کی درائے درائے درائے اس کی مشکوں کو حال درائے اور اللہ آپ کی درائے درائے اس کی درائے دائے درائے 
کی حفزت علی علیہ السلام نے اس شخص سے فرمایا کہ اگر اللہ نے تیرے سینے کو کشادہ کردیا ہے تو جو کچھ میں نے جھے سے بیان کیا ہے پس تو قسم بخدا کہ جس نے دانہ کو شکافتہ کیا اور زندگی کو پیدا کیا ہے ، مومن ہے تو وہ شخص کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین بھے کو کسیے معلوم ہو کہ میں واقعی مومن ہوں ۔ تو حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کا علم

کسی کو نہیں ہوتا گر بحس کو اللہ نے لینے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعے آگاہ کردیا ہو اور اس کو بعنت کی شہادت رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دی ہو ۔ یا اللہ نے اللہ نے اس کے سینے کو کھول دیا ہے تاکہ جو کچھ کتاب ندا میں اللہ نے اللہ نے رسولوں اور نہیوں پر نازل فرمایا ہے وہ جان لے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین ! اس کی طاقت کون رکھتا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ اللہ جس کے سینے کو کھول دے اور اس کو توفیق عطا فرمائے ۔ پس تیرے اوپر لین پوشیدہ اور علانیہ امور میں قریبہ اللہ عمل کرنا واجب ہے کیونکہ کوئی شے عمل کے برابر نہیں ہوتی ۔

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ صانع ایک ہے اور زیادہ نہیں ہیں اس کی دلیل یہ ہے کہ بیٹک اگر وہ دو ہوتے تو ان دونوں میں یہ بات پائی جاتی کہ ان میں سے ہر ایک لینے ساتھی کو کسی کام کے روکنے پر قادر ہوتا یا قادر نہ ہوتا ۔ اگر اس طرح ہوتا تو ان دونوں پر ایک دوسرے کو روکنا جائز و مناسب ہوتا ۔ اور جس پر یہ بات درست گاہت ہوتی تو وہ محدث (نوپید) ہوتا جس طرح مصنوع نوپید ہوتا ہے اور اگر وہ دونوں اس پر قادر نہ ہوتے تو ان پر مجزو نقص لازم ہوا اور مجزو نقص دونوں کی طرف رہمائی کرتے ہیں ۔ تو صحح بات یہ ہوئی کہ قدیم واحد ہے ۔

دوسری دلیل ہے کہ ان دونوں میں سے ہر ایک اس پر قادر ہو کہ دوسرے سے کسی چیز کو پوشیدہ رکھے۔ لیں اگر اس طرح ہوا تو جس پر پوشیدگی کا اطلاق ہوا وہ حادث ہے ۔ اور اگر وہ قادر نہیں تھا تو وہ عاجز ہے اور عاجز حادث ہے جیسا کہ ہم نے بیان کیا ۔ اور یہ گفتگو دونوں قدیم کی صفت کے باطل ہونے پر بخت ہے جس کو ہم نے ثابت کیا ۔ لیکن مانی اور ابن دیسان نے اپنی خرافات و بہودہ باتوں میں امتزاج (باہم مخلوط و گذید) کے بارے میں رائے قائم کی ہے اور محسوں نے "اہرمن " کے بارے میں حن محاقتوں کو دین بنایا ہے تو وہ فاسد ہے جس سے اجسام کا قدیم فاسد ہوتا ہے اور ان دونوں کے اس جملہ میں داخل ہونے سے فساد پیدا ہوتا ہے ۔ ان دونوں کے بارے میں میں نے اس کلام پر اکتفا کیا ہے اور میں نے ان دونوں میں سے ہر ایک کو جس کے بارے میں میں کیا ہے ۔

(۱) ہم سے عبدالواحد بن محمد بن عبدوس میں نیشاپوری ، عطار رضی اللہ عنہ نے ۳۵۳ میں نیشاپور میں بیان کیا ،
اس نے کہا کہ ہم سے علی بن محمد بن قتیب نیشاپوری نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ میں نے فضل بن شاذان کو کہتے
ہوئے سنا کہ مسلک تنویہ کے ایک شخص نے ابوالحن علی بن موئ رضا (امام علی رضا) علیہما السلام سے سوال کیا اور میں
موجود تھا تو وہ شخص ان سے کہنے لگا کہ میں کہتا ہوں کہ صانع عالم دو ہیں تو اس کے ایک ہونے کی کیا دلیل ہے ؟ تو آپ
نے فرمایا کہ تیرا یہ کہنا کہ وہ دو ہیں اس کی دلیل ہے کہ وہ ایک ہے اس لئے کہ تو دوسرے کو ایک کے ثابت ہوئے
کے بعد بکارتا ہے ۔ تو واحد پر اجماع ہے اور ایک سے زائد اس بارے میں اختلاف رکھتے ہیں ۔

# باب (۳۷) الرو ان لوگوں کے خلاف جنہوں نے یہ کہا کہ وہ تین کا تعسرا ہے اور کوئی معبود کے معبود کے

میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ بیان کیا ہم سے احمد بن ادریس اور محمد بن یحییٰ عطار نے انہوں نے محمد بن احمد سے بیان کیا ، انہوں نے ابراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے محمد بن حماد سے ، انہوں نے حسن بن ابراہیم سے ، انہوں نے یونس بن عبدالر حمن سے ، انہوں نے ہشام بن حکم سے ، انہوں نے عسائی لاٹ یادریوں میں سے ایک لاٹ یادری ے ، جس کو " بریده " کہا جاتا تھا ، بیان کیا جبکہ وہ لاك یادری ستر (٥٠) سال تك رہا - وہ اسلام كى جستجو میں تھا اور وہ الیے شخص کی تلاش میں رہا کرتا تھا جو اس کی کتابوں کو پڑھ کر اس سے بحث کرتا تھا اور وہ مسط کو ان کی صفات ، دلائل اور نشانیوں سے بہچانیا تھا ۔ ہشام بن حکم نے کہا کہ وہ اس امر میں مشہور و معروف ہو گیا سہاں تک کہ وہ عیدائیوں ، مسلمانوں ، یہودیوں ، مجوسیوں میں مجی شہرت یا گیا کہ جس کی وجہ سے عیدائی اس پر فخر کرتے اور کہتے کہ اگر عسائیت میں ، " بریھه " کے سوا کچھ نہ ہوتا تو وہ بھی ہمارے لئے کافی ہوتا ۔ وہ اس کے باوجود طالب عق اور اسلام تھا۔ اس کے پاس ایک عورت تھی جو اس کی خدمت کرتی تھی ، کافی عرصہ تک وہ اس کے ساتھ رہی ۔ بریعہ اس عورت کو رازداری کے ساتھ عیمائیت کی کمزدری اور اس کے صفت محبت پر گفتگو کرتا رہتا تھا۔ ہشام بن حکم نے کہا کہ یہ بات میں نے اس سے جانی مجر بر محمد کے ول میں یہ بات پیدا ہوئی کہ وہ مسلمانوں کے فرقوں اور اسلام میں اختلاف رکھنے والوں کے بارے میں یوچھ کچھ کرتا رہا کہ تم میں سب سے زیادہ عالم کون ہے ؟ اور ان کے ائمہ ، صالح لوگوں اور علماء وعقلاء کے بارے میں سوال کرتا رہا اور ہراکی فرقہ کی تحقیق کرتا رہا تو اس نے کسی گروہ میں کچھ نہیں پایا کہنے لگا كه اگر جہارے ائمه ، ائمه على بوتے تو ان كے ياس كچه نه كچه على بوتا - تو اس سے شيعه فرقه كى تعريف كى گئى اور اس سے ہشام بن حکم کی تعریف کی گئے ۔ یونس بن عبدالر حمن نے کہا کہ مجھ سے ہشام نے بیان کیا کہ میں باب کرخ پر این دکان پر بیٹھا ہوا تھا اور کچے لوگوں مجھ سے قرآن پڑھ رہے تھے کہ عبیائیوں کی ایک بڑی تعداد جس میں فسیسین کے علاوہ تقریباً سو (۱۰۰) آدمی حن کے لباس سیاہ اور سرپر قدیمی ٹوییاں تھیں آگئے ۔ ان میں جاثلیق اکبر، بریھہ مجمی تھا تااینکہ انہوں نے میری دکان کے گرو قیام کیا ۔ اور بر پھد کے بیٹنے کے لئے کرسی رکھی بھر اسقف اور راہب حفزات ای لا تھیوں کے سہارے کھڑے ہوگئے ۔ ان کے سروں پر قد می وضع کی ٹوییاں تھیں ۔ تو بر بھہ کہنے نگا کہ مسلمانوں میں سے کوئی ایک شخص بھی باقی نہیں بھاکہ جس سے میں نے نفرانیت کے بارے میں علم کلام کے ذریعہ مناظرہ نہ کیا ہو ۔ لین ان کے پاس کچے بھی نہیں تھا ۔ اور اب میں تم سے اسلام کے بارے میں مناظرہ کرنے کے لئے آیا ہوں - یونس بن عبدالر حمن نے کہا کہ ہشام ہنس کر کہنے لگا اے بریھہ! اگر تم بھے سے ان نشانیوں اور علامات کو چاہتے ہو جو مسے کی

نشانیوں کی طرح ہوتیں تو میں نہ مسے ہوں نہ ان کی مثل ہوں اور نہ ان کے قریب قریب ہوں وہ تو ایک پاک روح ، نفسانی رذالتوں سے بلند و بالا ہے ۔ جن کی نشانیاں ظاہر ہیں اور جن کی علامتیں قائم و برقرار ہیں ۔ بریھہ کہنے اگا کہ اس کلام اور وصف نے مجھ کو تعجب میں بہلا کرویا ۔ ہشام نے کہا کہ اگر تم دلیل چلہتے ہو تو بھریہی سی ۔ بریھہ نے کہا کہ میں تم سے دریافت کرنا چاہتا ہوں کہ آپ کے نی اور میل کے درمیان بدنی (جسمانی) اعتبار سے کیا نسبت ہے ؟ اشام نے جواب دیا کہ ابن عم اس کا (مادری) جد ہے اس لئے کہ وہ اولاد اسحاق سے ہے اور محمد اولاد اسمعیل ہیں ۔ بریعہ نے سوال کیا کہ تم اس کو اس سے باپ کی طرف کس طرح منسوب کرتے ہو ؛ ہشام نے جواب دیا کہ اگر تم نے اس کا نسب اپنے عقیدہ کے مطابق دریافت کیا تو میں نے تم کو بتا دیا اور اگر تم نے ہمارے عقیدہ کے مطابق چاہا ہے تب جمی میں نے تم کو آگاہ کر دیا ہے۔ بریمہ کہنے لگا کہ میں اس کا نسب اپنے عقیدہ کے مطابق جاننا جاہما تھا اور میرا خیال یہ تھا کہ جب وہ اس کو ہماری نسبت سے منسوب کرے گا تو میں اس پر غالب آجاؤں گا تو میں نے اس سے کہا کہ تم اس کو جس نسبت سے ساتھ منسوب کرتے ہو نسبت دو۔ ہشام نے جواب دیا بہت بہتر۔ تم کہتے ہو کہ وہ قدیم میں سے ایک قدیم ہے تو ان دونوں میں سے کون باپ ہے اور کون بیٹا ہے ۔بریھہ نے جواب دیا کہ جو زمین پر آیا وہ بیٹا ہے ۔ ہشام نے کہا کہ جو زمین پر اترا وہ باپ ہے ۔ بر پھد نے کہا کہ بیٹا باپ کافرسادہ و پیٹمبر ہے ہشام نے کہا کہ بے شک باپ بیٹے سے زیادہ دانا و عاقل ہے ۔ اس لئے کہ مخلوق باپ کی خلق کردہ ہے ۔ بریحہ نے کہا کہ خلق باپ اور بیدے کی خلق ہے ۔ ہشام نے کہا کہ ان دونوں کو کس چیز نے روکا اس امر سے کہ وہ دونوں زمین پر نازل ہوں جس طرح کہ ان دونوں نے مشترک طور پر خلق کیا ؟ بریمہ نے کہا کہ وہ کس طرح مشترک ہوسکتے ہیں جبکہ وہ دونوں ایک شے ہیں ۔ وہ نام کی وجہ ے جدا جدا ہیں ۔ ہشام نے کہا وہ نام کے اعتبارے ایک ہیں - بریحہ کہنے لگا کہ یہ بات ناوانی کی ہے ہشام نے کہا کہ یہ كلام تسليم شده ہے - بريھ نے كہاكہ بينا باپ سے متصل ہے ، ہشام نے كہاكہ بينا باب سے جدا ہے - بريھ نے كہاكہ یہ بات لوگوں کی عقل و فکر کے خلاف ہے۔ ہشام نے کہا کہ اگر لوگوں کی عقل ہمارے موافق اور ہمارے خلاف شاہد ین جائے تو اس نے جھے کو مغلوب کردیا ۔اس لئے کہ باب ہو اور بیٹا نہ ہو تو اے بربھہ تم اس طرح کہو گے ۔اس نے کہا کہ میں تو اس طرح نہیں کہا۔ تو ہشام کہنے لگے کہ تم نے ان لوگوں کی گواہی کس لئے چاہی جن کی شہادت کو تم اسینے لئے قبول نہیں کرتے ہو ۔ بر یعد نے کہا کہ باپ (اب) بھی اسم ہے اور بیٹا (ابن) بھی اسم ہے جس کے ذریعہ قد میم قادر ہوتا ہے ۔ مشام نے کہا کہ کیا دونوں نام قدیم ہیں جس طرح کہ باپ اور بیٹا قدیم ہیں ، بریھہ نے کہا کہ نہیں بلکہ اسماء (حادث) نوپید ہیں ۔ ہشام نے کہا کہ مچر تو تم نے باپ کو بیٹا اور بیٹے کو باپ بنا دیا ۔ اگر بیٹے نے باپ کے تغیر ان اسماء کو حادث کیا تو وہ باب ہے اور اگر باب نے بغیر بیٹے کے ان اسماء کو حادث کیا ہے تو وہ باپ ہے ۔ اور بیٹا باپ ہے اور عباں بیٹا نہیں ہے ۔ بر یعد کہنے لگا کہ ابن روح کا نام ہے جبکہ زمین پر نازل ہوئی ۔ ہشام کہنے گئے کہ وہ

روح جب تک زمین پر نہیں آئی تو اس کا نام کیا تھا ؟ بریھہ نے کہا کہ اس کا نام بیٹا تھا خواہ وہ زمین پر آئی یا نہیں آئی ۔ ہشام نے کہا کہ اس روح کے نازل ہونے ہے قبل وہ کل کی کل واحد تھی ادر اس کے دو نام تھے ۔ بریھہ نے کہا وہ روح کل کی کل واحد تھی ۔ ہشام نے کہا کہ تم اس پر راضی ہو کہ اس روح سے بعض کو بیٹا اور بعض کو باب بنا وو ۔ بریمہ نے کہا نہیں اس لئے کہ اسم اب اور اسم این ایک ہے ۔اسقوں نے اپن زبان میں بریمہ سے کہا کہ تہارے ساتھ الیہا کھی نہیں ہوا کہ تم تھک گئے ہو تو بریمہ حیران ہوا اور حلاگیا تاکہ قیام کرسکے ۔ تو ہشام نے اس سے رابطہ کیا اور کہنے لگے کہ تم کو اسلام لانے ہے کیا چیز روکتی ہے ؟ کیا تہارے دل میں غصہ کی وجہ سے کوئی تکلیف ہے ؟ تو اس کو بیان کرو ورند میں تم سے عبیائیت کے بارے میں ایک مسئلہ دریافت کروں گا جس پر تیری رات گزر کر صح ہوجائے گی اور تہارے لئے میرے غیر کے پاس جانے کی ہمت نہ ہوگی ساسقفوں نے کہا کہ (اے بریمہ) آپ اس مسئلہ کے بارے س گفتگو نه کرس که کہیں یہ مسئلہ آپ کو شک میں بسکا نہ کردے لیکن بریمہ نے کہا کہ اے ابوالحکم تم اس مسئلہ کو بیان کرو ۔ ہشام نے کہا کہ کیا تم کو معلوم ہے کہ بیٹا ہروہ چیزجانتا ہے جو باپ کے پاس ہے ؟ اس نے کہا ہاں ۔ ہشام نے پر سوال کیا کہ کیا باب ہر وہ چیز جانتا ہے جو بیٹے کے پاس ہے ؟ بریمہ نے کہا ہاں ۔ اشام نے کہا کہ کیا تم بناؤ مے کہ بیٹا ہراس چیز کے حل پر قادر ہے جس پر باپ کو قدرت حاصل ہے ؟ اس نے کہا ۔ ہاں ۔ ہشام نے سوال کیا کہ کیا تم بتاؤ سے کہ باب ہراس چیز پر قدرت رکھتا ہے جس پر بیٹا قادر ہے ؟ اس نے کہا ۔ ہاں ۔ ہشام نے کہا تو مچران دونوں میں سے ایک اپنے ساتھی کا بیٹا کس طرح ہوسکتا ہے۔ جبکہ وہ دونوں ہم مثل ہیں اور ان دونوں میں سے ہر ایک اپنے ساتھی پر کس طرح ظلم کرے گا ؟ بریھہ نے کہا ان دونوں سے ظلم سرزد نہیں ہوسکتا ۔ ہشام نے کہا کہ ان دونوں کے درمیان حق تو یہ ہے کہ بیا باپ کا باپ ہو اور باپ بینے کا بیا ہو ۔ اے بریعہ! اس مسئلہ پر رات بجر سوچو اور عسائی حصرات اس تمنا کے ساتھ رخصت ہوئے کہ وہ ہشام اور اس کے ساتھیوں کو دوبارہ ند دیکھیں سیونس بن عبدالر حمن نے کہا کہ بریمہ وہاں سے آرزدہ و عمکین لوٹا تااینکہ وہ استے گھر میں داخل ہوا تو اس کی ملازمہ نے کہا کہ جھمے کیا ہوا کہ تم کو غمزدہ و آرزدہ دیکھ رہی ہوں ؟ تو بریمہ نے اس کو ساری گفتگو سنادی جو اس کے اور ہشام کے درمیان ہوتی تھی ۔ تو اس عورت نے بریمہ سے کہاکہ جھے پر وائے ہو کیا تم حق پر یا باطل پر رہنا چلہتے ہو ، بریمہ نے کہا کہ حق پر - تو اس نے اس سے کہا کہ تم کو جہاں بھی حق طے تو تم اس کی طرف میل و رغبت کرو ۔ اس لجاجت (ضد میں آکر جھگڑا کرنے ہے بچو کیونکہ لجاجت شک ہے اور شک بد بختی ہے اور شک والے جہم میں ہیں ۔ یونس بن عبدالرحمن نے بیان کیا کہ بریمہ تناصح سویرے ہشام کی طرف گیا اور ہشام سے کہنے لگا کہ کیا جہارے پاس الیا شخص ہے کہ جس کی رائے تم سے ا تھی کوئی نتیجہ تکالتے ہو اور جس کے قول کی طرف تم رجوع کرتے ہو اور جس کی اطاعت و فرمانبرداری کو دین سمجھتے ہو ؛ ہشام نے کہا ۔ ہاں ۔ بریعہ نے کہا کہ اس کی تعریف کیا ہے ؛ ہشام نے کہا کہ کیا اس سے نسب یا وین کی تعریف

معلوم کرنا چاہتے ہو ، بر یحد نے کہا کہ اس کے تنام صفات نبی اور صفات دین کو ۔ ہشام نے کہا لیکن نسب کے احتبار سے ان کا نسب بتام نسبوں سے بہتر ہے ، وہ مرداد عرب ، برگریدہ قریش اور بنی ہاشم کے فاضل بیں ۔ جس نے بھی ان سے لیخ نسب کے بارے میں نزاع کیا ان کو اپنے سے افضل پایا کیونکہ قریش افضل عرب ہیں اور بنی ہاشم افضل قریش ہیں اور بنی ہاشم کے فاضل ترین لوگوں میں ان کے مخصوص و یکنا ، دینداروں کے مردار ہیں اور ای طرح مردار کا بیٹا غیر سے باخی سے افضل ہے ۔ اور یہ شخص مردار کی اوالاد میں ہے ۔ بریحہ نے کہا اب اس شخص کے دین کے بارے میں کرتے ہیں آور ہی گئی کہ ان کا ضابطہ حیات یا ان کے جمم و بدن کی صفت اور ان کی طہارت و پاکیزگی بیان کروں سیریحہ نے کہا کہ ان کا ضابطہ حیات یا ان کے جمم و بدن کی صفت اور ان کی طہارت و پاکیزگی بیان کروں سیریحہ نے کہا کہ ان کا ضابطہ حیات یا ان کے جمم و بدن کی صفت اور ان کی طہارت و پاکیزگی بیان کروں سیریحہ نے کہا کہ ان کہ جمرانی صفات اور طہارت کے متعلق باؤہشام نے کہا کہ وہ معصوم ہیں ، نافرانی نہیں کرتے ہیں اور جو کچھ علم سے ودیعت کیا گیا ہے اس کے بہنی نے میں غلم نہیں کرتے ہیں ، وہ دین کے محافظ ہیں اور جو کچھ عرت انہیا، میں سے ان پر فرض کیا گیا ہے وہ اس پر پہنی نے میں قام نہیں کرتے ہیں ، وہ وہ سیر نہیں کرتے ہیں ۔ وہ وشمن کے بارے میں زیادتی و وہ خوشنودی کے وقت افساف کرتے ہیں ۔ وہ وست کے فائدہ کو روکتے ہیں ۔ وہ کتاب خدا پر عمل کرتے ہیں اور اہل طہارات کی طلم نہیں کرتے ہیں اور یا کہ طہارات کی خوان کن باتوں کے متعلق گفتگو کرتے ہیں اور ائمہ اصفیا، کے اقوال بیان کرتے ہیں ۔ ان کے لئے ججت میں کوئی نہیں وہ کسی مسئد سے بے خبر نہیں ، وہ ہر سنت میں فتویٰ دیتے ہیں اور ہر گھپ اندھیرے کو روشن کردیتے ہیں اور ہر گھپ اندھیرے کو روشن کردیتے ہیں اور ہر گھپ اندھیرے کو روشن کردیتے ہیں اور وہ کی دوشن کر دوشن کردیتے ہیں اور ہر گھپ اندھیرے کو روشن کردیتے ہیں اور ہر گھپ اندھیرے کو روشن کردیتے

بر یحد نے کہا کہ تم نے میح کی اس کی صفات میں تعریف کی ہے اور دلیوں اور نشانیوں سے اس کو ثابت کیا ہے گر یہ کہ وہ شخص اس کے شخص سے جدا ہے اور وصف اس کے وصف کے ساتھ قائم ہے پس اگر وصف صادق آجائے ہے گر یہ کہ وہ شخص اس کے شخص سے جدا ہے اور وصف اس کے وصف کے ساتھ قائم ہے پس اگر وصف صادق آجائے تو ہم اس شخص پر ایمان لے آئیں گے ۔ ہشام کہنے لگے کہ اگر تم ایمان لے آؤ گے تو راہ راست پر آجاؤ گے اور اگر تم حق کی بیروی کرو گے تو ملامت نہیں گئے جاؤ گے ۔ بھر ہشام نے کہا کہ اے بریحہ اکوئی بحت ایسی نہیں ہے جو اللہ نے اپنی اور نے اول مخلوق پر قائم کی ہے مگر اس کو درمیانی مخلوق اور آخری مخلوق پر قائم رکھا ہے ۔ بھر نہ بھنی باطل ہوتی ہیں اور نہ سنتیں مٹتی ہیں ۔ بریحہ نے کہا کہ یہ حق کے کتنا مشابہ ہے اور سجائی سے کتنا قریب ہے ۔ اور ساتھ ہوتی ہیں اور نہ سنتیں مٹتی ہیں جب کہ وہ ایسی جمت قائم کرتے ہیں جس کے ذریعہ وہ شبہ کی نفی کرتے ہیں ۔ ہشام نے کہا بالکل یہ عکما، کی صفت ہے کہ وہ ایسی جمت قائم کرتے ہیں جس کے ذریعہ وہ شبہ کی نفی کرتے ہیں ۔ ہشام نے کہا بالکل درست ۔ بھر وہ دونوں جل کر مدینہ آئے اور ان دونوں کے ساتھ عورت (نادمہ بریحہ) بھی تھی ۔ ان دونوں کا ارادہ ابو عبدالند (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے ہوئی تو ہشام نے بورا واقعہ بیان کیا ۔ جب اس نے بات ختم کی تو موسیٰ بن جعفر (اہام موسی کا تم) علیہ بالسلام سے ہوئی تو ہشام نے بورا واقعہ بیان کیا ۔ جب اس نے بات ختم کی تو موسیٰ بن جعفر (اہام موسی کا تم)

علیماالسلام نے فرہایا کہ اے بریحہ! جہارا اپن کتاب کا علم کیبا ہے ؟ اس نے کہا کہ میں اس کا عالم ہوں ۔ انہوں نے فرہایا کہ جہارا تاویل کتاب پر کتنا مجروسہ ہے ؟ اس نے کہا کہ بھے کو میرے علم کتاب نے مصبوطی سے پکڑ رکھا ہے ۔ بشام نے کہا کہ جہارا تاویل کتاب بریحہ نے کہا کہ میج بھی اس بشام نے کہا کچر موئ بن جعفر (امام موسی کاظم) علیجما السلام نے انجیل پڑھنا شروع کیا ۔ بریحہ نے کہا کہ میں صرف آپ سے طرح پڑھتے تھے ۔ اور اس قراءت کے ساتھ سوائے میچ کے کسی نے نہیں پڑھا ۔ بچر بریحہ نے کہا کہ میں صرف آپ سے یا آپ جسے شخص کی ملاش میں بچاس سال تھا ۔ یونس بن عبدالر حمن نے بیان کیا کہ بچر وہ اور اس کی خادمہ بہتر بن طور ایران لائے ۔

یونس بن عبدالر حمن نے بیان کیا کہ مچر ہشام ، بریحہ اور وہ عورت ابوعبداللہ (اہام بحفر صادق) علیہ السلام اور ضدمت میں صافر ہوئے اور ہشام نے پورا واقعہ بیان کیا اور اس گفتگو کو بھی بیان کیا جو موئ (بن جعفر) علیہ السلام اور بریحہ کے درمیان ہوئی تھی ۔ تو ابوعبداللہ (اہام بحفر صادق) علیہ السلام نے فرایا " فدریة بعضها بن بعض واللہ صمیع علیم " (آل عران - ۱۳۳) " بعض کی اولاد کو بعض ہے (برگزیدہ کیا ہے) اور اللہ سینے والا جانے والا ہے ۔ " بریحہ نے عرض کیا کہ میں آپ کے قربان جاؤں کہ آپ کو توریت ، انجیل ، اور انہیا۔ کی کتابیں کہاں ہے ملی " ببوعبداللہ (اہام بحفر صادق) علیہ السلام نے فربایا کہ یہ ہمارے پاس انہیاء کی وراثت ہے جن کو ہم ای طرح پرسے ہیں جس طرح وہ پرسے تھے اور ہم وہی کہتے ہیں جس طرح وہ کہتے تھے بیشک اللہ اپنی زمین میں ایسی بھت نہیں بناتا ہے کہ جس سے کسی شے کے متعلق سوال کیا جائے تو وہ جواب میں کچہ کہ محجم معلوم نہیں ۔ تو بریحہ ابوعبداللہ (اہام بحفر صادق) علیہ السلام ہے وابستہ ہوگیا تاایئکہ ابوعبداللہ (اہام بحفر صادق) علیہ السلام کی وفات ہوگئ کچر وہ موئ بن جعفر ارام موسی کا قم) علیما السلام ہے وابستہ ہوگیا تاایئکہ ابوعبداللہ (اہام بحفر صادق) علیہ السلام کی وفات ہوگئ کچر وہ موئ بن جعفر غسل دیا ، کفن بہنایا اور قبر میں اتارا اور فرمایا کہ یہ میٹھ کے حواریوں میں سے ایک حواری ہیں جو اپنے اوپر اللہ کے حواریوں میں سے ایک حواری ہیں جو اپنے اوپر اللہ کے حواریوں میں سے ایک حواری ہیں جو اپنے اوپر اللہ کے حواریوں میں سے ایک حواری ہیں جو اپنے اوپر اللہ کے حواریوں میں سے ایک حواری ہیں جو اپنے اوپر اللہ کے حواریوں میں سے ایک حواری کی کہ وہ بھی اس جسے ہوجائیں ۔

### باب (۳۸) الله کی عظمت کا ذکر

میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابراہیم بن باشم وغیرہ نے انہوں نے خلف بن مماد سے بیان کیا ۔ اس نے حسین بن زید ہاشی سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ جمینگی عطارہ زینب رسول الندکی بیویوں کے پاس عطر پیچنے کے لئے آئی کہ استنے میں رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم تشریف لے آئے تو اس سے فرمایا کہ جب تم ہمارے عبان آتی ہو تو ہمارے گرمہک عاتے ہیں تو وہ کہنے لگی کہ بارسول اللہ آپ کے گھر آپ کی خوشبو سے زیادہ مہک جاتے ہیں ۔آپ نے فرمایا کہ جب تم عطر بیج تو اجھے طریقے سے بیجو اور دھو کا فریب مذکر و کیونکہ یہی سب سے بڑی برمیز گاری اور مال کی بقا. کا فریعہ ب - تو وہ کہنے لگی کہ میں بیجینے کے لئے کچے بھی نہیں لائی بلکہ میں آپ سے عظمت البیٰ کے بارے میں دریافت کرنے کے لئے عاضر ہوئی ہوں تو آپ نے فرمایا کہ اللہ کا جلال بری شان والا ہے ۔ میں اس کے جلال کے متعلق تھوڑا ساتم سے بیان کرتا ہوں ۔ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس سے بعد رسول الله کے فرمایا کہ بیہ زمین اس میں جو کھے ہے اور جو کچے اس کے اوپر ہے جس کے نیچے چلیل میدان ہیں دائرہ کی طرح ہے اور یہ دونوں اور جو بھی ان دونوں میں اور دونوں کے اوپر ہے اس کے نزدیک ہے کہ جس کے نیچ بے آب و گیاہ میڈان میں علقہ کی طرح ہے اور تسیری عبال تک کہ ساتویں تک منتی ہوتی ہے۔ پھرآپ نے اس آیت کی گلاوت فرمائی خلق سبع سموات ومن الاوض مثلهن (الطلاق مه از) " جس نے سات آسمان پیدا کے اور انہیں کی برابر زیننیں بھی مہ اور یہ زمین و آسمان ساتوں اور جو مجھی ان میں ہے اور جو ان کے اوپر ہیں وہ مرغ کی پشت پر چٹیل سیدان کے علقہ کی طرح ہیں ۔ اور مرغ سے دو پر ہیں جس کا ایک پر مشرق میں ہے اور دوسرا پر مغرب میں ہے اور اس کے یاؤں مشرق و مغرب کی سرحدوں میں ہیں ۔ اور یہ ساتوں زمین و آسمان اور مرغ اور جو بھی اس میں ہے اور اس پر ہے ایک جنان پر ہے جو چٹیل میدان میں ایک حلقہ کی طرح ہے ۔ اور یہ ساتوں اور مرغ ، چنان جو بھی ان میں اور ان کے اوپر ہیں وہ چنیل میدان میں صلعتہ کی طرح بڑی مجملی کی بشت پر ہیں ۔ اور یہ ساتوں زمین و آسمان ، مرغ ، چنان اور تھیلی تاریک سمندر کے نزد کیک چلیل میدان میں حلقہ کی طرح ہیں اور یہ ساتوں ، مرغ ، چنان ، کھلی اور تاریک سمندر ہوا کے نزدیک چئیل میدان میں حلقتہ کی طرح ہیں ۔ اور یہ ساتوں زمین وآسمان مرغ ، چنان ، تچلی ، تاریب سمندر اور ہوا زمین کے نزدیک چٹیل میدان میں حلقہ کی طرح ہیں – بچر آب نے اس آیت کی تلاوت فرمائی له مافی السموات و ما فی الارض و ما بینهما و ماتحت الثری (ط y) " جو کچے آسمانوں اور جو کچے زمین میں ہے اور جو کچے ان دونوں کے درمیان اور جو کچے زمین کے نیچے ہے ، اسی کا ہے - " اس کے بعد رسول اللہ کی روایت منقطع ہو گئ (اور اس روایت کو حضرت اہام جعفر صادق علیہ السلام نے یورا کیا) اور

پیہ ساتوں زمین و آسمان ، مرغ ، پیٹان ، مجھلی ، تاریک ، سمندر ، ہوا اور زمین میں جو کچھ ان میں ہے اور جو کچھ ان کے اوپر ہے ، آسمان کے نزدیک چٹیل میدان میں طلقہ کی طرح ہیں ۔ اور یہ اور سب سے نیلا آسمان اور جو کھ اس میں اور اس کے اوپر ہے اس ذات کے پاس ہیں جو اس کے اوپر ہیں ، چلیل میدان میں حلقہ کی طرح ہے اور یہ دونوں آسمان تهیرے کے نزدیک چٹیل میدان میں حلقہ کی طرح ہیں ۔ اور یہ تهیرا اور جو بھی ان میں اور ان کے اوپر ہے ، چوتھے کے قریب چٹیل میدان میں حلقہ کی طرح ہے یہاں تک کہ ساتو ہی پر منتقی ہوئے ۔ اور یہ ساتوں اور جو بھی ان میں اور ان پر ہیں سمندر کے قریب جو زمین والوں کو نظر نہیں آتا ۔ چٹیل میدان میں حلقہ کی طرح ہیں ۔ اور ساتوں اور بحر مکفوف (نظر سے یوشیرہ ) برف اور اولوں کے بہاڑوں کے نزدیک چٹیل میدان میں حلقہ کی طرح ہیں بچر آپ نے اس آیت کی تلادت فرائی ۔ " وینزل من السماء من جبال فیھا من برد " (النور ١٣٣) اور آسمان سے برف کے بہاڑوں سے بارش برساتا ہے ۔ اور یہ ساتوں ، بحر مکفوف (نظرے یوشیرہ) اور برف جے ہوئے بادلوں کے بہاڑ نور کے یردوں کے قریب چٹیل میدان میں طفتہ کی طرح ہیں اور یہ ستر ہزار (۷۰۰۰۰) حجاب ہیں جو آنکھوں کے نور کو ختم کردیتا ہے ۔ اور یہ ساتوں ، بحر مکفوف (نظر سے یوشیہ ) برف اور حج ہوئے بادلوں کے بہاڑ اور بردے (حجابات) اس ہوا (فضا) کے نزدیک ہیں جس میں قلوب متحر ہوجاتے ہیں اس طلقہ کی طرح ہیں جو چٹیل میدان میں ہو ۔ اور ساتوں بحر معوف (نظر سے یوشیدہ) برف اور جے ہوئے بادلوں سے بہاڑ حجابات اور ہوا کرسی میں چٹیل میدان میں علقہ کی طرح ہیں مجرآت نے اس آيت كي تلادت فرائي وسع كرسيه السموات والارض ولايودلا حفظهما وهوالعلى العظيم " (البرّة ٢٥٥) \* اس كى كرسى بنام آسمانوں اور زيبنوں كو محميرے ہوئے ہے اور ان دونوں كى نگہداشت اس پر كراں نہيں ہے اور وہ بلند و عظیم ہے ۔" اور یہی ساتوں بحر معنوف (نظرے یوشیدہ) ، برف اور جے ہوئے بادلوں کے پہاڑ ، حجابات اور ہوا كرسى عرش كے قريب چشيل ميدان ميں علقه كى طرح بين - بچرآب نے اس آيت كى تلاوت فرمائى " الوحمن على العرش استویٰ " (طه ۵۰) " وه رحمن بے جو عرش پر مستعد ہے ۔ " ہر وہ چیز جس کو (فرشتے) اٹھائے ہوئے ہیں یہی کہتی ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور اللہ کے علاوہ کسی کی قوت و طاقت نہیں ہے -میرے والد رحمہ اللہ نے قرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن علیی نے انہوں نے حسن بن محبوب سے ، انہوں نے عمرو بن شمر سے ، انہوں نے جابر بن یزید سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ س نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علی السلام سے اللہ کے اس قول کے بارے میں دریافت کیا ۔ " افعیبینا بالخلق الاول بل هم في لبس من خلق جديد " (سورة ق سآيت ١٥) توكيا بم بهلي بار خلق كرك تحك كئة بين بلكه يه لوگ نئ تخلیق کے بارے میں شک میں بسکا ہیں ۔ حضرت نے فرمایا کہ اے جابراس آیت کی تاویل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جب اس مخلوق اور عالم کو فنا کردیے گا اور اہل جنت ، بنت میں اور اہل جہنم ، جہنم میں علیے جائیں گے تو اللہ تعالیٰ اس

عالم ے بجائے ایک نیا عالم بنائے گا اور ایک نئ مخلوق پیدا کرے گا جس میں مذکر و مونث نہیں ہوں مع جو خدا کی عبادت كريں گے اور اس كى توحيد كے قائل بهوں گے ۔ اور ان كے لئے اس زمين كے علاوہ الك زمين پيدا كرے گا جو ان کا بار اٹھائے گی ۔ اور اس آسمان کے علاوہ الک آسمان پیدا کرے گاجو ان پرسایہ گلن ہوگا ۔ شاید تمہارا خیال یہ ہو کہ اللہ نے اس ایک عالم کو پیدا کیا ہے اور یہ بھی مہارے ذہن میں ہو کہ اللہ نے مہارے علاوہ کوئی اور بشر پیدا نہیں كيا \_ بال قسم بخدا الله في دس لا كه عالم اور وس لا كه آدم پيدا كئة تم تو ان عالمون كة آخر مين بو اور تم سب آدمي بو -ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن سیحی بن ذکریا نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بکر بن عبداللہ بن عبیب نے انہوں نے تمیم بن بہلول سے بیان کیا ، انہوں نے نصر بن مزاحم منقری سے ، انہوں نے عمرو بن سعد (یا عمرو بن سعید مدائن) سے ، انہوں نے ابو مختف لوط بن سحی سے ، انہوں نے ابو منصور سے ، انہوں نے زید بن وحب سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ امیرالمومنین علی ابن الی طالب علیہ السلام سے الله تعالیٰ کی قدرت کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ خطب دینے کے لئے کھڑے ہوئے پہلے آپ نے حمد و شاء الهیٰ فرمائی بچر فرمایا کہ بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ کے فرشتوں میں سے اگر کوئی ایک فرشتہ زمین پر اترے تو اپنی عظیم الخلقتی اور یروں می کثرت کی وجہ سے زمین اس کے لئے گنجائش نہیں پیدا کرسکے گی ۔ اور ان بی فرشتوں میں سے کسی ایک کی اگر جن وانس کی تعریف کی زحمت دی جائے تو اس کے اعضاء کے جوڑوں کے بعد کی وجہ سے اور اس کی ترکیب صورت کے حن کو بیان نہیں کرسکیں گے ۔ اور کس طرح اس کے ملائلہ میں سے کسی ایک کا وصف بیان کرسکتے ہیں جبکہ اس کے دونوں شانوں اور دونوں کانوں کی لو کے درمیان سات سو سالوں کا درمیانی فاصلہ حائل ہو ۔ اور ان بی فرشتوں میں مص اكي فرشتہ اليها ہے جو لين بروں میں سے اكي سے جممانی كے بغيرافق كو مسدود كرسكتا ہے اور ان میں سے اكي فرشتہ الیہا ہے کہ آسمان اس کی کر تک آتے ہیں اور ان میں سے کوئی الیہا ہے جس کے قدم ہوا کے زیریں کی فضاء میں بغیر قرار گاہ کے ہیں اور پتام امتیں اس کے دونوں زانوں (گھٹنوں) تک پہنچی ہیں ۔ اور ان فرشتوں میں ایک فرشتہ الیہا ہے جس سے انگو تھے کے گڈھے میں متام یانیوں کو ڈالدیا جائے تو وہ اس میں سما جائے گا اور انہی میں سے ایک فرشتہ الیما ہے کہ اگر جہاز (سفینے) اس کے آنسووں میں ڈالدیئے جائیں تو وہ ہمیشہ بھتے رہیں ۔ پس اللہ کی ذات بابر کت ہے جو تمام خالقوں میں بہتر و اقیما ہے ۔

اور آپ علیہ السلام سے ججب (پردوں) کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ اول حجابات سات ہیں، ہر حجاب کی مونائی پانچ سو سال کا فاصلہ ہے اور تسیرا عجاب کی مونائی پانچ سو سال کا فاصلہ ہے اور تسیرا حجاب (یا دوسرا حجاب) میں ستر حجاب ہیں کہ ہر دو حجاب کے درمیان پانچ سو سال کا فاصلہ ہے اور اس کی لمبائی پانچ سو حجاب (یا دوسرا حجاب) میں ستر حجاب ہیں کہ ہر دو حجاب کے درمیان پانچ سو سال کا فاصلہ ہے اور اس کی لمبائی بانچ سو سال کی ہے ۔ ان تنام حجن وانس کی قوت سے برابر ہے سال کی ہے ۔ ان تنام حجابات کے درمیان ستر ہزار فرشتے ہیں کہ ہر فرشتہ کی قوت تنام حجن وانس کی قوت سے برابر ہے

انہی کی وجہ سے ظلمت ، نور ، آگ ۔ دھواں ، بادل ، بحلی ، بارش ، کڑک (گرج) ، روشیٰ ، ریت ، پہاڑ ، خبار ، مانی اور سمندر ہیں اور یہ مختلف جابات ہیں کہ ہر جاب کی موٹائی ستر ہزار سال کی مسافت کے برابر ہے مچر جلال سے شامیانے (غباریا دھواں) ہیں اور وہ بھی سترشامیانے (غباریا دھواں) میں ستر ہزار فرشتے ہیں ہر ایک شامیانے (غباریا دھوئیں) یا فج سو سال کا فاصلہ ہے ۔ اس کے بعد عرت کے شامیانے ہیں ، پھر کبریا کے شامیانے ہیں اس کے بعد عظمت ، قدس ، جروت ، فخر سے شامیانے ہیں ۔ پھر نور ابیض ہے ۔ اس سے بعد وحدانیت کے شامیانے ہیں اور وہ ستر ہزار سال میں ستر ہزار کی مسافت پر ہیں ۔ اس سے بعد حجاب اعلیٰ ہے ۔ اب حضرت علی علیہ السلام کا کلام ختم ہوا اور آپ خاموش ہوگئے تو حصرت عمر في عرض كياكه ابوالحن (على ابن الى طالب) جس دن مين آب كوية ديكهون اس دن مين زنده يد رمون -ہم سے ابوالحن علی بن عبداللہ بن احمد اسواری نے بیان کیا ، انہوں نے کبا کہ ہم سے کی بن احمد بن سعدویہ برذی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو عدی بن احمد بن عبدالباتی نے اذنہ (مشرقی بہاڑی کا مقام) سے خردی ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابوالحن احمد بن محمد بن البراء نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالمنعم ابن ادریس نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے میرے والد نے انہوں نے وہب سے ، انہوں نے ابن عباس اور نبی صلی الله عليه وآله وسلم سے بيان كياكه الله حبارك و تعالى كا الك مرغ ب جس كى نانگيس سب سے بست ترين ساتوں زمين کی جرد میں ہیں ۔ جب وہ ان سے برواز کرنا چاہتا ہے تو وہ زینوں کو پھیلا ویتا ہے اور ان سے لکل کر آسمان کے افق تک (بہجتا ہے میر افق آسمان سے پرواز کرے قریب عرش بہجتا ہے اور "سبحانک ربی " کہتا ہے ۔ اور اس مرغ کے دو بازو ہیں جب وہ ان کو پھیلاتا ہے تو مشرق و مغرب سے آگے نکل جاتے ہیں ۔ اور جب وہ رات کے آخری حصہ میں اپنے بازووں کو پھیلاتا ہے اور یروں کو مجر بھراتا ہے اور بلند آواز کے ساتھ نسبح کرتا ہے تو کہتا ہے۔ " سبحان الله الملك القدوس سبحان الكبير المتعال القدوس , لا اله الا هو الحي القيوم " تو مرغمائ زمین نسیع کرنے لکتے ہیں اور اپنے پروں کو پور پراتے ہیں اور بانگ لگاتے ہیں ۔ جب یہ مرغ آسمان خاموش ہوجا تا ہے تو مرغہائے زمین بھی خاموش ہوجاتے ہیں اور جب یہ مرغ صبح سے کچھ پہلے اپنے پروں کو بھیلاتا ہے تو وہ مشرق و مغرب ے تجاوز کرجاتے ہیں اور پروں کو حرکت دیتا ہے ۔ اور سبحان الله العظیم سبحان الله العزیز القهار سبحان الله ذي العرش المجيد سبحان الله رب العرش الرفيع "ك سبح كي بآواز بلند كروان كرتا ہے ۔ پس جب وہ عمل کرتا ہے تو مرغہائے زمین بھی نسبیج کرنے لگتے ہیں ۔ پس جب وہ جوش میں آتا ہے تو زمینی مرغ می جوش میں آکر الله عزوجل کی نسیع و تقدس سے جواب دیتے ہیں اور اس مرغ کے پر انتہائی سفید ہیں کہ ایسی سغیدی س نے کبھی نہیں دیکھی ۔ اور اس کے سفید پروں کے نیچ سبز بالوں کے روئیں ہیں کہ ایسی سبزی میں نے کبھی نہیں ویکھی ۔ (مجھے اشتیاق رہا کہ میں اس مرغ کے پروں کو دیکھوں) ۔

(۵) اور ان ہی اسناد کے ساتھ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا ایک فرشتہ الیما ہے کہ جس کے اوپر کا نصف بدن آگ کا ہے اور آدھا نچلا حصہ برف کا ہے نہ آگ برف کو بگھلاتی ہے اور نہ برف آگ کو بکھاتی ہے ۔ اور وہ کھڑے ہو کر باآواز بلند کہتا ہے اس اللہ کی ذات پاک و پاکیزہ ہے جس نے اس آگ کی حرارت کو روک دیا کہ وہ آگ کی حرارت کو بکھا نہیں روک دیا کہ وہ آگ کی حرارت کو بکھا نہیں وے اور اس برف کی ٹھنڈک کو روک دیا کہ وہ آگ کی حرارت کو بکھا نہیں دے ۔ اے اللہ! اے برف اور آگ کے درمیان ہم آہنگی پیدا کرنے والے تو اپنے مومن بندوں کے دلوں کو اطاعت پر جمع کردے ۔

(۲) اور ان ہی اسناد کے ساتھ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے کچھ فرشتے اسے ہیں ۔ کہ جن کے نتام اعضاء جسمانی اللہ عزوجل کی تسبیع کرتے ہیں اور ہر طرح سے مختلف آوازوں میں اس کی حمد کرتے ہیں ۔ اور بکا، وخشیہ اللیٰ کی وجہ سے نہ تو وہ سراوپر اٹھاتے ہیں اور نہ وہ نیچے جھکاتے ہیں ۔

ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رضی الله عند نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کوفی نے انہوں نے موسیٰ بن عمران مخی سے ، انہوں نے اپنے چیا حسین بن یزید سے ، انہوں نے اسمعیل بن مسلم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو نعیم بلخی نے انہوں نے مقاتل بن حیان سے انہوں نے عبدالرحمن بن ابو ذر سے انہوں نے ابی ذر غفاری رحمتہ الله علیہ سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا ہاتھ بکڑے ہوئے تھا اور ہم سب ساتھ ساتھ عل رہے تھے ۔ پرید کہ ہم سورج کو دیکھ رہے تھے کہ وہ نظرے غائب ہو گیا ۔ تو س نے رسول اللہ سے عرض کیا کہ وہ کہاں غائب ہوجاتا ہے آب نے فرمایا کہ آسمان میں مچروہ ایک آسمان سے دومرے آسمان تک چینج جاتا ہے ۔ مبال تک کہ وہ بلند ترین ساتویں آسمان تک بلند ہو کر عرش کے نیچے چینج جاتا ہے میر وہ سجدہ كرتا ہے ، اس كے ساتھ موكلين سموات بھى سجده كرتے ہيں ۔ بھروه كہنا ہے ۔ اے ميرے پروردگار! تو مجھ كو ميرے مغرب یا جائے طلوع سے کسی جگہ طلوع ہونے کا حکم دیتا ہے ؟ اس بنا، پر الله تعالٰی کا فرمان ہے " والشمس تجری لمستقر لها ذالک تقدير العزيز العليم " (يس - ٣٨) " اور (ايك نشاني) آفتاب ہے جو اپنے تمكانے پر جل رہا ہے اور یہی غالب صاحب علم کی تقدیر ہے ۔" یعنی یہی رب غالب کی اپن سلطنت میں کاریگری ہے جو ای مخلوق سے واقف ہے ۔آپ نے فرمایا کہ مجر جبر ئیل نور عرش کے چمکدار لباس دنوں کی ساعتوں کی مقدار کے مطابق موسم گرما میں طویل ہونے یا موسم سرما میں مخصر ہونے یا ان کے درمیان خریف و ربیع میں لے کر آتے ہیں - فرمایا مجروہ ان لباسوں کو اس طرح بہن ایتا ہے جس طرح تم میں سے کوئی کیدے بہنتا ہے ۔ پھر وہ ان کیروں کے ساتھ فضاء آسمانی میں حیلا جاتا ہے مہاں تک کہ وہ اپنے مطلع سے طلوع ہوتا ہے ۔ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا گویا اس کو تبن راتوں تک مجوس کردیا گیا بھر وہ نباس ضوء نہیں پہنایا جاتا اور اس کو حکم دیا جاتا ہے کہ وہ مغرب سے نکلے اس لئے اللہ تعالیٰ فرماتا

ہے ۔ اذا الشمس کو رت واذا النجوم انکدرت (التکویر۔۔۔ ۲) " جب سورج کی روشیٰ ختم کردی جائے گی اور جب ستارے ماند پڑجائیں گے ۔ اور ای طرح چاند لینے مطلع و فجر سے آسمان کے افق میں اور اس کے مغرب میں اور ساتویں آسمان تک بلند ہوگا ۔ اور زیرعرش سجدہ کرے گا بھر جبرئیل نور کری سے لباس لیکر آئیں گے ۔ کہ یہی اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے " جعل الشمس ضیاء والقمر نور آ " (یونس ۔۵) " سورج کو ضیاء اور قمر کو نور بنایا ۔ " ابو زر رحمد اللہ نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ہاتھ چھوڑ دیا بھر ہم نے نماز مغرب اداکی ۔

(A) ہم سے احمد بن محمد بن یحی عطار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن ابان نے ان سے محمد بن اور مہ سے ، اس نے زیاد قندی سے ، انہوں نے درست سے ، انہوں نے ایک آدمی سے ، اس نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے فرایا کہ الله تعالیٰ کا ایک فرشتہ ایسا ہے کہ جس کی کان کی لو اور گردن کے درمیان کا فاصلہ پرندہ کی پرواز سے پانچ سو سال کا ہے۔

(۹) ہم ہے محمد بن حن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے احمد بن اورلیس نے انہوں نے محمد بن احمد ہے ، انہوں نے عبداللہ بن حماد ہے ، انہوں نے بحمیل بن درائ ہے بیان کیا ، اس نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے دریافت کیا کہ کیا آسمان میں سمندر ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ ہاں ہے ۔ میرے والڈ نے اپنے والد اور داوا (نانا) علیم السلام کے ذریعہ مجھ کو بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا کہ ساتوں آسمانوں میں سمندر ہیں جن کے ایک سمندر کی گرائی پانچ سو سال کی مسافت کے علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ ساتوں آسمانوں میں سمندر ہیں جن کے ایک سمندر کی گرائی پانچ سو سال کی مسافت کے برابر ہے ۔ ان میں طالکہ ہیں کہ جب سے اللہ تعالیٰ نے ان کو خلق فرمایا ، قیام کی حالت میں ہیں اور پانی ان کے محفوں برابر ہے ۔ کوئی فرشتہ ایسا نہیں جس کے ایک ہزار چار سو پر نہ ہوں ، ہر پر میں چار چرے ہیں ۔ ہر چرہ میں چار زبانیں بیں جن میں پر ، چرہ ، زبان اور منہ ایسا نہیں ہے جو اللہ عزوجل کی الیمی تسیح نہ کرتے ہوں کہ جو کسی انسان کے مشابہ بیں جن میں پر ، چرہ ، زبان اور منہ ایسا نہیں ہے جو اللہ عزوجل کی الیمی تسیح نہ کرتے ہوں کہ جو کسی انسان کے مشابہ بیں جن میں پر ، چرہ ، زبان اور منہ ایسا نہیں ہے جو اللہ عزوجل کی الیمی تسیح نہ کرتے ہوں کہ جو کسی انسان کے مشابہ بیں میں بر ، چرہ ، زبان اور منہ ایسا نہیں ہو واللہ عزوجل کی الیمی تسیح نہ کرتے ہوں کہ جو کسی انسان کے مشابہ بیں جن میں پر ، چرہ ، زبان اور منہ ایسا نہیں ہو جو اللہ عزوجل کی الیمی تسیح نہ کرتے ہوں کہ جو کسی انسان کے مشابہ بیں ۔

(۱) ہم سے محمد بن حن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ مطار نے انہوں نے حسین بن حسن بن ابان سے بیان کیا ، اس نے محمد بن اور مہ سے ، اس نے احمد بن حسن بیٹی سے ، اس نے ابوالحسن شعیری (اشعری) سے ، اس نے سعد بن طریف سے ، اس نے اصبغ بن نباتہ سے ، اس نے کہا کہ ابن الکواء امیرالمومنین علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا ۔ کہنے نگا کہ اے امیرالمومنین خدا کی قسم اللہ عزوجل کی کتاب میں ایک امیرالمومنین علیہ السلام نے میرے قلب میں فساد برپاکردیا ہے اور میرے دین میں شکوک پیدا کردیئے ہیں ۔ تو حصرت علی علیہ السلام نے فرمایا تیری ماں جھے کو روئے اور جھے کو گم کردے ، وہ کونسی آیت ہے ، اس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے السلام نے فرمایا تیری ماں جھے کو روئے اور جھے کو گم کردے ، وہ کونسی آیت ہے ، اس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے

"والعطيو صافات كل قد علم صلاقه وتسبيحه "(النور ١٣)" اور پرند ع پر پھيلاتے ہوئے سب كے سب اپني نماز اور تسبيح كو جانتے ہيں ۔ اميرالمومنين عليه السلام نے فرمايا كه ابن الكواء الله تبارك و تعالىٰ نے فرشتوں كو مختلف صورتوں ميں خلق فرمايا ہم گريه كه الله تبارك و تعالىٰ كا اكيه فرشته مرغ كی صورت كا ہے جس كی آواز بیعی ہوئی ہے اور رنگ سفيد سياہی مائل والا ہے ۔ جس كی دونوں بانگيں ساتویں زمین سے نجلے صه ميں ہيں اور جس كی كلفی عرش كے ينج موڑ پر ہے ۔ اس كے دو پر ہيں اكيہ مشرق ميں ہے اور دوسرا مغرب ميں ہے، اكيہ آگ كا ہے اور دوسرا برف كا ہے جب نماز كا وقت ہوتا ہے تو دہ لين دونوں پروں پر كھوا ہوجاتا ہے تجر عرش كے نيچ ہے اپن گردن كو بلند كرتا ہے اس كے بعد دہ لين بازوں كو تجر پھواتا ہے جس طرح تمام مرغ تمہارے گھروں ميں بازو تجر پھواتاتے ہيں ۔ د تو آگ سے برف يگھلتی ہے اور د برف ہے آگ جس طرح تمام مرغ تمہارے گھروں ميں بازو تجر پھواتاتے ہيں ۔ د تو آگ سے برف واشعوں اور دوس الله وحدلا لا شویک له واشعدان محمداً سيد النبين و ان وصيه سيد الوار صين اور يہ كہ الله سهوح قدوس ، فرشتوں اور روح كا رب ہے ۔ آپ نے فرمایا تجر تمام مرغ تمہارے گھروں ميں اپنے بازو بجر پھوا كر اس كا جواب ويتے ہيں ، اس كے الله كا رب ہے ۔ آپ نے فرمایا تحر بر بس کے سب اپن نماز اور تسبيح كو جاتے ہيں بعن مرغ ہائے زمین ۔

(۱۱) مجھ سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان فرمایا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے احمد بن اللہ محمد بن عبداللہ نے انہوں نے احمد بن مروان سے ، محمد بن عبین سے بیان کیا ، انہوں نے حسن بن علی سے ، اس نے یونس بن یعقوب سے ، اس نے عمرو بن مروان سے ، اس نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ کے نصف فرشتے سردی کے اور نصف فرشتے اسلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ کے نصف فرشتے سردی کے اور نصف فرشتے اسلام سے ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ کے نصف فرشتے سردی کے اور نصف فرشتے اللہ کے بین اور ان کی زبان پر یہ الفاظ جاری رہتے ہیں ۔اے ٹھنڈک اور آگ کو جمع کرنے والے ہمارے ولوں کو اپن اطاعت پر مصبوطی سے قائم رکھ ۔

میں ان روایات کو جو عظمت الهیٰ کے ذکر میں ہیں ان شاء اللہ تعالیٰ کتاب عظمت میں بیان کروں گا -

#### باب (۳۹) الله تنبارك و تعالیٰ كالطف و كرم

(۱) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ إللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے المبول نے احمد بن محمد بن عینی سے ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے سعید بن جناح سے ، انہوں نے ہمارے بنف اصحاب سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مچر سے زیادہ چھوٹا ہے اور تم جس کو وئع کہتے ہو وہ جرحس سے بھی چھوٹا ہے اور جو ہاتھی میں ہے وہ اس میں ہے اور اس کو ہاتھی پر پروں کی وجہ سے فضلیت دی گئی ہے ۔

## باب (۴۰) معرفت توحید کی کمترین جزاء

(۱) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا ، اُنہوں نے علی بن ابراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، اُنہوں نے علی بن ابراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، اُنہوں نے قتل بن محمد بن مختار ہمدانی سے ، اُنہوں نے فتح بن یزید جرجانی سے ، اِنہوں نے ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے ان سے اور کی معرفت کے متعلق دریافت کا تو آپ نے فرمایا کہ اس کا اقرار کرنا ہے کہ اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں اور کوئی اس کا مشابہ اور مش نہیں ہے ۔ اور یہ کہ وہ قدیم ہے شبت موجود ہے گم شدہ نہیں ہے اور یہ کہ کوئی شعب نہیں ہے۔

(۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے احمد بن محمد بن عبیٰ سے ، انہوں نے حسین بن سعید سے ، انہوں نے نظر بن سوید سے ، انہوں نے عاصم بن حمید سے ، حس کو اس نے چہلے کہنے والے تک سند پہنچائی ۔ انہوں نے کہا کہ علی بن الحسین (امام زین العابدین) علیما السلام سے توحید کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرایا کہ اللہ عزوجل کو معلوم تھا کہ آخر زمانہ میں کچھ لوگ ہوں گے جو معاملات کی تہہ تک پہنچنے دالے ہوں گے تو اس نے قبل ھو اللہ احد ن اللہ الصمد نازل فرمائی اور سورہ حدید کی آیات " و ھو علیم بذات الصدور " تک نازل فرمائیں ۔ پس جس شخص نے اس سے علاوہ کمی ان کا اشتہاق ظاہر کیا وہ ہلاک ہوا۔

(٣) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ کونی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابوعبداللہ کونی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے جگر بن زیاد نے انہوں نے عبدالعریز بن مهتدی سے بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے بگر بن زیاد نے انہوں نے عبدالعریز بن مهتدی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے رضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے توحید کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ جس نے

قل مو الله احد پڑھا اور اس پرایمان لایا تو اس نے توحید کی معرفت عاصل کرلی ۔ یں نے عرض کیا کہ اس کو کس طرح پڑھا جاتا ہے ؟ آپ نے فرمایا "کذالک الله ربی ، کذالک الله ربی " (اس طرح الله میرا رب ہے)

(٣) میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمته الله علیہ نے فرمایا کہ ہم دونوں سے محمد بن یحی مطار اور احمد بن اخروں نے ایک ساتھ بیان کیا انہوں نے محمد بن احمد بن احمد بن احمد بن اوریس نے ایک ساتھ بیان کیا انہوں نے محمد بن احمد بن علی طاحی سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے طیب لیعنی ابوالحسن موئی (امام علی رضا) علی رضا) علی رضا) علی رضا) علی رضا) علی رضا) علی رضا علی کہ وہ کیا چیز ہے کہ جس کے بغیر معرفت خالق کی جرا، نہیں دی جائے گی تو آپ نے جواب میں تحریر فرمایا لیس کمثله شنی (کوئی چیز اس جیسی نہیں ہے) اور وہ ہمیشر سے سمیع ، علیم اور بصیر ہے اور وہ جو جاہتا ہے کرتا ہے ۔

(۵) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا انہوں نے اپنے چچا محمد بن ابوالقاسم سے ، انہوں نے محمد بن علی قرثی سے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن سنان نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن علی کوئی سے بیان کیا ، انہوں نے بحمد بن علی کوئی سے بیان کیا کہ ایک اعرابی بنی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی غدمت میں حاضر ہوکر کہنے لگا کہ یا رسول اللہ تعلیہ وآلہ وسلم آپ محجے علم سے بعید از فہم باتوں سے آگاہ فرمایئے ۔ آپ نے فرمایا کہ تم نے سرمایہ علم میں اضافہ کے لئے کیا کارکردگی وکھائی کہ اس کے عزائب (نئے ، انوکھ) علم سے متعلق دریافت کررہے ہو ؟ اس نے کہا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علم کی حکمت کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ اللہ کی معرفت اس کے حق معرفت کے ساتھ کیا ہے ، اس کے ماتھ کیا ہے ، اس کے حق معرفت کے ساتھ کیا ہے ، رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ تم اس کو بغیر مشل ، شبیہ اور مشل کے بہچانو اور یہ کہ وہ واحد ، احد ، علی معرفت کا حق ہے ۔ کوئی اس کا ہمسراور مشل ہے بہی اس کی معرفت کا حق ہے ۔ نامای کی بہی اس کی معرفت کا حق ہے ۔ نامای کہ میں اس کی معرفت کا حق ہے ۔ نامای کے بی بہی اس کی معرفت کا حق ہے ۔

# باب (۲۱) الله عزوجل کی معرفت اسی کے ذریعہ سے ہوسکتی ہے

(۱) ہم ہے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن بیعتوب کلین نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل نے انہوں نے فضل بن شاذان سے بیان کیا ، انہوں نے معفر صادق) صفوان بن یحیٰ سے ، انہوں نے منصور بن حازم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ میں نے چند لوگوں سے مناظرہ کیا اور ان سے کہا کہ اللہ اس سے جلیل تر اور بزرگ تر ہے علیہ السلام سے عرض کیا کہ میں تو آپ نے فرمایا کہ اس کی مخلوق کے ذریعہ معرفت حاصل کی جائے بلکہ بندگان خدا اللہ کے ذریعہ بہچانے جاتے ہیں تو آپ نے فرمایا کہ اللہ تم یر رحم فرمائے ۔

(۲) ہم سے محمد بن حمن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حمن صفار نے انہوں نے احمد بن محمد بن خالد سے بیان کیا ، انہوں نے ہمارے بعض اصحاب سے ، انہوں نے علی بن محقب بن قیس بن سمعان بن ابو رہجے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے غلام تھے سے جس نے اس کو سند تک ہمنچایا ۔ اس نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ آپ نے کس چیز سے لینے رب کو بہجانا ، آپ نے فرمایا اس چیز سے جس نے بھے کو لینے نفس کی معرفت کرائی ۔ کہا گیا کہ اس نے کس طرح آپ کو لینے نفس کی معرفت کرائی ۔ کہا گیا کہ اس نے کس طرح آپ کو لینے نفس کی معرفت کرائی ، تو آپ نے واب دیا کہ کوئی صورت اس کے مطابہ نہیں اور وہ جو اس کے ذریعہ احساس نہیں کیا جاتا ہے اور نہ لوگوں سے نے جواب دیا کہ کوئی صورت اس کے مطابہ نہیں قریب ہے ، اور اپنے قرب میں بعید ہے ۔ وہ ہر شے سے بالاتر ہے کوئی شے اس کا قیاس کیا جاسکتا ہے ۔ وہ اس اس کے آگے ہے ، وہ اشیاء میں داخل ہے اس طرح نہیں جس طرح کوئی چیز دوسری چیز میں داخل ہوتی ہے ۔ اور وہ اشیاء سے خارج ہے نہ اس طرح کہ جسے کوئی اس طرح نہیں جس طرح کوئی چیز دوسری چیز میں داخل ہوتی ہے ۔ اور وہ اشیاء سے خارج ہو ۔ اور وہ ہر شے کا اجدا۔ چیز دوسری چیز سے خارج ہو ۔ پاک ہے وہ ذات جو اس طرح ہو اور جس کا غیر اس طرح نہ ہو ۔ اور وہ ہر شے کا اجدا۔ کرنے والا ہے ۔

(٣) مجھ سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے احمد بن محمد بن علینی سے بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے فضل بن سکن سے ، انہوں نے ابہوں نے فرمایا کہ اللہ کو ابہوں نے فرمایا کہ اللہ کو ابہوں کے فرمایا کہ اللہ کو اللہ کو دسالت کے فرمایا کہ اللہ کو دسالت کے فرمایا کہ اللہ کو معروف ، عدل اور احسان کے ذریعے بہجانو م

(۳) ہم سے ابوالحس محمد بن ابراہیم بن اسحاق فاری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد ابو سعید نسوی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابونصر احمد بن محمد بن عبدالله صغدی نے مرو (ایک جگہ کا نام) میں بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے تحمد بن بیعتوب بن حکم عسکری اور اس سے بھائی معاذ بن بیعتوب نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے تحمد بن سنان حنظل نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن عاصم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن عاصم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالرحمن بن قیس نے بیان کیا ، انہوں نے ابوہاشم رمانی سے ، انہوں نے زاذان سے انہوں نے سلمان فاری سے ایک طویل حدیث میں جس میں وہ جائلیق سے سو (۱۰۰) عبدائیوں سے ساتھ مدینہ میں آمد کا اور اس سوال کا جو ابو بگر سے کیا گیا اور جس کا جواب اس کو نہ وہ سطح تذکرہ کیا ہے بچر اس کی رہمنائی امیرالمومنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام کی طرف کی گئ تو اس نے ان سے چند مسائل دریافت کئے جس کا انہوں نے اس کو جواب دیا ۔ ان میں سے السلام کی طرف کی گئ تو اس نے ان ہے بحد مسائل دریافت کئے جس کا انہوں نے اس کو جواب دیا ۔ ان میں سے اللہ عروجل سے ذریعہ بہجانا یا آپ نے محمد کو اللہ علیہ واللہ عزوجل سے ذریعہ بہجانا یا آپ نے محمد کو اللہ علیہ واللہ عزوجل سے ذریعہ حصل اللہ علیہ واللہ وسلم سے ذریعہ حاصل نہیں کی گر میں نے محمد کو اللہ علیہ السلام نے فرمایا کہ میں نے اللہ کی محرفت محمد صلی اللہ علیہ واللہ علیہ واللہ علیہ واللہ علیہ الرادہ ہے جس طرح اس نے ملائلہ کو ابن اطاعت کا الهام کیا اور ان کو ابن ذات کی محرفت بغیر کسی شبہ اور کیفیت کے ارادہ ہے جس طرح اس نے ملائلہ کو ابن اطاعت کا الهام کیا اور ان کو ابن ذات کی محرفت بغیر کسی شبہ اور کیفیت کے ارائی ۔

حدیث کافی طویل ہے ہم نے ضرورت کے مطابق اس میں سے کچھ بیان کردیا ہے اور مکمل حدیث میں نے کتاب "النبوة " کے آخری حصہ میں تحریر کی ہے -

(۵) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے محمد بن یعقوب سے سنا کہ وہ کہہ رہے تھے کہ آپ کے قول اللہ کو اللہ کے ذریعہ پہچانو ، کا مطلب یہ ہے کہ اللہ مزوجل نے اشخاص ، الوان (بہت سے قسم کے رنگ) اور جو ہروں کو خلق کیا کچر ظاہری بدنوں اور ارواح کے جو ہروں کو پیدا کیا اور خو د النہ عزوجل نہ جسم کے اور نہ روح کے مشابہ ہے اور نہ کسی روح حساس الدراک میں اثر ہے اور نہ سبب ہے ۔ وہ ارواح و العسام کے خلق کرنے میں یکتا ہے ۔ پس جس نے اس جا بدان و ارواح کی مشابہتوں کی نفی کی تو اس نے اللہ کو اللہ کے ذریعہ نہیں پہچانا ۔ اجسام کے خلق کرنے میں یکتا ہے ۔ پس جس نے اس سے ابدان و ارواح کی مشابہتوں کی نفی کی تو اس نے اللہ کو اللہ کو ذریعہ نہیں پہچانا ۔ کہ ذریعہ نہیں پہچانا ۔ کہ ذریعہ نہیں پہچانا ۔ کہ ایک بم سے احمد بن زیاو بن جعفر ہمدانی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن اہراہیم بن ہاشم نے اپنجوں نے اپنے والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے نہوں نے زیاد بن منذر سے ، انہوں نے ابچوں نے اپنج والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے ناز دیا ہوں نے اپنے جد سے بیان کیا کہ انہوں نے اپنے جد سے بیان کیا کہ انہوں نے اپنے والد کے خوالے یہ بیان کیا کہ انہوں نے اپنے والد کے خواب دیا کہ امرالمومنین سے عرض کیا کہ آپ نے کس چیز (ذریعہ) سے اپنی رب کو بہچانا ؟ آپ نے جواب دیا کہ ارادہ کیا وہ خوا وہ کو نے اور میرے ادادہ کے فرخ (ٹوئیے) ہونے اور میرے ادادہ کے ٹوئے اور میرے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کیا دہ میرے ادر میرے ادادہ کے ادادہ کیا دہ میرے اور میرے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کیا دہ میرے اور میرے ادادہ کے ادرادہ کیا دہ میرے اور میرے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے دورانے میں میں نے جب بھی ادادہ کیا دہ میرے ادر میرے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے ادادہ کے دوران کیا دہ میرے ادرادہ کے دوران کیا دہ میرے ادرادہ کے دوران کیا دہ میرے ادران کیا دہ میرے ادرادہ کے دوران کیا دہ میرانے ادران میں دوران کیا دوران کیا دہ میرے ادران کے دوران کیا دوران کیا دوران کیا دوران کی دوران کیا دوران کے دوران کیا دوران کیا دوران کیا دوران کیا دوران کے دوران کیا دوران کے دوران کیا دوران کیا دوران کی دوران کیا دوران کی دوران کی دوران

درمیان حائل ہوگیا اور جب میں نے عزم کیا تو قنما البیٰ نے میرے عزم کی مخالفت کی ، شجیح معلوم ہوا کہ کوئی مدیر میرے علاوہ ہے ۔ وہ ادمی کہنے لگا کہ بھر آپ نے اس کی نعمتوں کا شکر کس طریقہ سے ادا کیا ، آپ نے فرمایا کہ میں نے مصیبت کی طرف دیکھا کہ جس کو اس نے مجھ سے دور کردیا اور میرے غیر کو جنلا کردیا تو میں نے جان لیا کہ اس نے مجھ پر انعام کیا ہے بھر میں نے اس کا شکر ادا کیا ۔ وہ شخص کہنے لگا کہ آپ کس لئے اس کے دیدار کو پسند کرتے ہیں ، آپ نے فرمایا کہ جبکہ میں نے اس کو دیکھا کہ اس نے میرے لئے اپنے ملائلہ ، رسولوں اور نبیوں کے دین کو منتخب فرمایا ہے تو مجھ بت چلا کہ اس نے اس کے ذریعہ مجھ عزت واکرام بخشا ہے ۔ اس نے بھے کو فراموش نہیں کیا تو میں نے اس کے دیدار کو چاہا ۔ دیدار کو چاہا ۔

(\*) ہم سے احمد بن محمد بن عبدالر حمن مروزی مقری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو عمرہ محمد بن جعفر مقری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن موسلی نے بغداد میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن علی انگال جو زید بن علیٰ کے غلام تھے بن عاصم طریقی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عیاش بن یزید بن حسن بن علی انگال جو زید بن علیٰ کے غلام تھے نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میرے والد نے بچھ سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بچھ سے موئ بن جعفر علیما السلام نے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ چند لوگوں نے حصرت امام صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ ہم دعا کرتے ہیں مگر وہ قبول نہیں کی جاتی ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ حمہاری دعا اس لئے قبول نہیں کی جاتی کہ تم اس کو دیارتے ہو جس کو بہجائے نہیں ہو ۔

(A) ہم سے حسین بن احمد بن ادریس رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے بیان انہوں نے بیان کیا کہ ہم سے ابراہیم بن ہاشم نے ان سے محمد بن ابو عمیر نے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے بیان کیا کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ آپ نے ایپ رب کو کس ذریعہ سے بہچانا ؟ آپ نے فرمایا کہ عزم کے فیخ ہونے اور ارادہ کے ٹوشنے سے ، میں نے عزم کیا تو اس نے میرے عزم کو فیخ کر دیا اور میں نے ارادہ کرا تو اس نے میری قصد و ارادہ کو توڑ وہا ۔

(۹) ہم سے حسین بن ابراہیم بن احمد بن ہشام المودب (معلم اخلاق دادب) رضی الله عند نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل برکی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل برکی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل برکی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبدالرحمن خواز کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سلیمان بن جعفر نے بیان کیا ، انہوں نے کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حکم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ہشام بن سالم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں محمد بن نعمان احوال کے پاس موجود تھا کہ ایک آدی نے ان سے کہا کہ تم نے لینے رب کو کس طرح پہچانا ، تو انہوں نے جواب دیا کہ اس کی تو فیق ، ارشاد ، تعریف اور ہدایت سے ، نچر میں دہاں سے چل کر ہشام بن حکم سے ملا تو انہوں نے جواب دیا کہ اس کی تو فیق ، ارشاد ، تعریف اور ہدایت سے ، نچر میں دہاں سے چل کر ہشام بن حکم سے ملا تو

میں نے ان سے کہا کہ اگر کوئی شخص مجھ سے دریافت کرے کہ میں نے اپنے رب کو کس طرح بہمانا تو میں کیا جواب دوں ؟ تو انہوں نے کہا کہ اگر کوئی شخص مجے سے سوال کرے کہ میں نے لینے رب کو کس طرح بہجانا تو میں کہوں گا کہ میں نے اللہ جل جلالہ کو لینے نفس کے ذریعہ بہجانا کیونکہ وہ تنام اشیاء کے مقابلہ میں مجھ سے زیادہ قریب ہے اور اس بناء پر بھی کہ میں ان اشیاء کو مجتمع حصوں اور مکجا اجزاء میں یا تا ہوں ۔ بظاہر مرکب ہیں اور صفت کے اعتبار سے مختلف ہیں جو نقوش اور صورت گیری پر سنی ہیں ۔ جو نقصان سے بعد زائد ہیں اور زیادتی کے بعد ناقص ہیں ۔ جن کے لئے مختلف حواس اور متضاوت اعضاء وجوارح پیدا کئے گئے جیے دیکھنے ، سننے ، سونگھنے ، حکھنے اور چھونے سے متعلق ہیں جو ضعف ، نقص اور ذات اور رسوائی پر فطری طور پر بنائے گئے ہیں ۔ ان میں سے کوئی ایک مجمی اس کے احساس کردہ کا ادارک نہیں کرسکتا اور نہ اس پر طاقت و قدرت رکھتا ہے ۔ اور ان میں سے ہر ایک فائدوں کے حاصل کرنے اور مفرتوں کے دفع کرنے کے وقت عاجز ہیں ۔ عقلی اعتبار سے کسی مجموم کا وجود ہو اور کوئی اس کا جامع نہ ہو اور کوئی صورت ٹابت ہو اور اس کا مصور نہ ہو محال ہے تو میں نے سمجھ لیا کہ ان کا کوئی خالق ہے جس نے ان کو خلق کیا اور کوئی صورت کر ہے جس نے ان کی صورت کری کی جو ان کی تمام جہتوں کے برخلاف ہے ۔ اللہ عزوجل نے فرمایا و فعی انفسكم افلا تبصرون (الذاريات - ٢١) " اوركياتم البيخ نفسول مين نهين ديكهة بو - " ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمد الله فے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر ابوالحسین اسدی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن مامون قریشی نے انہوں نے عمر بن عبدالعریز سے بیان كيا، انبوں نے ہشام بن حكم سے ، انبوں نے كہاكہ مجھ سے ابوشاكر ديسانى نے كہاكہ ميرا الك مسلم ہے - تم ميرے لئے اپنے صاحب سے اجازت لے لو کیونکہ میں نے پہند علما سے اس مسئلہ کے بارے میں دریافت کیا مگر وہ تسلی بخش جواب نہیں دے سکے تو میں نے کہا کیا تم مجھ کو اس مسلد کے متعلق بتاسکتے ہو شاید میرا جواب تم کو پند آئے ۔ تو انہوں نے کہا کہ میں ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) سے ملنا چاہتا ہوں میں نے اس کے لئے اجازت طلب کی اور وہ اندر آگیا اس نے ان سے سوال کرنے کی اجازت چاہی ۔آپ نے اس سے فرمایا کہ تم نے جو کچے سوچا ہے پوچھ لو ۔ تب اس نے کہا کہ اس پر کیا دلیل ہے کہ کوئی آپ کا صافع ہے ؟آپ نے فرمایا کہ میں نے لینے نفس کو دو جہتوں میں سے کسی ایک جت سے خالی نہیں پایا ۔ یا یہ کہ میں نے اس کو بنایا ہے اس کو میرے غیر نے بنایا ہے ۔ اگر میں نے اس کو بنایا ہے تو دو مقصودوں میں سے کسی ایک مقصد سے خالی نہیں پاتا ہوں ۔ یا یہ کہ میں نے اس کو بنایا ہے اور وہ موجود تھا یا ید کہ میں نے اس کو بنایا اور وہ معدوم تھا۔ اگر میں نے اس کو بنایا اور وہ موجود تھا تو اس کے وجود کی وجہ سے میں اس کے بنانے سے مستنفی (بے نیاز) تھا اور اگر وہ معدوم تھا تو تم جانتے ہو کہ معدوم کسی شے کو ایجاد نہیں کرسکتا تو اس سے تبیرا مقصود ثابت ہوا کہ بے شک میرا ایک صافع ہے اور وہ اللہ ہے جو تمام جہانوں کا پروردگار ہے ۔ مجروہ

کمزا ہو گیا اور کوئی جواب نہیں دیا۔

كتاب مذاك مصنف فرماتے ہيں كه اس باب ميں صحح بات تو يہ ب كه يه كما جائے كه بم في الله كو الله بى سے بہجانا اس لئے کہ اگر ہم نے اس کو اپن عقلوں کے ذریعے بہجانا تو وہ عزوجل ان کا عطا کرنے والا ہے اور اگر ہم نے اس کو اس کے انبیاء، رسل اور جنوں علیم السلام کے ذریعے بہچانا تو وہی عزوجل ان کا مبعوث کرنے والا، پیغام دے کر ارسال کرنے والا اور ان کو جحت قرار دینے والا ہے ۔ اور اگر ہم نے اس کو لینے نغسوں کے ذریعے پہچانا ہے تو الله عزوجل ان کا پیدا کرنے والا ہے تب اس کے ذریعے ہم نے اس کی معرفت حاصل کی ۔ اور امام صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اگر اللہ مد ہوتا تو ہم بہجانے مد جاتے اور اگر ہم مد ہوتے تو اللہ مد بہجانا جاتا ۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ اگر جنیں نہ ہوتیں تو اللہ کو جس طرح بہجانے کا حق ہے نہ بہجانا جاتا اور اگر اللہ نہ ہوتا تو جنوں کو نہ بہجانا جاسکتا تھا اور میں نے بعض اہل کلام سے سنا کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ اگر کوئی شخص زمین کے بے آب و گیاہ حصہ میں پیدا ہو تا اور وہ كسى كو بھى ابن بدايت و رسمنائي كے ليے مدياتا مهاں تك وہ بوزها ہو جاتا اور عقل سے كام يت اور آسمان زمين كو ويكھتا تو وہ اس کی رہمنائی کرتی کہ ان دونوں کا کوئی صانع اور موجد (ایجاد کرنے والا) ہے ۔ تو میں نے کہا کہ یہ تو تمجی نہیں ہوا۔ اور یہ تو اس چیز کے لئے خبر دینا ہے جو نہیں ہوئی ۔ اگر وہ شے ہو گئ کسی طرح ہو گئ اور اگر الیہا ہوجائے تو پیہ آدمی جمت خدا کے سواکھ نہیں ہوسکتا جس نے لینے نفس پر اللہ کا ذکر جاری کیا۔ جس طرح انہیا، علیم السلام کے بارے میں ہے کہ ان میں سے کچ لینے نفس کے لئے مبعوث کے گئے اور ان میں سے کچ لینے اہل وعیال کے لئے ۔ ان میں سے چند اہل محلہ کے لئے ، ان میں سے چند لینے شہر کے لئے اور ان میں سے چند لوگ تمام بی نوع انسان کے لئے مبعوث كية كية ما يكن ابراميم عليه السلام كا زمره (ساره) مجر قمر اور سورج كو ديكه كر استدلال كرنا اور ان كابيه فرمانا جب وه عزوب ہوگئے کہ اے میری قوم میں اس سے بری ہوں جس سے تم شرک کرتے ہو، تو وہ (علیہ السلام) نبی تھے جن پر الہام ہوتا تھا مبعوث مرسل تھے اور اس کے نتام قول اللہ عزوجل ہی کے الہام پر مبنی تھے اس بناء پر اللہ عزوجل کا پیہ فرمان ہے کہ " یہ ہماری جمت ہے جو ہم نے ابراہیم کو ان کی قوم پر عطا کی ۔ اور ہر شخص ابراہیم علیہ السلام کی طرح نہیں ہوتا ۔ اور اگر توحید میں تعلیم و تعریف اہی سے مرف نظریا استفناکا اظہار کیا جائے تو اللہ تعالیٰ یہ نہ فرماتا " پس جان لو كد الله ك علاوه كوئى معبود نهين " اور قل هو الله احد (آخرتك) اور وه آسمانون زمين كا موجد ب اس ك بينا كي ہوسکتا ہے اور ند اس کی کوئی بیوی ہے " آخر آیت تک اور وہ لطیف خبیر ہے ۔" اور سورہ حشر کے آخر تک اور اس کے علاوہ دیگر تو حید کی آیتوں میں ۔

#### باب (۲۲) عالم کے فنا ہونے کا اثبات

ہم سے محد بن حسن بن احمد بن ولید رحمد اللہ سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے انہوں نے احمد بن محمد بن علییٰ سے بیان کیا ، انہوں نے حسین بن سعید سے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے علی بن منصور نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ہشام بن حکم سے سنا کہ وہ کہتے تھے کہ ابو شاکر دیصانی ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ آپ روشن ساروں میں سے ایک ہیں اور آپ کے آبا، انتہائی روشن بدر کامل تھے ۔آپ کی والدہ انتہائی دافشمند چنبیلی سے پھول کی طرح خوشبودار نازک تھیں اور آپ کی اصل و حسب بہترین عناصر سے ہے اور جب علما، کا ذکر کیا جاتا ہے تو آپ کی وجہ سے چھنگلی بینی معمولی لوگوں کو بھلادیا جاتا ہے تو اے بحر ناپیدا کنار وجوش زن مجھے بتائیے کہ حدوث عالم پر کیا دلیل ہے ؟ تو ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم اس پر قریب ترین اشیاء کے ذریعہ استدلال کرتے ہیں ابو شاکر دیصانی نے کہا کہ وہ کیا ہے ؟ آپ نے ایک انڈا منگوایا بھرانی ہتھیلی پر رکھ کر فرمایا کہ یہ ایک مصبوط قلعہ ہے جس کے اندر جھلی میں رقیق نطیف مادہ ہے اس کے ساتھ بہنے والی سفید چاندی اور بہنے والا سونا ہے پھر وہ پھٹنا ہے اور اس سے مور (بچہ) جسیا نکلتا ہے ۔ کیا کوئی شے اس میں واضل ہوئی ؟ تو وہ کہنے نگا نہیں ۔آپ نے فرمایا کہ یہی ولیل حدوث عالم پر ہے ۔اس نے کہا کہ آپ نے آگاہ فرمایا اور مختصر طور پر بتایا اور بہت اچھے طریقہ سے فرمایا ۔ اور آپ نے بتادیا کہ ہم قبول مذکریں مگر اس چیز کو جس کا اوراک ہم نے اپنی آنکھوں سے کیا ہے یا جس کو ہم نے اپنے کانوں سے سنا ہے یا ہم نے اپنی ناک سے سونگھا ہے یا اپنے منہ سے حکھا ہے یا ہم نے اپنے ہاتھوں سے چھوا ہے یا دلوں میں واضح تصور کیا جائے یا بھینی طور پر عور و فکر کر کے اس کا استنباط كرے \_ ابوعبداللد (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمايا كه تم نے حواس خمسه كا ذكر كيا اور وہ بغير وليل مے كچھ فائدہ نہیں پہنیاتے جس طرح تاریکی بغیر جراغ سے دور نہیں ہوتی -

(۲) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن اللہ عنہ ہم سے اللہ علم سے ہاشم نے لینے والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے عباس بن عمرو فقی سے بیان کیا ، انہوں نے ہشام بن عکم سے کہ ابن ابو العوجاء حضرت صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام کی فدمت عاضر ہوا تو آپ نے فرمایا کہ اے ابن ابو العوجاء کیا تم مصنوع (مخلوق) ہو یا غیر مصنوع ہو ؟ تو اس نے کہا کہ نہیں میں مصنوع نہیں ہوں تو حضرت صادق العوجاء کیا تم مصنوع ہوتے تو تم کس طرح کے ہوتے تو ابن ابوالعوجاء نے کوئی (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر تم مصنوع ہوتے تو تم کس طرح کے ہوتے تو ابن ابوالعوجاء نے کوئی جواب نہیں دیا۔ اور وہاں سے حلاآیا۔

. ایک ہے احمد بن محمد بن محمد بن محمد عطار رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان

کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا اس نے علی بن معبد سے ، اس نے حسین بن خالد سے ، اس نے ابوالحن علی بن موئ رضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے بیان کیا کہ ایک آدمی نے آکر ان سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول عالم کے حادث ہونے پر کیا دلیل ہے ؟آپ نے فرمایا کہ تم نہ تھے بچر ہوگئے اور تم کو معلوم ہے کہ تم نے لیٹے آپ کو پیدا نہیں کیا اور نہ تم کو اس نے پیدا کیا جو تم جسیا ہے ۔

ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے انہوں نے ابراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن عماد سے ، انہوں نے حس بن ابراہیم سے ، انہوں نے یونس بن عبدالر حمن سے ، انہوں نے یونس بن بیعقوب سے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے علی بن منصور نے کہا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے مشام بن حکم نے کہا کہ مصر میں ایک زندیق تھا جس کو ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے علم سے بارے میں معلوم ہوا تو وہ مدینہ کی طرف روانہ ہوا تاکہ وہ ان سے مناظرہ کرے لیکن وہ ملاقات یہ کرسکا ۔ اس کو بتایا گیا کہ وہ مکہ میں ہیں تو وہ مکہ کی طرف روانہ ہوا اور ہم سب ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ساتھ تھے ۔ وہ زندیق ہمارے قریب آیا اور ہم ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام کے ساتھ طواف کررہے تھے کہ اس نے اپنا کندھا آپ کے شانے سے نگایا تو ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے اس سے فرمایا کہ تمہارا کیا نام ہے ؟ اس نے جواب دیا کہ میرا نام عبدالملک ہے ۔آپ نے فرمایا کہ تہاری کنیت کیا ہے ؟ اس نے کہا کہ ابو عبداللہ ہے ۔آپ نے فرمایا کہ وہ کون بادشاہ ہے جس کے تم بندہ ہو کیا وہ آسمانی بادشاہوں میں سے بے یا زمینی بادشاہوں میں سے ہے ؟ اور تم مجھے یہ بھی بناؤ کہ کیا تہارا بیٹا آسمانی معبود کا عبد ہے ؟ یا زمین معبود کا عبد ہے ؟ تو وہ خاموش رہا ۔ ابو عبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام نے اس سے فرمايا كه تم جس بارے ميں جھكرنا چاہتے ہو كہو - ہشام بن حكم نے كما كه ميں نے زندیق سے کہا کہ کیا تم اس کی تردید نہیں کرتے ہو ؟ تو اس نے میری بات کا برا منایا ۔ پیر ابوعبداللہ علیہ السلام نے اس سے کہا کہ جب میں طواف سے فراغت یالوں تو بھر ہمارے پاس آنا ۔ پس جب ابو مبداللہ (امام جعفر صادق) علمیہ السلام طواف سے فارغ ہوگئے تو وہ زندیق آپ کے پاس آکر آپ کے سامنے بیٹھ گیا ۔ اور ہم اس کے ساتھ بیٹھ ہوئے تھے ۔آپ نے زندیق سے کہا کہ کیا تم کو معلوم ہے کہ زمین کا نجلا اور اوپری صبہ ہے ۔اس نے کہا ۔ ہاں ۔آپ نے فرما یا کہ کیا تم اس کے نجلے حصہ میں واخل ہوئے ہو ؟ وہ کہنے نگا کہ نہیں ۔آپ نے کہا کہ کیا تم کو اس کا ادراک ہے کہ زمین کے بیچے کیا ہے ، کہنے نگا محجے معلوم نہیں ہے گر میرا خیال ہے کہ اس کے بیچے کھے نہیں ہے ۔ ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ گمان یقین کے عجز کا نام ہے ۔آپ نے فرمایا کہ کیا تم آسمان پر بہنچ ہو ؟ وہ کسنے لگا کہ نہیں ۔آپ نے اس سے کہا کہ کیا تم جو کھ آسمان میں ہے جانتے ہو ؟ اس نے کہا کہ نہیں ۔آپ نے فرمایا کہ تم مشرق و مغرب میں آتے جاتے ہو تو ان دونوں کے پٹھے کیا ہے ؟ اس نے کہا کہ مجھے نہیں معلوم ۔ آپؑ نے فرمایا کہ تم

(a)

پر تبجب ہے کہ تم نہ مشرق میں پہنچ نہ مغرب تک بہنچ ، نہ تم زمین کی تہد تک بہنچ اور نہ تہاری آسمان کی بلندی تک رسائی ہوئی اور تم کو وہاں کی کچھ خبر بھی نہیں معلوم ۔ تم پہچاہتے ہو کہ ان کو کسی نے خلق نہیں کیا اور جو کچھ ان میں ہے اس کے منکر ہو ۔ کیا کوئی عاقل شخص جس چیز کو نہیں جانتا ہے ، جھٹلا سکتا ہے ؟ تو وہ زندیق کہنے نگا کہ آپ کے علاوہ کسی نے مجھ سے اسیا معلوم نہیں کیا ۔ ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ تم اس شک میں بسکا ہو کہ شاید وہ ہے اور شاید وہ نہیں ہے ۔ زندیق کہنے لگا اور شاید یہ الیہا ہی ہے ۔ اس کے بعد ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اے شخص جو علم نہیں رکھتا وہ جحت نہیں رکھتا اس پرجو علم رکھتا ہے ۔ پس جابل کے لئے عالم پر کوئی جحت نہیں ہے۔ اے مصر کے بھائی تم مجھ سے فہم عاصل کرو کیونکہ ہم اللہ کے بارے میں مجمی شک نہیں کرتے ہیں ۔ کیا تم شمس و قمر لیل ونہار کو نہیں دیکھتے کہ وہ دونوں داخل ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کے مشاب نہیں ہوتے ، وہ دونوں جاتے ہیں اور پلنتے ہیں اور کھی مجبور ہوتے ہیں ۔ان دونوں کا کوئی مقام نہیں گر ان دونوں کا مقام ہے ۔ اگر وہ دونوں اس پر قادر ہیں کہ چلین مجروالی نہ ہوں تو وہ کس لئے پلٹ جاتے ہیں ۔ اور اگر وہ دونوں مجور ہیں تو رات دن کیوں نہیں ہوجاتی اور دن رات کیوں نہیں ہوجاتا ۔ قسم خداکی یہ مجبوری اے اہل مصر سے بھائی ان دونوں کے دوام تک ہے ۔ اور جس نے ان دونوں کو مجبور کیا ہے وہ ان دونوں سے زیادہ حکمت والا اور بڑا ہے ۔ زندیق کہنے لگا کہ آپ نے کچ فرمایا۔

مچر ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اہل مصر سے مجائی جس کی طرف تم جاتے ہو اور جس کو تم وہم کے ذریعہ گمان کرتے ہو تو اگر دہران کی وجہ سے چلتا ہے تو وہ ان کو کس لئے نہیں لوٹاتا ہے ۔ اور اگر وہ ان کو لوٹاتا ہے تو ان کے ساتھ کیوں نہیں چلتا تو (قوم) لوگ مجبور ہیں ۔ اے مصر والوں کے بھائی آسمان بلند ہے اور زمین پت ہے آسمان زمین پر کیوں نہیں گر پرتا اور زمین اپنے محط (مقام) سے کس لئے باہر نہیں نکلتی ، بھروہ باہم جینے ہوئے نہیں ہیں اور جو ان دونوں (آسمان و زمین) پر ہیں وہ بھی جہٹے ہوئے نہیں ہیں ۔ زندیق کہنے لگا کہ ان دونوں کو قسم بخدا ان کے رب اور مالک نے روک رکھا ہے بچروہ زندیق ابوعبداللد (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ہاتھ پر ایمان لے آیا تو آپ سے حمران بن اعین نے عرض کیا کہ میں آپ سے قربان جاؤں اگر زندیق حصرات آپ کے ہاتھوں ایمان لائے تو كفار آپ كے والد كے باتھوں پر ايمان لائے - كير اس مومن نے جو ابوعبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام كے باتھوں پر ایمان لایا تھا ، عرض کیا کہ آپ مجھے اپنا شاگرو بنالیجئے ۔ ابوعبداللد (الم جعفر صادق) علیہ السلام نے ہشام بن حکم سے فرما یا کہ تم اس کو پیجا کر تعلیم دو تو ہشام نے اس کو تعلیم دی تو وہ اہل مصر اور اہل شام کا معلم بن گیا اور اس کے حسن طہارت کی وجہ سے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام راضی و خوشنود ہوئے -مجھ سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ۔ ان دونوں نے کہا کہ ہم سے

احمد بن ادریس اور محمد بن یحی عطار نے بیان سکیا ۔ انہوں نے محمد بن احمد سے بیان کیا ، انہوں نے مہل بن زیاد سے انہوں نے محمد بن حسین سے ، انہوں نے کہا کہ ابن ایوالعوجا۔ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کی خدمت میں عاضر ہو کر کہنے لگا کہ کیا آپ یہ خیال نہیں رکھتے ہیں کہ اللہ ہر شے کا خالق ہے ؟ تو ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا ۔ ہاں ۔ پھر وہ کہنے لگا کہ میں خلق کرتا ہوں تو آپ نے فرمایا کہ تم کس طرح خلق کرتے ہو ؟ وہ کہنے لگا میں کسی جگہ میں اس کو پیدا کرتا ہوں پھر میں اس کے بدا کرتا ہوں پھر میں اس سے ہمٹ جاتا ہوں بھر وہ رفتگ والے جانور بن جاتے ہیں تو میں ان کا خالق ہوجاتا ہوں ۔ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا خالق شرع دہ رفتگ والے جانور بن جاتے ہیں تو میں ان کا خالق ہوجاتا ہوں ۔ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا خالق شے نہیں جاتا کہ اس کی مخلوق کتنی ہے ؟ اس نے کہا کہ ہاں ۔ آپ نے فرمایا کہ کیا عمل کے ، تو وہ خاموش رہا ۔

بم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران وقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن بیعقوب کلینی نے اپنی اسناد سے اس حدیث کو مرفوع کیا کہ ابن ابو العوجاء سے جس وقت ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے گفتگو کی تھی تو وہ دوسرے دن آیا اور خاموش بیٹھ گیا تو ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام نے اس سے فرمایا کہ گویا تم اس لئے آئے ہو کہ تم اعادہ کرواس گفتگو کا جو ہمارے درمیان ہوری تھی ۔ اس نے کہا کہ اے فرزند رسول الله میرا اراده یهی تھا۔ تو ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیه السلام نے فرمایا که کتنے تعجب کی بات ہے کہ تم منکر خدا ہو اور گوای دے رہے ہو کہ میں رسول اللہ کا فرزند ہوں ۔ تو اس نے کہا کہ عادت مجھ کو اس پر اکساتی ہے ۔ عالم (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ مہیں کیا چیز گفتگو کرنے سے روکتی ہے ؟ وہ کھنے نگا کہ آپ کی جلالت اور رعب وخوف کی وجہ سے میری زبان آپ کے سلمنے رواں نہیں ہوتی کیونکہ میں نے علماء کو دیکھا ہے اور متلکمین سے مناظرہ کیا ہے مگر کبھی بھے پر ہیبت طاری نہیں ہوئی جس طرح کہ آپ کی ہیبت بھے پر طاری ہوتی ہے۔آپ نے فرمایا الیما ہوتا ہے ۔ مگر میں تم سے ایک سوال کرتا ہوں اور وہ متوجہ ہوگیا تو آپ نے اس سے سوال کیا کہ کیا تم مصنوع ہو یا غير مصنوع ہو ؟ عبدالكر يم بن ابوالعوجاء نے جواب دياكہ ميں غير مصنوع ہوں - عالم (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمایا کہ تم بتاؤ کہ اگر تم مصنوع ہوتے تو کس طرح سے ہوتے ؟ تو عبدالکر یم کافی دیر تک نماموش رہا اور جواب ند دے سکا ۔ اور لکڑی کے تختے جو اس کے سلمنے تھے دیکھتا رہا ۔ اور وہ کہتا رہا کہ طویل ہے ، عریض ہے ، عمیق ہے ، قصیر ہ، متحرک ہے، ساکن ہے، یہ سب اس کے خلق کی صفت ہے تو عالم (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے اس سے فرمایا کہ اگر تم غیر کی صغت صنعت کے بارے میں نہیں جانتے ہو تو اپنے آپ کو مصنوع قرار دو اس وجہ ہے کہ تم خود آپ، میں ان باتوں کو باتے ہو جو ان امور سے پیدا ہوتے ہیں ۔ تو آنجناب سے عبدالکر یم نے عرض کیا کہ آپ نے جو مسئلہ مجھ سے فرمایا ۔ وہ آپ سے پہلے مجھ سے کسی نے نہیں یو چھا اور نہ آپ کے بعد اس جسیا مسئلہ یو تھے گا۔ تو ابو عبدالله

(امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ فرض کرلو کہ تم نے جان لیا کہ تم سے ماضی کے بارے میں کسی نے سوال نہیں کیا تو تم کو علم ہے کہ اس کے بعد کے بارے میں تم سے سوال نہیں کیا جائے گا۔ باوجود اس کے اے عبدالكريم تم نے اپنے قول کو توڑ دیا کیونکہ حمہارا خیال یہ ہے کہ اشیا، اول سے برابر ہیں تو پھر تم نے کیسے مقدم اور موخر کیا ۔ بھر آپ نے فرمایا کہ اے عبدالکر یم میں جہارے لئے زیادہ وضاحت کرنا جاہما ہوں سکیا تم نے دیکھا کہ اگر جہارے کسیہ (پیالہ گدائی) میں جواہر ہوں اور کوئی شخص کہنے کہ کیا کسیہ میں دینار ہیں ؟ تو تم کسیہ میں دینار ہونے کی نفی کرو اور وہ تخص کے کہ مجھے دینار کی پہچان بتاؤ اور تم اس کی پہچان اور صفت نه جانتے ہو ۔ کیا تم کسید میں دینار ہونے ک نفی كر كے ہو حالانك تم كو اس كا علم نہيں ؟ اس نے كما - نہيں - تو ابوعبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمايا کہ عالم کسیہ سے زیادہ برا، زیادہ طول و عریض ہے تو شاید عالم میں کوئی صفت (مخلوق) ایسی ہو کہ تم اس کی صفت صنعت کو بغیر کاریگری کے نہ جانتے ہو تو عبدالکر یم نے گفتگو ختم کردی (علیحدگی اختیار کی) اور اس کے بعض ساتھوں نے اسلام قبول کیا اور باقی لوگ اس کے ساتھ رہے ۔ مجروہ تعیرے دن آکر کہنے نگاکہ میں پلٹ کرے سوال کرتا ہوں ؟ تو اس سے ابو مبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ تم جس چیزے بارے میں چاہو سوال کرلو ۔اس نے کہا کہ اجسام کے حدوث پر کیا دلیل ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ میں نے کسی چھوٹی چیز اور بڑی چیز کو نہیں یا یا مگر جبکہ اس جسی کوئی شے ملائی جائے تو وہ بڑی ہوجاتی ہے اور اس میں بہلی حالت سے زوال وانتقال ہے ۔ اور اگر وہ شے قدیم ہے تو وہ زائل نہیں ہوتی اور نہ حالت بدلتی ہے اس لئے کہ جو زائل ہوتا ہے اور حالت بدلتا ہے تو ضروری ہے کہ وہ موجود ہو اور بیکار و باطل ہو ۔ پھراس کا لینے عدم کے بعد موجود ہونا حدث میں داخل ہونا ہے ۔ اور اس کا پہلی حالت میں ہونا اس کا عدم میں داخل ہونا ہے اور کسی ایک شے میں ازل اور عدم کی صفت ہر گز جمع نہیں ہوسکتی ۔ تو عبدالكر يم نے كما ك فرض کراس کہ مجمعے دونوں حالتوں اور دونوں زمانوں کے وقوع بزیر ہونے کا علم ہے جس کی بناء پرآپ نے ان کی حادث ہونے پر ذکر و استدلال کیا ہے ۔ پس اگر اشیاء جسامت میں چھوٹی رہیں تو آپ کے لئے یہ کیسے ممکن ہوا کہ ان کے حادث ہونے پر استدلال کریں ؟ تو عالم (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم اس عالم موضوع ہر گفتگو کررہے ہیں ۔ اگر ہم اس کو ہٹا دیں اور دوسرا عالم ر تھیں تو وہ لاشے ہوگا جو حادث ہونے پردلالت کرے گا اس کے ہٹانے اور اس کے غیر کو رکھنے کی وجہ سے ۔ لیکن میں تم کو اس حیثیت سے جو تم نے اندازہ کرکے ہم پر لازم کیا ہے جواب دوں گا اور ہم کہیں سے کہ اشیاء اگر چھوٹی رہیں تو وہم و خیال میں رہے گا کہ کب اس سے کوئی شے اس کی طرح کی سلے تو وہ بڑی ہوجائے اور اس میں تغیر کی وجہ سے قدیم ہونے سے خارج ہوجائے جس طرح کہ اس کے تغیر میں ظاہر ہونے کی وجہ سے وہ حدوث میں داخل ہو گئ ۔اے عبدالكر يم اب اس كے بتھے تهارے لئے كھے نہيں ہے ۔ پس كفتكو فتم ہو گئ اورَ وه ذليل وخوار ہو گيا ۔

لیں جب اگلا سال آیا تو اس نے آپ سے حرم میں طاقات کی ، اس کے بعض پروکاروں نے آپ سے کہا کہ ابن ابوالعوجاء مسلمان ہوگیا ہے ۔ تو عالم (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا وہ اس سے اندھا اور جابل ہے وہ اسلام نہیں لائے گا ۔ جب اس نے عالم (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو جان لیا کہنے نگا کہ میرے سروار اور میرے آقا ۔ تو اس سے عالم (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس مقام پر تم کو کیا چیز لے کر آئی ہے ۔ وہ کہنے نگا کہ جممانی عادت اور شہر کا طریعۃ اور یہ وکیسے کے لئے کہ لوگوں کو جنون ہے ۔ سرمنڈا رہ ہیں اور کنگریوں کو چیسنگ رہے ہیں تو عالم (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا اے عبدالکر یم تم حدے گزرنے اور گراہی کی بنا۔ پر ہلاکت میں بسکا ہوئے پھر امام جعفر ضادق) علیہ السلام نے فرمایا اے عبدالکر یم تم حدے گزرنے اور اس کی رواء کو لینے ہاتھ سے جھاؤا اور فرمایا کہ آگر تمہارے کہنے کے مطابق یہ امر بو اور وہ اس طرح جسیا کہ ہم نے کہا ہے تو ہم کو نجات بائی اور تم نے بھی چینکارا پایا اور آگر یہ امر ہمارے کہنے کے مطابق ہو اور وہ اس طرح جسیا کہ ہم نے کہا ہے تو ہم کو نجات حاصل ہوئی اور تم ہلاک ہوگئے ۔ تو عبدالکر یم لین ساتھیوں کی طرف متوجہ ہو کر کہنے نگا کہ میرے ول میں ورد ہورہا ہے ، تمجے اور تم ہلاک ہوگئے ۔ تو عبدالکر یم لین ساتھیوں کی طرف متوجہ ہو کر کہنے نگا کہ میرے ول میں ورد ہورہا ہے ، تمجے واپس لے جو تو وہ اس کو واپس لے گئے اور اس کی موت واقع ہو گئی ۔ اللہ نے اس پر رحم نہیں کھایا ۔

و گرمی کے لینے اوقات میں آنے اور سردی و گرمی میں پھلوں کے مختف ہونے و مختف النوع در ختوں ، اور ان چیزوں کے آنے میں جن کا اپنی ابتداء کے وقت اور وقت معلومہ میں احتیاج و ضرورت ہوتی ہے کے ذکر سے تو اس میں شدید ترین مخالفت اور واضح تر تضاد ہے ۔ اور یہ واضح امر ہے اور تنام شکر و سپاس اللہ کے لئے ہے ۔

میں نے بعض اہل توحید و معرفت سے اجسام کے حدوث پر دلیل مانگی تو انہوں نے کہا کہ اجسام کے حادث ہونے پر یہ دلیل ہے کہ اجسام لینے وجود میں تبنا نہیں ہوتے ان کے موجود ہونے کے کہ وہ اس کے وجود کے متوازی ہے یہ سبب ہونا ، کسی مکان و جگہ میں متوازی و مقابل ہوتا ہے اور جب جسم مختلف محاذات کینے وجود کے جواز کے ساتھ دوسرے محاذات میں یایا جائے گا تو جان لیا جائے گا کہ وہ ان مخصوص محاذات میں کسی خاص مقصد و معنی کی وجہ سے ب اور یہ معنی محدث (نوپید) کے ہیں ۔ پس جم محدث بے کیونکہ وہ محدث سے جدا نہیں ہوتا اور نہ اس کے پیش پیش ہوتا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ کے جسم نہ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ وہ کوئی جسم نہیں ہے مگر یہ کہ اس سے لئے مشابہت ہے یا وہ موجود ہے یا موہوم ہے ۔ اور اس کے لئے منتف جہات میں سے کسی ایک جہت کی مشابہت نہیں ہے ۔ پی وہ محدث بے جس کی وجہ سے اجسام کے حادث ہونے پر دلالت کی ۔ پس جبکہ اللہ عزوجل قدیم ہے تو ثابت ہوا کہ وہ جسم نہیں ہے اور دوسری بات یہ ہے کہ کہنے والے کا یہ کہنا کہ جسم ہے ۔ حقیقت لغت میں ایک علامت ہے اس چیز ے لئے جو طویل ، عریض ، اجراء و حصہ والا ہو جس میں زیادتی کا امکان ہو ۔ اگر کہنے والا یہ کہنا ہے کہ اللہ عزوجل جسم ہے تو وہ اس قول کی تصدیق کرتا ہے اور اس مجے معنی کو بورا کرتا ہے تو ضروری ہو گیا کہ وہ اللہ تعالیٰ کو ان نتام حقائق و صفات کے ساتھ ٹابت کرے اور یہ بھی لازم ہوا کہ وہ حادث ہے جس کے ذریعہ سے اجسام کا حادث ہونا ٹابت ہوجائے یا اجسام قدیم ہوجائیں ۔ اور اگر وہ اس سے رجوع نہ کرے مگر صرف تسمیہ کے طور پر تو وہ اسم کو اس کی غیر جگہ پر رکھنے والا ہوگا ۔ اور اس شخص کی طرح ہوگا جو اللہ عزدجل کا نام انسان ، گوشت اور خون رکھے ۔ پیر اس کے معنی و مدلوں کو ٹابت نہ کرسکے اور اسم پر معنی و مقصود کے وقت خلاف قرار دے ۔ اور اسماء اللیٰ کو تم اللہ سے یارسول اللہ صلی الله علیه وآله وسلم سے یا ائمہ علیهم السلام سے حاصل کر سکتے ہو ۔

() ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسن بن علی سکری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ذکریا نے بیان کیا ان سے بعط بن محمد بن عمارہ نے بیان کیا ، انہوں نے البخ والد سے ، انہوں نے البخ والد سے ، انہوں نے البخ والد علیٰ بن حسین سے ، انہوں نے البخ والد محمد بن محمد ، مرض ، البخ والد حسین علیم السلام سے بیان کیا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے فرایا کہ جسم کی چھ حالتیں ہیں ، صحت ، مرض ، موت ، حیات ، نیند اور بیداری داور اس طرح روح کی بھی چھ حالتیں ہیں ۔ اس کی حیات اس کا علم ، اس کی موت اس کا جہل ہے ، اس کا مرض اس کا شک ہے ، اس کی مجبت اس کا نیمین ہے ، اس کی نیمند اس کی غفلت ہے اور اس کا

بیداری اس کی حفاظت ہے۔

مصنف کآب ہذا فرماتے ہیں کہ اجسام کے حادث ہونے کی دلیل یہ ہے کہ اجسام جمتع ہوں گے یا جدا ہوا ہوں اور محت و سکون حادث ہیں تو ہم نے جان لیا کہ جسم محدث ہوں گے یا ساکن ہوں گے۔ اور اجمتاع و افزاق اور حرکت و سکون حادث ہیں تو ہم نے جان لیا کہ جسم محدث ہے ہیں صدوث کہ جو اس سے جدا نہیں ہوتا اور نہ اس سے آگے بڑھتا ہے۔ اگر قائل یہ کچہ کہ تم نے کس وجہ سے کہا کہ اجمتاع و افزاق دونوں بنائے ہوئے ہیں اور ای طرح حرکت و سکون بھی عباں تک کہ تم نے لیقین کرلیا کہ جسم ان دونوں سے خالی نہیں ہوتا ہ اس کو جواب دیا جائے گا کہ اس پر دلیل یہ ہے کہ ہم جسم کو پاتے ہیں کہ وہ بھی ہوتا ہے بعد اس کے کہ وہ جدا ہوتا ہوتا ہے۔ اور کمی یہ بھی درست ہوگا کہ وہ جدا باقی رہے۔ اگر وہ نہ ہو تو ایک وہ ہم محتیٰ کے اعتبار سے حادث ہوا کہ وہ ہا باقی رہے۔ اگر وہ دہ ہوتا کہ وہ جا باقی رہے۔ اگر وہ نہ ہو تو ایک وہ ہو باقی رہے۔ اس لئے کہ اس وقت بیکار ہونا کہ وہ خان نہیں کیا کہ لینے نفس کے حدوث کی وجہ سے جمتع ہوجائے ۔ اور نہ وہ اس وقت بیکار ہوا کہ وہ لیے ایک ہین دیا ہے اور یہ وہ اس ہوگا کہ وہ جمتع ہو جائے اور یہ بھی درست نہیں ہوگا کہ وہ جمتع ہو جائے اور دورے معنی کے بطلان کی وجہ سے جمتع ہو جائے اور دور ہوگا کہ وہ بھتی ہو کہ اگر وہ ایک معنی کے بطلان کی سبب بن جائے ۔ کیا تم نہیں دیا ہے تو لازم ہوا کہ وہ ایک ہوں ۔ سبب وہ مفترق ہوجائے اور یہ ہم حمین کے باطلان کی وجہ سے جمتع کی حدود اس کے باطلان کا ہر ہے ۔ اور اس کا بطلان قاہر ہے۔ اور اس کے باطل ہونے پر دلیل یہ ہو ہو ایک معنی کے حادث ہونے کی وجہ سے معنی کے حادث ہونے کی وجہ سے معنی کے حادث ہونے کی وجہ سے معنی کی حادث ہونے کی وجہ سے معنی کی حادث ہونے کی وجہ سے معنی کے حادث ہونے کی وجہ سے معنی کی حادث ہونے کی وہ سے معنی کے حادث ہونے کی وجہ سے معنی کی حادث ہونے کی وجہ سے معنی کی بات حرکت و سکون اور جنام اعراض (غیر وائی اشیاء)

پی اگر کہنے والا یہ کہے کہ جب تم نے یہ کہا ہے کہ مجمع یہ سبب وجود اجتماع کے مجمع ہوجائے گا اور مفتری وجود افتراق کی وجہ سے ہوجائے گا تو تم نے کس وجہ سے انگار کیا کہ یہ مجمع مفتری ہوجائے گا۔ اس میں ان دونوں کے ہونے کی وجہ سے جس طرح کہ تم نے اس کو لازم کر دیا اس شخص کے لئے جو یہ کہتا ہے کہ مجمع ہہ سبب نغی افتراق مجمع ہوجائے گا اور نغی اجتماع کی وجہ سے مفتری ہوجائے گا اس سے کہا جائے گا کہ اجتماع اور افتراق دونوں ایک دوسرے کی ضد ہیں اور تمام ضدیں وجود میں ایک دوسرے کی مخالفت کرتی ہیں۔ لہذا ان دونوں کے تضاد کی وجہ سے ان کا وجود ایک حال (حالت) میں ہونا درست نہیں ۔ اور ان دونوں کا حکم نغی کے بارے میں یہ نہیں ہے کیونکہ اضداد کی نغی (غیرموجودگی) کا ایک حالت میں انکار نہیں کیا جاسکتا ہے جس طرح کہ ان کے وجود کا انکار کیا جاتا ہے۔ اس بناء پر جو ہم نے کہا ہے کہ جسم اگر افتراق کی غیر موجودگی کی وجہ سے مجمع ہو اور اجتماع کی غیر موجودگی کے سبب مفتری ہو

تو ضروری ہوا کہ وہ مجتمع مفتری ان دونوں کی فیر موجو دگی کی وجہ ہے ہو ۔ کیا تم نہیں دیکھتے ہو کہ سرخ رنگ ، سیابی و سفیدی باوجود تفعاد کے فیر موجود ہوتی ہے اور یہ کہ ان دونوں کا وجود اور اجتماع اور صالت میں درست (جائز) نہیں تو ثابت ہوا کہ انساد کی غیر موجود گی کا ایک حالت میں انکار نہیں کیا جاسا جس طرح کہ ان کے وجود کا انکار کیا جاتا ہے اور نیز اس قول کے کہنے والے نے اجتماع ، افتراق اور حرکت و سکون کو ثابت کردیا ۔ اور ضروری قرار دیا کہ ان سے جسم کا خالی ہونا تو لازم ہے کہ وہ مجتمع مفتری اور جسم کا خالی ہونا جائز و درست نہیں ۔ اس لئے کہ جسم جب ان اضداد سے خالی ہوگا تو لازم ہے کہ وہ مجتمع مفتری اور متحرک ساکن ہو تب اس جسم کے ان سے خالی ہو گا تو اس کے لئے محدث (نوپید) ہونا لازی ہوگا ۔ اور اس پر متحرک ساکن ہو تب اس جسم کے ان سے خالی ہو گا تو اس کے لئے محدث (نوپید) ہونا لازی ہوگا ۔ اور اس پر مجوگا اور جسم ان حوادث (حادث و نوپید اشیاء) سے خالی نہ ہوگا تو اس کے لئے محدث (نوپید) ہونا لازی ہوگا ۔ اور اس پر مجوگا دار جسم ان حوادث (حادث و نوپید اشیاء) ہو خالی نہ ہوگا تو اس کے لئے محدث (نوپید) ہونا ان کی ہوگا ۔ اور اس کی معرف کی جسم کی جائے ہوں ان کی خبرے اور اس کی دجہ سے دو کا می کرتا ہے اور اس کی دجہ میں دوجہ سے اس کی تعرف کی جائے اور داس کی دجہ سے دو کا جائے اور نہ اس کی درسے کہ دو جس کے ذریعہ حکم دیا گیا ہے اور اس سے روکا گیا اور جس کی دوجہ سے اور نہ س کی درسے کی جائے اور نہ اس کی درسے کی دوجہ سے اور جس کی دوجہ سے افران اور خارف و مستحق میں اور س کی خبرے تو اس کی دوجہ سے اخبات اعراض (حادث ہونا)

اگر وہ شخص یہ کہے کہ تم نے کس وجہ ہے کہا کہ جمم اجتماع ، افتراق ، حرکت اور سکون سے خالی نہیں ہوتا اور تم نے کس لئے الکار کیا کہ وہ ہمیشہ ان سے خالی رہے ؟ تو یہ اس کے حدوث پر دلالت نہیں کرتا تو اس سے کہا جائے گا کہ اگر ماضی میں اجتماع و افتراق اور حرکت و سکون سے خالی ہو نا جائز ہوتا تو اب بھی ان سے خالی ہو نا جائز ہوتا اور ہم اس کا مشاہدہ کرتے ہیں جبکہ یہ جائز و درست نہیں کہ اجسام غیر جمتع اور مفترق پائے جائیں تو ہم نے سمجھ لیا کہ وہ ماضی میں اس سے خالی نہیں تھے ۔ اس کے بعد اگر وہ کہے کہ تم نے اس کے زمانہ ماضی میں اس سے خالی ہونے کا انگار کس وجہ سے کیا ۔ اگر چہ اب (حال میں) اس سے خالی ہو نا درست و جائز نہ ہو ؟ اس سے کہا جائے گا کہ زمان و مکان اس بارے میں اثر انداز نہیں ہوتے ہیں ۔ کیا تم نہیں دیکھتے ہو کہ اگر کوئی شخص یہ کہے کہ میں ایک سال یا بیس سال سے بارے میں اثر انداز نہیں ہوتے ہیں ۔ کیا تم نہیں دوقت کے بعد ممکن ہوگا یا میرے لئے شام میں نہ کہ عراق میں یا عراق میں نہ کہ جائل مہا اور جابل ہوگا اور اس کی تصدیق کرنے والا بھی جابل ہوگا دیں ہوگا تو وہ شخص اہل محتل کے زدد کے پریشان حال اور جابل ہوگا اور اس کی تصدیق کرنے والا بھی جابل ہوگا ۔ تو ہم نے سمجھ لیا کہ زمان و مکان اس بارے میں اثر انداز نہیں ہوتے ۔ اور جب اس بارے میں ان کا حکم و اگراندازی نہیں ہوگا تو لازم ہوا کہ جم کا حکم زمانہ ماضی میں اور زمانہ موجودہ میں ہو ۔ اور جب اس بارے میں ان کا حکم و اگراندازی نہیں ہوگا تو لازم ہوا کہ جم کا حکم زمانہ ماضی میں اور زمانہ موجودہ میں ہو ۔ اور جب سے بید درست و جائز نہیں کہ

جم اس وقت میں اجتماع و افتراق اور حرکت و سکون سے خالی ہو تو ہم نے جان لیا کہ وہ اس سے کبھی خالی نہیں ہوتا اور ہے کہ وہ اس وقت تک اس حالت میں باتی رہے جس پر اور ہے کہ وہ اگر ماضی میں خالی رہے تو اس سے انگار نہیں کیا جاسکتا کہ وہ اس وقت تک اس حالت میں باتی رہے جس پر وہ تھا ۔ پس اگر مخبر ہم کو بتائے کہ بعض بلند سطح کے شہروں میں السے اجسام ہیں جو غیر مجتمع اور مفترق نہیں ہیں اور نہ وہ مخرک اور ساکن ہیں تو ہم اس بارے میں شک کریں گے اور ہم اس کو سچا نہیں مانیں گے ۔ اور اس کا باطل ہونا اس قول کے باطل ہونے کی ولیل ہے ۔ نیز جس کسی نے اجسام کو غیر مجتمع اور مفترق ثابت کیا تو اس نے ان کے بعض سے غیر متقارب (دور ہونا) قریب نہ ہونا اور نہ ان کے بعض کو بعض سے دور ہونا ثابت کیا ۔ اور یہ بات مقل میں نہیں آتی اس لئے کہ دو جسموں میں فاصلہ اور دوری ہونا ضروری ہے یا ان کے درمیان فاصلہ اور دوری نہ ہوا اور تیبیری کوئی بات نہیں ہوسکتی ۔ اگر ان دونوں جسموں کے درمیان فاصلہ و دوری ہو تو وہ مفترق ہوں گے اور اگر ان کے درمیان نہ صداحت اور نہ دوری ہو تو وہ مفترق ہوں گے اور اگر ان کے درمیان نہ حسافت اور نہ دوری ہو تو لازم ہے کہ وہ دونوں مجتمع ہیں ۔ اس لئے کہ یہی صداحتاع و افتراق ہے ۔ اور یہ جسب اس طرح سے ہوں تو جس نے اجسام کو غیر مجتمع اور مفترق ثابت کیا تو اس نے ان کو مادرائے مقتل صفت پر یہ جب اس طرح سے ہوں تو جس نے اجسام کو غیر مجتمع اور مفترق ثابت کیا تو اس نے ان کو مادرائے مقتل صفت پر ایس سے کیا اور ہو شخص لینے قول سے مقلی طور پر خارج ہوگیا تو وہ قول باطل ہوگا ۔

بو، اس کا جواب دیا جائے گا کہ محدث اس کے بعد ہوا جبکہ وہ نہیں تھا۔ اور قدیم ہمیشہ سے موجود ہے۔ اور موجود لم بو، اس کا جواب دیا جائے گا کہ محدث اس کے بعد ہوا جبکہ وہ نہیں تھا۔ اور قدیم ہمیشہ سے موجود ہے۔ اور موجود لم یزل کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس چیز ہے جو پہلے نہیں تھی۔ اور بعد میں ہوئی ہے متقدم (پیش پیش) ہو۔ اور جو محدث سے پیشتر نہ ہو تو وجود میں اس کا حصہ محدث کا حصہ ہے اس لئے کہ اس کے لئے تقدم نہیں جو محدث کے لئے نہیں ہوتا ۔ اور جب یہ اس طرح ہے اور محدث وجود و تقدم میں اپنے حصہ و نصیبہ کے ساتھ ہو تو وہ قدیم نہیں ہوگا بلکہ محدث ہوگا ۔ تو وہ اس طرح اس کی علت میں شرکی ہوگا اور وجود میں اس کے مساوی ہوگا تو ضروری ہوا کہ وہ محدث ہو۔

اگر وہ بیہ کیے کہ کیا ایسا نہیں ہے کہ جسم اعراض (غیر قائم بالذات) سے خالی نہ ہو اور ضروری نہ ہو کہ وہ عرض ہو تو تم نے انکار نہیں کیا کہ وہ حوادث سے خالی نہ ہو اور نہ یہ ضروری ہے کہ وہ محدث ہو ؟ تو اس سے کہا جائے گا کہ ہمارا عرض کا وصف بیان کرنے کا مقصد یہ ہے کہ وہ عرض ہے جو صفات تقدیم و تاخر میں سے نہیں ہے وہ تو عرض کی جنس کے متعلق آگاہ کرنا ہے اور جسم جب ان اعراض سے مقتدم نہ ہو تو ضروری نہیں کہ وہ عرض کی جنس سے ہو تو اس لئے بیہ ضروری نہیں کہ وہ جسم ہو اگرچہ وہ اعراض کو عرض کے طور پر متقدم نہ کریے جبکہ وہ ان کو اس چیز میں باہم شرکی نہ جس کے لئے اعراض اعراض ہیں ۔ اور ہمارا قدیم ہونے کی تعریف کرنے کا مقصد دراصل اس کے تخدم اور وجود کے بارے میں آگاہ کرنا ہے نہ کہ اول ہونے کی طرف اور ہمارا محدث کے متعلق محدث کی تعریف کرنا دراصل اس کے متعلق یہ بتانا ہے کہ اس کی غایت و انتہا اور ابتداء و اولیت ہوتی ہے اور جب یہ اس طرح ہے ہے تو جو اجسام سے متقدم ند ہو تو ضروری ہے کہ وہ ایک غایرت و انتہا تک موجود ہو ۔ اس لئے کہ یہ درست نہیں کہ وہ موجود ہو ند الیے اول کی طرف جس نے موجود کو اول اور ابتداء کی طرف متقدم یہ کیا ہو ۔ اور جب اس طرح ہوگا تو اس نے محدث کو اس میں شرکی کرلیا جس میں وہ محدث ہوا اور اس کا ایک غایت تک وجود ہے لیں اس وجہ سے ضروری و لازم ہوا وہ لینے وجود کی غایت و نہایت کی وجد سے محدث ہو اور اس طرح اس مسئلہ میں تمہارے تمام سوالات کا جواب ہے ۔ پس اگر کہنے والا کیے کہ جب جسم کا محدث ہونا ثابت ہو گیا تو اس کی کیا دلیل ہے کہ اس کا کوئی محدث ہے ؟ اس سے کہا جائے گاکہ ہم نے تمام حوادث کو محدث کے ساتھ متعلق و وابستہ پایا ہے ۔ اگر وہ یہ کھے کہ تم نے کس وجہ سے کہا کہ تمام محدثات بحیثیت محدث ہونے کے محدث سے وابستہ و متعلق ہیں ؛ جواب دیا جائے گا کہ اگر وہ محدث نہ ہوتے تو وہ محدث کے محاج مذہوتے ۔ کیا تم نہیں دیکھتے کہ اگر وہ بغیر محدث موجود ہوتے یا معدوم ہوتے تو ان کا محدث سے متعلق ہونا درست یہ ہوتا ۔ اور جب یہ اس طرح ہے تو ثابت ہوگیا کہ ان کا تعلق محدث کے ساتھ یہ حیثیت محدث ہے تو لازمی طور پر محدث کا حکم ان کا حکم ہے اس بارے میں کہ اس کے لئے کوئی محدث ضروری ہے ۔ یہ

اہل تو حید کے ولائل ہیں جو کتاب اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ائمہ علیم السلام کے آثار صحید کے موافق

ہیں ۔

# باب (۱۳۳) ا ثنبات حدیث ذعلب (ایک شخص کانام)

ہم سے احمد بن حسن قطان اور علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا ك بم سے احمد بن يحييٰ بن ذكريا قطان نے بيان كيا ، اس نے كہاكہ بم سے محد بن مباس نے بيان كيا ، اس نے كہاكہ مچھ سے محد بن ابی سری نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے احمد بن عبداللہ بن یونس نے اس نے کہا کہ مجھ سے سعد كنانى نے اس نے كہاكہ مجھ سے اصبغ بن نباع نے بيان كيا ، اس نے كہاكہ جب على عليه السلام عنت خلافت ير جلوه ا فروز ہوئے اور لوگوں نے ان کی بیعت کرلی تو آپ عمامہ رسول باندھ کر چادر رسول اوڑھ کر اور رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے جوتے پہن کر اور رسول اکرم کی تلوار کو حمائل کرے مسجد کی طرف روانہ ہوئے ۔ منبر پر قدم جما کر باوقار انداز میں تشریف فرما ہوئے ۔ بھر آپ نے ایک ہاتھ کی انگلیوں کو دوسرے ہاتھ کی انگلیوں میں پھنسا کر لینے شکم ك نجلے حصد پر ركھا كير فرماياك لوگو! قبل اس كے كه تم جھ كوگم كر دو جھ سے يوچھ لو سيد علم كا فراند ب ،يد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كالعاب ب، يه وه ب كه جو رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في مجه كو علم سے الحي طرح بجرا ہے ۔ بھے سے پوچھ لو کیونکہ میرے یاس اولین اور آخرین کا علم ہے خدا کی قسم اگر مسند علم پجما دی جائے اور میں اس پر بدیر جاؤں تو میں اہل توراۃ کو ان کی توریت سے مسائل بناؤں گا کہ توریت بھی کم گی کہ علی نے چ کما غلط نہیں کہا اور میں تم کو یہ بھی بتاؤں گا کہ میرے بارے میں اللہ نے کیا نازل فرمایا ہے اور اہل انجیل کو ان کی انجیل سے فتویٰ دوں گا یہاں تک کہ انجیل بھی کہے گی کہ علی نے سے کہا اور اس میں جھوٹ کا شائبہ تک نہیں اور میں تم کو اس بارے میں بھی بتاؤں گاجو اللہ نے میرے بارے میں نازل فرمایا ہے ۔ اور میں اہل قرآن کو ان کے قران سے مسائل شرعیہ بتاؤں گا مہاں تک کہ قرآن مجی کے گا کہ علی نے سے کہا اور غلط بیانی سے کام نہیں کیا اور میں یہ مجمی بناؤں گا کہ اللہ نے میرے بارے میں کیا نازل فرمایا ۔ تم سب لوگ دن رات قرآن کی تلاوت کرتے ہو تو کیا تم میں کوئی ایک مخص یہ بھی جانا ہے کہ اس میں کیا نازل ہوا ہے اور کتاب خدا میں اگر یہ آیت نہیں ہوتی تو میں تم کو بتاتا کہ وہ کس چیز کے بارے میں ہے اور جو ہوگا اور جو کچھ قیامت تک ہونے والا ہے ۔ اور وہ یہ آمت ہے يمحوالله مایشاء ویثبت وعندلا ام لکتاب (الاعد - ٣٩) " فدا جس کو چاہتا ہے منا دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے باتی ر کھتا ہے اور اس کے یاس اصل کتاب ہے۔

شيخ الصدوق

منسوخ ہے ، محکم ہے ، متشابہ ہے اس کی تاویل و تنزیل کیا ہے تو میں تم کو آگاہ کروں گا۔ تو ایک شخص ذعلب نامی کموا ہو گیا جو قیم اللسان اور ملغ خطبوں والا اور مصبوط دل والا (جری دل کا مالک) تھا۔ وہ کہنے نگا کہ فرزند ابوطالب ایک سخت مرحله کی انتها، پر پہنے گئے ہیں آج میں ان کو لینے مسئلہ میں تہمارے سلمنے ضرور شرمندہ و خجل کر دوں گا۔ مجر کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین اکیا آپ نے لینے رب کو دیکھا ہے ؟آپ نے فرمایا کہ ذعلب جہارا ہرا ہو میں وہ شخص نہیں ہوں کہ جو لینے رب کی عبادت کرتا ہوں اور میں نے اس کو نہیں دیکھا ہو ۔ وہ کہنے نگا کہ آپ نے اس کو کس طرح دیکھا ؟ ہمارے لئے اس کو بتایے ۔آپ نے جواب دیا کہ تم پر وائے ہو۔اس کو آنکھوں نے نگاہوں کے مشاہدہ سے نہیں دیکھا مگر ایمان کی حقیقتوں کے ساتھ قلب دیکھ سکتے ہیں ۔ ذعلب تم پروائے ہو میرے رب کا وصف بعد ہے ، نہ حرکت ہے ، نه سکون سے ، نه قیام سے جو بلندی پر کمرے ہونے سے ہوتا ہے اور نه آمد و رفت سے بیان کیا جاسکتا ہے ۔ وہ لطافت میں الیما لطیف ہے کہ بذریعہ لطیف اس کا وصف بیان نہیں کیا جاسکتا وہ الیما عظیم العظمت ہے کہ بزائی سے اس کی تعریف نہیں کی جاسکتی ۔ وہ بزرگ میں اتنا بڑا ہے کہ بزرگ و بلندی سے اس کا وصف بیان نہیں کیا جاسکتا ۔ وہ جلالت میں جلیل ہے جس کا وصف عداوت سے نہیں کیا جاسکتا ۔ وہ رحمت میں مہربان ہے اس کی تعریف رقت و نرمی سے نہیں کی جاسکتی ۔ وہ مومن ہے عبادت کے ذریعہ نہیں وہ مدرک ہے لیکن حواس وآلات کے ذریعہ نہیں ، وہ قائل (کہنے والا) ہے مگر لفظ کی مدد سے نہیں ، وہ اشیاء میں بغیر داخل ہوئے ہے ، ان سے وہ بغیر جدائی کے خارج ہے ۔ وہ ہر شے کے اوپر ہ تو یہ نہیں کما جاسکتا کہ کوئی شے اس کے اور ہے ، دہ ہر شے کے آگے ہے یہ نہیں کما جاسکتا کہ اس کے آگے کوئی ب ، وہ اشیاء میں داخل نہیں ہے اس طرح جینے کہ کوئی شے کسی شے میں داخل ہوتی ہے اور وہ اشیاء سے خارج ہے اس طرح جسے کہ کوئی شے دوسری شے سے خارج ہوتی ہے تو ذعلب پر غشی طاری ہو گئ اور کر پڑا ۔ بعد میں کہنے لگا کہ خداکی قسم میں نے آج تک اس جواب کی طرح نہیں سنا تھا خداکی قسم اس جیسے جواب کو دوبارہ نہیں سن سکوں گا ۔ مجرآت نے فرمایا کہ قبل اس کے کہ تم بھے کو گم کردو بھے سے یوچے لو (معلوم کرلو) تو اشعث بن قیس نے کوے ہو کر کہا کہ امیرالومنین مجوی سے کس طرح جذبہ لیا جاتا ہے جبکہ ند ان پر کتاب نازل ہوئی اور ند ان کی طرف کوئی نبی تجیجا گیا ؟آپ نے فرمایا ۔ ہاں ۔ اے اشعث! اللہ نے ان پر کتاب بھی نازل کی اور ان کی طرف رسول بھی جھیجا ان كا ايك بادشاہ تماجس نے ايك رات شراب في اور نشركي حالت ميں اين بيني سے ارتكاب كناه كيا تو جب مح ہوئي تو اس کی قوم (رعایا) کو جب یہ معلوم ہوا تو وہ اس کے دروازہ پر جمع ہو گئ اور کہنے گئی کہ اے بادشاہ تو نے ہمارے دین کو گنده و نجس کردیا اور اس کو برباد و فنا کردیا - باہر نکل کہ ہم جھے کو یاک کردیں اور جھے پر حد جاری کردیں - بادشاہ نے ان سے کہا کہ تم سب جمع ہوجاؤ اور میری بات سنو اگر اس گناہ کے ارتکاب سے نکلنا ممکن ہو ورید تم کو پوراحق ہے سب لوگ جمع ہوگئے تو بادشاہ نے ان سے کہا کہ کیا تم کو معلوم ہے کہ اللہ نے ہمارے باب آدم اور ہماری ماں حوا کو

بزرگ ترین مخلوق بنایا ہے۔ ان سب نے بحوی طور پر کہا کہ اے بادشاہ تو نے کچ کہا۔ وہ کہنے لگا کہ کیا الیما نہیں ہے
کہ انہوں نے اپنے بیٹوں کی اپنی بیٹیوں سے اور بیٹیوں کی اپنے بیٹوں سے شادی نہیں کی۔ وہ سب کہنے لگے کہ تو نے کے
کہا یہی دین ہے اور اس کے وہ معتقد ہوگئے۔ تو اللہ نے ان کے سینوں سے جو کچے علم تھا محوکر دیا۔ ان سے کتاب اٹھالی
وہ تو کافر ہیں جو بغیر حساب کے جہنم میں داخل ہوجائیں گے۔ اور منافقوں کا ان سے بھی زیادہ برا حال ہوگا۔ اشعث کہنے
لگاکہ خداکی قسم اس جیسا جواب میں نے نہیں سنا اور قسم بخدا کھی دوبارہ نہ سن سکوں گا۔

بچرآپ نے فرمایا مجھ سے پوچھ لو قبل اس کے کہ تم مجھ کو گم کردو۔ تو مسجد کے آخری سرے سے ایک شخص لاٹھی ٹیکٹا ہوا اٹھا اور لوگوں کو روند تا ہوا آپ کے قریب آکر کہنے لگا کہ امیرالمومنین آپ مجھے کو ایسا عمل بنگیئے کہ جب میں اس کام کو کروں تو اللہ بھے کو جہنم کی آگ ہے بچا لے ۔آپ نے اس سے کہا اے شخص سنواور سمجھ لو مچراس پر پختہ يقين رکھو کہ ونياتين آدميوں کي وجہ سے قائم ہے ، ايك بافهم عالم ہے جو اپنے علم كو استعمال كرتا ہے ، دوسرے اس مالدار سے جو دینداروں پر اپنا مال خرچ کرنے سے بخل نہیں کرتا ہے اور تبیرے صابر فقیر سے ۔ پس جب عالم اپنے علم کو چھیائے ، مالدار بخل کرے اور فقیر صبر نہ کرے تو ان کے لئے تباہی و ہلاکت ہے ۔ اور عارف باللہ جان لیتے ہیں کہ زماند اپنے ابتداء کی طرف لوٹ گیا یعنی ایمان کے بعد کفر کی طرف ۔ اے سوال کرنے والے تم کثرت مساجد اقوام کی جماعت سے ہر گر وجو کہ نہ کھانا ، ان کے جسم مجتمع ہیں اور ان کے قلوب متفرق ہیں ۔ اے سائل! لوگ تین طرح کے ہیں ۔ زاہد ، راغب اور صابر ۔ لیکن زاہد کو جو چیز دنیا دیتی ہے وہ اس پر خوش نہیں ہو یا اور اس شے پر ممكنين و حزین نہیں ہوتا ہے جو اس سے مم ہوجائے (ہاتھ سے نکل جائے) لیکن صابر وہ اپنے دل سے دنیا کی تمنا کرتا ہے اگر وہ اس سے کھے پالیتا ہے وہ خود اپنے نفس کو اس سے ہٹالیتا ہے اس وجہ سے کہ وہ اس کے برے انجام کو جانتا ہے ۔ لیکن راخب وہ ہے جس کو طلال و حرام سے عرض نہیں ہوتی ۔ سائل نے ان سے عرض کیا کہ اے امیرالمومنین اس زماند میں مومن کی بہچان کیا ہے ؟آپ نے جواب میں فرمایا کہ مومن وہ ہے کہ جو حق اللہ نے اس پر واجب قرار دیا ہے ، وہ اس پر نظر رکھتا ہے۔ پھر وہ اس سے تولا برقا ہے اور جب اس کے مخالف پر نظر پرتی ہے تو اس سے اظہار برات کرتا ہے اگرچہ وہ سب ا كي دوسرے كے قريب ہوں - وہ سائل كہنے لگاكداے اميرالمومنين خداكى قسم آپ نے سے فرمايا مجروہ آدمى غائب ہو كيا اس سے بعد ہم نے اس کو نہیں دیکھا ، لوگوں نے اس کو مکاش کیا لیکن وہ نہ ملا تو حضرت علی علیہ السلام مسکرائے مجر فرما یا کہ تم کو کیا ہوگیا یہ میرے بھائی ضفرعلیہ السلام تھے -

قرمایا کہ م تو یا ہو یا یہ سیرے بھاں سرسیہ سا اسے کہ تم بھے کو گم کردو۔ تو بھر کوئی شخص کھوا نہیں ہوا۔ اس آپ نے بھر فرمایا کہ مجھ سے پوچھ لو قبل اس کے کہ تم مجھ کو گم کردو۔ تو بھر کوئی شخص کھوا نہیں ہوا۔ اس کے بعد آپ نے اللہ تعالیٰ کی حمد دشا، فرمائی اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر درود بھیجا۔ بھرآپ نے حسن علیہ السلام سے فرمایا کھوے ہوجاؤ اور منبر پر جاؤ اور الینا کلام کرو کہ میرے بعد قریش تم سے ناواقف ند رہیں اور یہ نے کہیں کہ حین ابن علی کچے بھی اچھا نہیں کرتا۔ حین علیہ السلام نے عرض کیا کہ اے بدرگرائی میں کس طرح منبر پر پی کم کلام کروں جبکہ آپ لوگوں میں تجے من رہے ہوں اور دیکھ رہے ہوں۔ آپ نے ان سے فرمایا میرے ماں باپ قربان سیس تم سے خود کو پوشیدہ کرلوں گا اور میں تم کو سنوں گا اور دیکھوں گا اور تم بھے کو نہیں دیکھ باؤ گے ۔ تو حین علیہ السلام نے منبر بہ بہتم کر اللہ کی بلیغ حمد فرمائی اور نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر مختمر مگر جامح ورود بھیجا بچر فرمایا کہ لوگوا میں نے اپنے نانا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بر مختمر مگر جامح ورود بھیجا بچر فرمایا کہ لوگوا اور کوئی شخص شہر میں اس کے دروازہ ہی سے داخل ہوسکتا ہے ۔ بھر آپ منبر سے اثر آئے تو حضرت علیٰ نے جلدی سے آگر بڑھ کر انہیں اٹھالیا اور سدنے سے لگایا ۔ بچر انہوں نے حسین علیہ السلام سے فرمایا بیٹا تم منبر پر جاؤاور الیا کلام مراد کا میرے بعد قریش تم سے ناواقف نہ رہیں اور یہ نہیں کہ حسین بن علیٰ کچھ نہیں جانا ۔ اور مہارا کلام مہارے کہ میرے بعد قریش تم سے ناواقف نہ رہیں اور یہ نہیں کہ حسین بن علیٰ کچھ نہیں جانا ۔ اور مہارا کلام مہارے وسلم پر مختمر و کامل درود بھیجا بچر فرمایا لوگوا میں نے اپنے نانا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا کہ علیٰ ہدا ہوت کا جسل کہ وشار اور آپ کیا اور بیا کیا اور بیا کیا ہوگیا۔ تو آپ بنے آگے بڑھ کر ان کو میں جہارے میں تم سے تو آپ بنے آگے بڑھ کر ان کو سینے سے نگیا اور بیار کیا بوں ۔ لوگوا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیٹے ہیں اور یہ ان کو میں جہارے سیرد کردہا ہوں ۔ لوگوا رسول اللہ ان کو میں جہارے میں تم سے سوال کریں گے دونوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیٹے ہیں اور اس کی وہ امارے میں تم سے سوال کریں گے

(۲) ہم ہے علی بن احمد بن محمد بن عران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن ابو عبداللہ کو فی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم ہے حسین بن حسن نے کوفی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم ہے حسین بن حسن نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم ہے حسین بن یعی کوفی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے ہے حسین بن یعی کوفی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے ہے حسین بن یعی کوفی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے ہے قدم بن قنادہ نے بیان کیا ، اس نے عبداللہ بن یونس ہے ، اس نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ امیرالمومنین علیہ السلام کے منبر کوفہ سے خطبہ کے درمیان ایک شخص کرا ہوگیا جس کو ذعلب کہتے تھے جو انہائی فقیح و بلیٹے اور جری دل کا مالک تھا ۔ اس نے کہا امیرالمومنین ! کیا آپ نے لیے رب کو دیکھا ہے ، آپ نے جواب دیا کہ ذعلب حہارا برا ہو ، میں اس رب کی عبادت نہیں کرتا ہوں جس کو میں نے نہیں دیکھا ہو ۔ وہ کہنے لگا کہ امیرالمومنین ! آپ نے اس کو کس طرح دیکھ لیا ، آپ نے جواب دیا کہ ذعلب تم پر وائے ہو ۔ اس کو آنکھ نے لگاہوں کے مشاہدہ سے نہیں دیکھا بلکہ دلوں نے ایمان کی حقیقتوں کے ساتھ دیکھا ہو ، اسے ذالم بیا جس کو آنکھ نے نگاہوں کے مشاہدہ سے نہیں دیکھا بلکہ دلوں نے ایمان کی حقیقتوں کے ساتھ دیکھا ہو ، اسے ذالم بو ۔ اس کو آنکھ نے نگاہوں کے مشاہدہ سے نہیں دیکھا بلکہ دلوں نے ایمان کی حقیقتوں کے ساتھ دیکھا ہو ، اسے ذالم بیا کہا ہوں کا دصف لطف کے ذریعہ نہیں کیا جاسکتا ، دہ بے انتها عظمت والا ہے اس کی تعریف عظمتوں کے ذریعہ نہیں کیا جاسکتا ، دہ بے انتها عظمت والا ہے اس کی تعریف عظمتوں کے ذریعہ نہیں کی جاسکتی ہے ۔ وہ تنام بزرگوں کا بزرگ ہے جس کا وصف بڑائی سے بیان

نہیں ہوسکتا ۔ وہ جلالت میں جلس ہے جس کو ظلم و عدادت سے تعبر نہیں کیا جاسکتا ، وہ ہر شے سے پہلے ہے ۔ یہ نہیں کہا جاسکتا کہ کوئی شے اس سے وسلے ہے اور وہ ہر شے کے بعد ہے پھر بھی یہ نہیں کہا جاسکتا کہ کوئی شے اس سے بعد ہے وہ چیزوں کا چاہنے والا ہے بغیر مگاش و فکر کے ۔ وہ چیزوں کا پانے والا ب بغیر کسی مکر وفریب کے ۔ وہ متام اشیا، میں بغیر ان سے طے ہوئے موجود ہے ۔ اور نہ وہ فاصلہ کی وجہ سے ان سے جدا ہے وہ ظاہر ہے جسمانی اسباب کی تاویل سے بغیر۔ وہ جلوہ گلن ہے بغیر رویت کے تعارف کرانے کے ۔ وہ قریب ہے بغیر کسی نزدیکی کے ۔ وہ موجود ہے عدم کے بعد نہیں ۔ وہ فاعل ہے کسی اضطرار (تردد و شک) کے بغیر - وہ مقدر (اشیا، کو پیدا کرنے سے بہلے تجدید کرنے والا) ہے بغیر حرکت ے ۔ وہ مرید ب قصد و ارادہ کے ساتھ نہیں ۔ وہ بغیر آلہ کے سننے والا ب وہ بغیر کسی ذریعہ کے بھیر ب جگہیں اس کو گھیر نہیں سکتیں اور نہ اوقات اس کا ساتھ دے سکتے ہیں ۔ اور نہ صفات اس کو محدود کرسکتی ہیں ۔ اور نہ اس کو مدت اعاطہ نہیں کرسکتی اس کا وجود اوقات (زمانہ) سے پہلے ہے اور اس کا وجود عدم سے قبل ہے ، اور اس کا ازل سے ہونا ابتدا, سے آگے ہے ۔ حواس و ادراک کے شعور کے ذریعے جان لیا گیا کہ اس کے لیہ اس کے پہچاہنے میں کوئی چیز آلمہ کار نہیں ۔ اور جواہر کے شمار سے معلوم ہوا کہ اس کا کوئی جوہر نہیں ہے ۔ اشیا، کے درمیان باہی ضد سے معلوم ہوا کہ اس کی کوئی ضد نہیں اور اشیاء میں مقارنت و اتصال کے ذریعہ ستے چلتا ہے کہ کوئی اس کا قرین و ساتھی نہیں ۔ اس نے نور کو ظلمت کی ضد اور وضاحت کو ابہام کی ضد بنایا اور مشکی و سختی کو تری اور ٹھنڈک کو گرمی کی ضد بنایا وہ ان اشیاء كى باہم مخالف و وشمن چيزوں كو ملانے والا ہے ۔ ان كى قريبى اشياء كو اكيك دوسرے سے الگ اور جدا كرنے والا ہے ۔ جو اس کی تفزیق سے اس کے مفرق پر دلالت کرتی ہے اور اس کی تالیف سے ان کے مؤلف پر رہمنائی کرتی ہے ۔ اور الله عروجل کا ارشاد ہے و من کل شیء خلقنا زوجین لعلکم تذکرون (الذاریات ۲۹۰) " اور ہم نے ہر چیز کے جوڑے بنائے تاکہ تم نصیحت حاصل کرو۔ "پس ان کے ذریعہ قبل و بعد میں تفریق پیدا کی تاکہ سمجھ لیا جائے کہ اس سے سلے اور اس کے بعد کوئی نہیں ہے ۔ ان کی طبیعت و فطرت سے گوائی دے رہا ہے کہ اس کے مغرز (فطرت و عادت بنانے والے یا مقرر کرنے والے) کے لئے کوئی طبیعت و فطرت نہیں ۔ان کے تعین وقت سے یہ بتایا جارہا ہے کہ تعین وقت کرنے والے کے لئے کوئی وقت نہیں ہے۔ان کو ایک دوسرے سے یردہ میں رکھا تاکہ جان لیا جائے کہ اس کے اور مخلوق کے درمیان سوائے مخلوق کے کوئی تجاب نہیں ۔ وہ ہمارا رب تھا جبکہ کوئی مربوب نہ تھا اور وہ معبود تھا جب كوئي عبادت كزارية تمعا، وه عالم تما جبكه كوئي معلوم نه تمعا - وه سميع تمعا جبكه كوئي مسموع نه تمعا -

مرآپ نے شعر پڑھے۔

ولم یزل سیدی بالحمد و معروفا ولم یزل سیدی بالجود موصوفاً میراآقا بمیشر سے حمد سے معروف رہا اور میرا سردار ازل سے جو دوسخاء کے ساتھ موصوف رہا ۔

وكنت اذليس نور يستضاء به ولاظلام على الافاق معكوفاً اور تواس وقت بحى تما جبكه نور روش بحى يه تما اور يد تاريكي جو آفاق پر چمائي بوئي تمي س

و ربنا بخلاف الخلق كلهم وكل ما كان فى الاوهام موصوفاً اور بمارا رب تمام مخلوق كے بر خلاف تما اور جو كچھ تما خيال و وہم س موصوف تما ــ

فمن یر دلا علی التشبیه ممتثلاً یرجع اخاحصر بالعجز مکتوفاً پس جو شخص تشبیه پر پیروی کرتے ہوئے اس کو رد کرتا ہے وہ گھیراؤ کرنے والا عجز کے ساتھ کاندھوں کو جھکا۔ ہوئے والی پلٹتا ہے۔

وفی المغارج یلقی موج قدرته موجا یعارض طرف الروح مکفوفا اور بلندیوں میں دہ اس کی قدرت کی موج کو دیکھتا ہے ، ایسی موج جو اس کی روح کی پلکوں کو بند کردیتی ہے ۔

فاترک اخا جدل فی الدین منعمقا قد باشر الشک فیہ الرای ما و وفا اے دین میں سطی طور پر جدل کرنے والے اس عادت کو ترک کر کیونکہ اس کے بارے میں شک نے رائے کر ایک کر دیا ہے ۔

واصحب اخاتقة حباً لسيدلا وبالكرامات من وملالا محفوفاً المدين أدمى ليخ مولا و سرداركى مجت كو اپنالے اور اپنے مولاكى كرامات كا مخاج ، موجا ـ

امسی دلیل الھدیٰ فی الارض منتشراً وفی السماء جمیل الحال معروفاً اور آسانوں میں بہترین حالت کی وجہ سے معروف ہے ۔
اور وہ زمین میں ہدایت کی دلیل بن کر پھیل گیا ہے اور آسمانوں میں بہترین حالت کی وجہ سے معروف ہے ۔
قثم بن قنادہ نے کہا کہ ذعلب غش کھا کر گر پڑا ۔ جب اس کو کچھ افاقہ ہوا تو کہنے لگا کہ میں نے اس طرح کا کلام نہس سنا تھا اور اب اس کے بارے س کی چیز کے اعادہ کی ضرورت نہس ۔

اس كتاب كے مصنف فرماتے ہيں كہ اس روايت ميں كچھ الفاظ اليے ہيں جن كا ذكر رضا (امام علی رضا) عليہ السلام نے لينے السلام نے لينے خطبے ميں كيا ہے ۔ اور ائمہ عليهم السلام كے بارے ميں ہمارے قول كی تصديق ہے كہ ان ميں سے ہر امكي كا علم ان كے والد بزرگوار سے حاصل ہوا ہے يہاں تك كہ وہ نبى صلى الله عليه وآلہ وسلم سے متصل ہوا ہے ۔

#### باب (۳۴) سبخت یهودی کی حدیث

میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن (ı) عیییٰ اور ابراہیم بن باشم نے انہوں نے حسٰ بن علی سے انہوں نے داؤد بن علی بیقوبی سے انہوں نے ، بعض ہمارے اصحاب سے انہوں نے ، عبدالعلی آل سام کے غلام سے روایت کی انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا انہوں نے فرمایا کہ سجنت یہودی خدمت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہو کر کہنے لگا کہ اے محمد میں تمہارے باس تمہارے رب کے متعلق دریافت کرنے کے لئے حاضر ہوا ہوں اگر آپ نے میرے سوال کا جواب ویا تو میں آپ کی پروی کروں گا ورنہ لوٹ جاؤں گا ۔ تو آپ نے فرمایا تم جو جاہو دریافت کرو ۔ وہ کہنے نگا کہ آپ کا رب کماں ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ وہ ہر جگہ ہے اور وہ کسی جگہ کے ایک حصہ میں محدود بھی نہیں ہے ۔ وہ کہنے لگا کہ مچروہ کسیا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ میں اپنے رب کا وصف کس طرح کیفیت کے ساتھ کروں جبکہ کیفیت اللہ کی مخلوق ہے اور الله كا وصف اس كى مخلوق سے ذريعہ بيان نہيں كيا جاسكتا ۔ وہ كھنے لگا كم آپ كے نى ہونے كا علم كماں سے ہوا ؟ آپ نے فرما یا کہ پتھر، مٹی کے ڈھیلے اور ان کے علاوہ تمام اشیاء واضح عربی میں کلام کرتے ہیں کہ اے شیخ (اے سجنت) کہ وہ یے شک اللہ کے رسول ہیں ۔ سبخت کہنے نگا کہ خدا کی قسم میں نے آج جیسے واضح دن کو کبھی نہیں دیکھا ۔ بھر کہنے نگا کہ میں گوای دیتا ہوں کہ اللہ سے سوا کوئی معبود نہیں اور بے شک آپ اللہ کے رسول ہیں ۔ ہم سے ابوالحسین محمد بن ابراہیم بن اسحاق فارس نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو سعید احمد بن محمد ین رمح نسوی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے سے احمد بن جعفر عقیلی نے قہستان میں بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے سے احمد بن علی ملخی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابوجعفر محمد بن علی خرامی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے عبداللد بن جعفر ازهری نے انہوں نے اپنے والد سے انہوں نے جعفر بن محمد سے انہوں نے اپنے والد محمد بن علی سے ، انہوں نے اپنے والد علی بن حسین سے ، انہوں نے اپنے والد حسین (بن علی ابن ابی طالب) علیم السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ امیرالمومنین علی بن ابو طالب علیہ السلام نے لینے کسی ایک خطبہ میں فرمایا کہ وہ کون شخص ہے جو سجنت الغارس اور رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کے گفتگو کے درمیان موجود تھا ؟ سب لوگوں نے کہا کہ ہم میں سے کوئی شخص موجود نه تھا تو حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ میں اس گفتگو کے درمیان رسول اللہ کے ساتھ موجود تھا کہ سبخت آیا جو شاہان فارس میں سے تھا اور انتہائی قصع شخص تھا۔ وہ کہنے لگا کہ اے محمد تم کس چیز کی طرف دعوت ویتے ہو ؟آپ نے فرمایا کہ لا الله الا الله وحدا لاشریک له اور محداس کے بندہ اور رسول کی گوایی کی طرف بلاتا ہوں سبخت کہنے لگا کہ محد اللہ کہاں ہے ؟آپ نے فرمایا کہ اللہ این آیات (نشانیوں) کے ساتھ ہر مکان (جگہ) موجود

ہے، اس نے کہا کہ وہ کسیا ہے ؟ تو آپ نے فرمایا کہ اس کے لئے نہ کیف ہے نہ این (کیفیت و جگہ) ہے اس لئے کہ اللہ عروم سے کیف کو کیفیت بخشی اور این کو این بنایا ۔ وہ کہنے لگا کہ بچر وہ کہاں ہے آیا ؟ آپ نے فرمایا کہ اس کے لئے " جاء " (آیا) نہیں کہا جا ما جا کہ اگلہ ہے ۔ دو سری جگہ حرکت کرنے والے کے لئے کہا جا تا ہے اور ہمارے رب کو کسی مکان ہے اور نہ دوال ہے موصوف نہیں کیا جا سکتا ہے بلکہ و بغیر مکان کے ہمیشہ سے ہے اور للہزال ہے ۔ تو وہ کہنے لگا کہ اے محمد آپ ہمارے رب کی بلاکیف عظیم ہونے ہے توصیف کرتے ہیں تو بھر بچھ کو کس طرح علم ہو کہ اس نے آپ کو رسول بنا کر جھیجا ہے ؟ اس دن ہمارے موجود گل ہیں ، بھر، مئی ، بہاڑ ، در فت اور حیوان نہیں بچا تھا ہو کہ اس نے آپ بھی سے بید کہا ہو کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ محمد اس کے مبد اور رسول ہیں ۔ اور میں نے بھی کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں اور یہ کہ محمد اس کے مبد اور رسول ہیں ۔ تو وہ کہنے لگا کہ اے محمد ہے وہ اپنی کہ سے ہیں اور یہ کہ محمد اس کے مبد اور رسول ہیں ۔ تو وہ کہنے لگا کہ اے محمد ہے کون ہیں ؟ تو آپ نے فرمایا کہ یہ میرے مہترین اہل میں سے ہیں اور تمام مخلوق میں بھی ہے اور یہ میری زندگی میں میرے وزیر ہیں اور میری وفات کے بعد میرے خون کا جز ہے ، ان کی روح میری روزح سے ہے اور یہ میری زندگی میں میرے وزیر ہیں اور میری وفات کے بعد میرے ضایعہ ہیں جس طرح کہ ہارون موئ سے کے لئے تھے ۔ گریہ کہ وہ میرے بعد نبی نہیں ہوں گے ۔ تو تم اس کی بات کو غور سے سننا اور اطاعت کرنا کیونکہ سے حق یر ہیں ، بچر اس (بہودی) کا نام عبداللہ رکھا ۔

#### باب (۲۵) سیحان اللہ کے معنی

(۲) میرے والد رضی اللہ عنہ نے ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے محمد بن علییٰ بن عبیل 
(٣) ہم ہے محمد بن موئی بن متوکل رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے ان سے احمد بن ابی عبداللہ البرق ، عبدالعظیم بن عبدالله الحنی علی بن اسباط ، سلیمان مولی طربال ، ہشام جوالیق سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے قول سبحان اللہ کے متعلق دریافت کیا کہ اس سے کیا مراد ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ اس کی ذات کو منزہ مجھنا ہے ۔

# باب (۳۹) الله اکبرے معنی

(۱) ہم سے احمد بن محمد بن یحی عطار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے میرے والد نے انہوں نے کہا کہ سہل بن زیاد آدمی سے ، اس نے ابن مجوب سے ، اس نے اس شخص سے جس نے اس سے بیان کیا اس نے کہا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ انسلام سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ایک آدمی نے ان کے سلمنے اللہ اکبر کہا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ اکبر اللہ اکبر اللہ اکبر اللہ اکبر اللہ اکبر اللہ افرائی ہر ایک شے ہے ۔ تو ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا تو نے اس کو محدود کردیا ۔ اس آدمی نے کہا کہ میں کس طرح کہوں ؟ تو آپ نے فرمایا کہ اللہ بڑا ہے اس سے کہ اس کا وصف بیان کیا جائے ۔

(4) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے انہوں نے احمد بن عبیل سے بیان کیا ، اس نے اپنے والد سے اس نے مروک بن عبید سے ، اس نے جمیع بن عمرو سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ بھے سے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ کون می چیز اللہ سے بڑی ہو ؟ تو ہمیں نے جواب ویا کہ اللہ متام اشیا ۔ سے بڑا ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ کوئی شے درست ہو بھڑ وہ اس سے بڑی ہو ؟ تو میں نے عرض کیا کہ وہ کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ اللہ سب سے زیادہ بڑا ہے اس سے کہ اس کا وصف بیان کیا جائے ۔

#### باب (۳۷) اول اور آخر کے معنی

(۱) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے اپنے والد کے حوالے سے بیان کیا ، انہوں نے انہوں نے انہوں نے محمد بن عکیم سے ، انہوں نے محمد بن انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیه السلام سے سنا کہ ان سے اللہ تعالیٰ کے قول ہو الاول و الاخر کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ اول ہے کہ اس سے عہلے کوئی اول نہیں ہے اور نہ کوئی ابتداء ہو اس سے آگے ہو ۔ اور وہ آخر ہے لیکن بغیر انہا کے جس طرح کہ صفت مخلوق میں سمجھا جاتا ہے ۔ لیکن وہ قد یم ہے اول ہے آخر ہے لم یزل اور لایزال (بغیر ابتداء و انہا کے ، ہے ۔ اس پر حدوث واقع نہیں ہوتا اور وہ ایک حال سے حال عمی تبدیل نہیں ہوتا ، وہ ہر شے کا خا ں ہے ۔

(۱) ہم سے حسین ہے احمد بن ادریس رحمہ اللہ نے اپنے والد کے حوالے سے بیان کیا، انہوں نے محمد بن عبدالجبار سے، انہوں نے صفوان بن یحیٰ سے، انہوں نے فصنیل بن عثمان سے، انہوں نے ابن ابی لیعفور سے، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ اللہ عزوجل کے اس ادشاد " ہو الاول والا خور کا کیا مطلب ہے، میں نے یہ بھی کہا کہ اول کو تو ہم پہچانتے ہیں لیکن آخر کی تفسیر آپ ہمارے لئے بیان فرمائے ۔ آپ نے فرمائی کہ وہ شے نہیں ہے کہ جس کی ابتدا، ہوتی ہے یا تغیر ہوتا ہے یا جس میں حالت کی تبدیلی و انتقال و زوال ہوتا ہے یا ایک رنگ سے دوسرے رنگ میں اور ایک ہئیت میں اور ایک صفت کی طرف، زیادتی سے دوسرے رنگ میں اور ایک ہئیت میں اور ایک صفت کی طرف، زیادتی سے نقصان کی طرف تبدیل ہوجاتی ہے ۔ مگر یہ کہ وہ عالمین کا رب ہے ۔ وہ لم یزل و لایزال واحد ہے ۔ وہ ہر شے سے مبلے اول ہے اور وہی آخر ہے جبکہ کچھ باتی نہ رہے گا ۔ اس پر صفات و اسماء کا اختلاف نہیں ہوتا ہے جس طرح کہ اس کے غیر پر ہوتا ہے جسے اس انسان کی طرح کہ کجی وہ می ہوتا ہے، کبھی گوشت، کبھی خون اور کبھی شکستہ اور بوسیدہ (ریزہ میزہ) ہوجاتا ہے اور کبھور کی مثل جو کبھی کچی ہوتی ہے، کبھی گدرا جاتی ہے، کبھی کپ جاتی ہو اور کبھی خشک ہو کر چھوارہ بن جاتی ہو اس بر اسماء صفات بدلتے رہتے ہیں اور اللہ عزوجل اس کے بالکل برخطاف

## باب (۲۸) الله عزوجل کے قول" الرحمن علی العرش استویٰ " کے معنی

(۱) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی مطار نے سہل بن ریاد آدمی سے بیان کیا ، انہوں نے حمد بن مارد سے بیان کیا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے قول "الرحمن علی العرش استوی " وہ رحمن ہم جو عرش پر آمادہ و مستعد ہے کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ ہر نے سے برتر ہے تو وہ نہ کوئی شے ہے جو دوسری چیز سے اس سے قریب تزہو۔

(۲) میرے والد رجہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے محمد بن حسین سے بیان کیا ، انہوں نے صفوان بن یحییٰ سے ، انہوں نے عبدالر حمن بن حجاج سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ تعالیٰ کے قول الرحمن علی العرش استویٰ کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ ہر شے کے مساوی نہیں ہے اور کوئی شے اس سے دور نہیں اور نہ کوئی قریب اس سے نزدیک ہے وہ ہر شے پر غالب ہے۔

(٣) ہم ہے ابوالحسین محمد بن ابراہیم بن اسماق فاری نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے احمد بن محمد ابو سعید نوی نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابو نفرا تمد بن محمد بن عبدالله صغدی ہے مرو (بخارہ اور سمر قند کے درمیان کا ایک شہر) میں بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن بیقوب بن حکم عسکری اور اس کے بھائی معاذ بن بیقوب نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن سنان حظلی نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عبدالله بن عاصم نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عبدالله بن عاصم نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عبدالله بن عاصم نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عبدالله بن عاصم نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عبدالله بن عیس میں بعد وفات رسول مدنیہ میں جافلیق کے ساتھ ایک سو عسمائیوں نے سلمان فاری ہے ایک طویل حدیث میں جس میں بعد وفات رسول مدنیہ میں جافلیق کے ساتھ ایک سو عسمائیوں کے آنے کا تذکرہ ہے اور اس کا چند مسائل کو ابو بگڑ ہے دریافت کرنا اور ان کا جواب نہ دینا بحر امیرالمومنین علی بن ابی طالب کی جانب اس کی رہنائی کی گئ تو اس نے ان مسائل کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے ان کے جوابات مرحمت فرمائے ۔ اس میں ایک سوال یہ بھی تھا کہ آپ مجھ رب کے متعلق بناہیے کہ وہ کہاں ہے اور وہ کہاں تھا جمع صورت علی نے فرمایا کہ رب کا وصف کسی جگہ ہے نہیں بوٹا اور نہ کوئی جگہ اس کا اعاطہ کرتی ہے بلکہ وہ ہمیشہ بغیر میں نہیں ہو اور ایک جگہ ہے بلکہ وہ ہمیشہ بغیل میں ہو وہ کہن نگا کہ آپ نے برمایا ہو بہ کہ بنا اور ایک جگہ ہے دو مہین بنایے کہ کیا رب دنیا میں ہے یا آخرت میں با علی علیہ حدو کہنے میں با میں علی علیہ دہ بمیش میں میں میں ہو کہ کیا رب دنیا میں ہے یا آخرت میں با علی علیہ حدو کہنے کہ کیا رب دنیا میں ہے یا آخرت میں با علی علیہ حدو کہنے کہ کیا رب دنیا میں ہے یا آخرت میں با علی علیہ میں با میں ایک کہ آپ نے برمایا ہو کہا کہ بارے میں بائیے کہ کیا رب دنیا میں ہے یا آخرت میں با علی علیہ میں بائیٹ میں بائی علیہ بائی وہ بائی علیہ میں بائی میں بائی علیہ میں بائی میں بائی علیہ کیا دو میں بائی علیہ کیا کہ بائی ہو دہ کہن بائی ہو دو کہن بائی علیہ کیا دیا میں بائی میں بائی میں بائی کیا کہ کیا دیا ہی بائی ہو دو کہن کیا دو اس کیا کہ کیا دیا ہے کہ کیا دیا ہو کہا کیا کہ کیا دو کیا میں بائی کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کہ کیا کیا کیا کیا کیا کیا

السلام نے فرمایا کہ ہمارا رب ہمیشہ سے دنیا سے پہلے ہے اور ہمیشہ ابد تک رہے گا۔ وہ دنیا کا مدبر اور آفرت کا عالم ہے لیکن دنیا و آفرت اس کا اصلا کو علم ہے۔ جاٹلیق نے کہا کہ آپ لین دنیا و آفرت اس کا اس کو علم ہے۔ جاٹلیق نے کہا کہ آپ اپنے رہ کے متعلق بتا ہے کہ کیا وہ بوجھ افحاتا ہے یا اٹھایا جاتا ہے ؟ تو علی علیہ السلام نے فرمایا کہ ہمارا رب بوجھ اٹھاتا ہے ، اٹھایا نہیں جاتا ۔ وہ نعرانی کہنے لگا کہ یہ کس طرح ہوتا ہے ؟ عالانکہ ہم انجیل میں دیکھتے ہیں کہ وہ لینے رب کے عرش کو اس دن آٹھ مرتبہ اٹھائے گا، حضرت علی نے فرمایا کہ ملائلہ عرش کو اٹھائے ہی محدود شے ہے۔ فرمایا کہ ملائلہ عرش کو اٹھائے ہیں اور جسیاکہ تہمارا گمان ہے عرش تخت کی طرح نہیں ہے اور وہ ایک محدود شے ہے۔ وہ مغلوق ہے ، تدبیر کردہ ہے اور تہمارا رب عروجل اس کا مالک ہے نہ کہ اس طرح جسے کہ ایک شے دوسری شے پر ہوتی ہے ، اس نے ملائلہ کو اس کے اٹھائے کا حکم دیا ہے تو وہ عرش کو اٹھائے ہیں جو اس نے ان کو اس پر قاور بنایا ہے ہوتی ہے نہ کہ ان خورت کے مطابق اس میں سے نوع کہ ایک آپ نے اور میں نے اس کو کتاب نبوت کے آخر میں مکمل طور پر بیان کیا ہے۔

پہ سید ، میں ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے سہل بن زیاد سے بیان کیا ، انہوں نے جنہوں نے اس کو ابو سہل بن زیاد سے بیان کیا ، انہوں نے حسن بن موئی خشاب سے ، انہوں نے چند لوگوں سے جنہوں نے اس کو ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کی طرف مرفوع کیا کہ ان سے الرحمن علی العرش استویٰ کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ ہر شے سے مساوی ہے لیکن وہ کوئی شے نہیں ہے جو دوسری شے سے اس کی طرف قریب ترہو۔

(۵) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن ابان نے حسین بن صحن بن ابان نے حسین بن سعید سے بان کیا ، انہوں نے نفر بن سوید سے ، انہوں نے عاصم بن حمید سے ، انہوں نے ابوبصیر سے ، انہوں نے ابوب سے ، انہوں نے ابوب کی کہ آپ نے فرمایا کہ جس شخص نے یہ خیال کیا کہ اللہ عزوجل کسی شخے سے یا کسی شخے میں یا کسی شخے کے اوپر ہے تو اس نے کفرکیا - میں نے عرض کیا کہ آپ میرے لئے تشریح فرمایئے ۔ آپ نے فرمایا کہ میری مراد کسی شخے کا اس کے لئے امداد (قبضہ) کرنا ہے یا اس سے لئے روکنا ہے یا کسی چیزکا اس سے سبقت کرنا ہے ۔

ں پیرٹ کے۔ (۷) اور دوسری روایت میں فرمایا کہ جس نے خیال کیا کہ اللہ کسی چیز سے ہے تو اس نے اس کو محدث (نوپید) قرار دیا ۔ اور جس نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی شے میں ہے تو اس نے اس کو محصور (گھیرا ہوا) ٹھہرایا اور جس شخص نے یہ گمان کیا کہ وہ کسی شے پر ہے تو اس نے اس پر محمول (اٹھایا ہوا) ہونے کا حکم لگایا ۔

(>) ہم سے محمد بن موئل بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر نے احمد بن

محمد سے بیان کیا ، انہوں نے حن بن مجبوب سے ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے مقاتل بن سلیمان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے جعفر بن محمد (اہام جعفر صادق) علیما السلام سے اللہ کے قول " الو حسن علی العوش استویٰ " کہا کہ میں نے جعفر بن محمد (اہام جعفر صادق) علیما السلام سے اللہ کے قول " الو حسن علی العوش استویٰ " کے بارے میں دریافت کیا " تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ وہ ہر شے سے مساوی ہے لیکن وہ شے نہیں ہے جو دوسری شے سے اس کی طرف قریب ترہو۔

(٨) اور ان ہى اسناد كے ساتھ حس بن مجبوب اور حماد سے روايت ہے كہ اس نے كہا كہ ابو عبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمایا كہ اس نے دروغ بيانى سے كام ليا جس نے يه خيال كيا كه الله عزوجل كسى شے سے يا كسى شخص ميں يا كسى اللہ عن ہرہے ۔

(9) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے اپنے چھا محمد بن ابوالقاسم سے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن ابوعبدالله امام سے انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے محمد بن سنان سے ، انہوں نے مفضل بن عمر سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا کہ جس نے یہ خیال کیا کہ اللہ عزوجل کمی چیز سے یا کسی چیز میں یا کسی چیز پر ہے تو اس نے اس کو میں یا کسی چیز پر ہے تو اس نے اس کو محمد (نوپید) محمد اور جس نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی شے میں ہے تو اس نے اس کو محصور سمجما اور جس نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی شے میں ہے تو اس نے اس کو محصور سمجما اور جس نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی شے میں ہے تو اس نے اس کو محصور سمجما اور جس نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی شے میں ہے تو اس نے اس کو محصور سمجما اور جس نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی شے میں ہے تو اس نے اس کو محصور سمجما اور جس نے یہ خیال کیا کہ وہ کسی شے بر ہے تو اس نے اس کو محمول (اٹھایا ہوا) قرار دیا ۔

کتاب ہذا کے مصنف فرماتے ہیں کہ دخواری میں بسکا کرنے والا مسئد اللہ عزوجل کے اس قول سے متعلق ہے " ان ربکم اللہ الذی خلق السموات والارض فی ستة ایام ثم استویٰ علی العرش یغشی الیل النهار یطلبہ حثیثاً " (اعراف - ۱۵۲) یقیناً تہارا پروردگار وہ اللہ ہجس نے آسمان و زمین کو چے دن میں ختی کیا پھر وہ عرش پر غالب ہوا ، وہ رات کو دن بناتا ہے جو اس کے پیچے تیزی کے ساتھ کماش کرتی پھرتی ہے ۔ اور اس وخوار امر کے لئے کوئی جمت نہیں ہے اس لئے کہ اللہ عزوجل نے اپنے اس قول " ثم استویٰ علی العرش " سے مراد ہے کہ پھر اس نے عرش کو آسمانوں کے اوپر منتقل کیا اور وہ اس پر غالب و مالک ہے ۔ اور اس کے قول " ثم " سے مراد یہ ہو اس کی سابقہ بھے ہے انحاتا ہے اور درستگی کی طرف اس کو منتقل کرتا ہے ۔ لیکن " استویٰ " کے یہ معنی بھی درست نہیں کہ وہ غالب ہوگیا اس لئے کہ اللہ تعالٰی کا غلبہ ملک و اشیا۔ پر ہے جو ایک امر حادث نہیں بلکہ وہ بمسیشہ سے ہر شے کا مالک اور ہر شے پر غالب ہے ۔ اور اللہ عزوجل نے " استویٰ " کو اپنے قول " ثم " کے بعد استعمال کیا ہے اور اس سے مجازی طور پر رفع (بلند کرنا) مراد لیا ہے اور وہ اس کے اس قول کی طرح ہے " و لنبلون تکم حتیٰ نعلم اللہ جو دین منکم والصابرین " (محمد ساس)" اور ہم تم کو ضرور ضرور آزمائیں گے تاکہ تم میں سے مجابدین اور المحمدین منکم والصابرین " و جان لیں ۔ " تو عہاں بھی " نعلم " کا ذکر " حق " کے بعد کیا ہے اور اس سے مراد نعداوندی یہ ہے کہ تاکہ صابرین کو جان لیں ۔" تو عہاں بھی " نعلم " کا ذکر " حق " کے بعد کیا ہے اور اس سے مراد نعداوندی یہ ہے کہ تاکہ

(r)

مجاہدین جہاد کریں اور ہمیں اس کا علم ہے ۔ اس لئے کہ حتی فعل حادث پر واقع ہوتا ہے اور الله عزوجل کا علم اشیاء حادث نہیں ہوتا ۔ اور اس طرح قول الیٰ " استویٰ علی العرش " ہے جو " ثم " کے بعد ہے اور اس سے یہ مراد ہے کہ مجراس نے اپنے غلبہ کی وجہ سے عرش کو بلند کیا اور اس سے مراد عرش تشینی اور اعتدال بدن نہیں ہے کیونکہ الله سے لئے جسم اور بدن والا مونا درست نہیں ۔الله تعالیٰ اس سے کہیں برتر و بالا ہے ۔

#### الله عزوجل کے قول "وکان عرشہ علی الماء "کے معنی (P9) باب

ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ الله نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبدالله کوفی نے محمد بن اسمعیل برکی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حذعان بن نفر ابو نفر کندی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے سہل بن زیاد آدمی نے حسن بن مجوب سے بیان کیا ، انہوں نے عبدالرحمن بن کثیر سے ، انہوں نے داؤد رقی سے ، اس نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ کے قول " وکان عرشه على الماء " (حود - ٤) ك متعلق دريافت كياتوآپ نے بھے سے فرمايا كه اس كے بارے ميں لوگوں كاكيا خيال ہے ، میں نے عرض کیا کہ لوگ کہتے ہیں کہ عرش یانی پر ہے اور رب اس کے اوپر ہے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ انہوں نے غلط بیانی کی - جس نے یہ خیال کیا اس نے اللہ کو محمول (اٹھایا ہوا) بنادیا اور اس کا وصف مخلوقین کی صفت سے کیا اور اس كے لئے لازم قرار ديا كہ وہ شے جو اس كو اٹھا رہى ہے وہ اس سے قوى تر ہے - سي نے عرض كيا كہ سي آپ پر قربان ہوجاؤں آپ میرے لئے وضاحت فرمائیے تو آپ نے فرمایا کہ الله عزوجل نے اپنے علم اور دین کو پانی پر اٹھایا قبل اس کے کہ زمین و آسمان یا جن وانس یا شمس و قمر ہوتے ۔ پھر جب اس مخلوق کو خلق کرنے کا ارادہ کیا تو ان کو اپنے سلمنے پھیلا دیا بھر ان سے کہا کہ مہارا رب کون ہے ؟ تو بہلے رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم ، امیرالمومنین علیه السلام اور ائمہ صلوات الله علیهم نے عرض کیا کہ تو ہمارا رب ہے ۔ الله نے ان سے بار علم و دین اٹھوایا پھر ملائلہ سے کہا کہ بید میرے علم اور دین کے بار کو اٹھانے والے ہیں اور میری مخلوق میں میرے امانت دار ہیں اور یہی سوال و جواب کے وینے والے ہیں ۔ پھر نبی آدم سے کہا گیا کہ تم اللہ کی ربو ہیت اور ان حصرات کی اطاعت کا اقرار کرو ، انہوں نے کہا کہ اے ہمارے رب ہم نے اقرار کیا ۔ پر ملائلہ سے کہا کہ تم شہادت دو ۔ ملائلہ نے عرض کیا کہ ہم گواہ ہیں اس پر کہ وہ یہ نہیں کہیں گے کہ ہم اس سے غافل تھے یا یہ کہیں گے کہ پہلے ہمارے آبادَ اجداد نے شرک کیا اور ہم تو ان کے بعد کی نسل میں سے ہیں ۔ کیا تو ہمیں ان باطل پرستوں کے فعل کی وجہ سے ہلاک کردے گا ؟ اے داؤد رقی اس پیثاق میں ہماری ولایت کی تاکید کی گئ ہے۔ ہم سے تمیم بن عبداللہ بن تمیم قرشی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے میرے والد نے احمد بن علی

انصاری سے بیان کیا ، انہوں نے ابو الصلت عبدالسلام بن صالح ہردی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مامون (رشید) نے ابوالحن علی بن موسیٰ الرضا (امام علت رضا) علیهم انسلام سے دریافت کیا کہ اللہ کے اس قول کا مطلب کیا ہے " وهوالذي خلق السموات والارض في ستة ايام وكان عرشه على الماء ليبلو كم ايكم احسن عملاً" (هود سه) " اور اس نے آسمانوں اور زمین کو جھ دن میں خلق کیا اور اس کا عرش یانی پر تھا تاکہ وہ حمہاری آزمائش کرے کہ تم مس سے کون احمے کام کرنے والا ہے ۔" آپ نے فرمایا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے عرش ، یانی ادر ملائکہ کو قبل خلقت ارض و سما خلق کیا ۔اور ملائکہ این ذات ادر عرش و یانی سے اللہ پر استدلال کیا کرتے تھے ۔ مچر اس نے عرش کو یانی پر ممبرایا تاکہ وہ اس کے ذریعہ ملائکہ پر این قدرت کو ظاہر کرسکے تب انہوں نے جان لیا کہ وہ ہر شے پر قادر ہے ۔ پر اس نے اپن قدرت سے عرش کو بلند کیا اور اس کو منتقل کیا اور اس کو سات آسمانوں کے اوپر رکھا اور آسمانوں اور زمین کو چھ دن میں پیدا کیا ۔ اور وہ است عرش پر حکمرانی کررہا تھا ۔ وہ اس امریر قادر تھا کہ زمین و آسمان کو پلک جھیکتے ی خلق کردیتا مگر اللہ عزوجل نے ان کو چھ دن میں خلق کیا تاکہ وہ ملائکہ پر ظاہر کرسکے کہ وہ ایک شے کو دوسری شے کے بعد کیسے پیدا کرتا ہے اور بار بار کے تذکرہ ہے ان کے حادث ہونے پر استدلال کرے ۔ اللہ نے عرش کو کسی حاجت و ضرورت کی وجہ سے خلق نہیں کیا اس لئے وہ عرش اور تمام خلق کردہ اشیاء سے غنی و بے نیاز ہے ، اس کا عرش پر ہونے سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا کیونکہ وہ جسم نہیں ہے ، اللہ تعالیٰ این مخلوق سے بہت بلند و بالا ہے ۔ لیکن اس کا یہ فرمانا " لیبلو کم ایکم احسن عملا"، تو الله عزوجل نے مخلوق کو اپن اطاعت و عبادت کا مکلف بنا كر خلق كيا ہے نه كه برسبيل امتحان و تجرب - كيونكه وہ ہرشے كا جميشہ سے جاننے والا بے - مامون (رشير) كہنے لگاكه اے ابوالحن آب نے میری مشکل حل کردی سالند آب کی مشکل کو دور فرمائے س

#### باب (۵۰) عرش اور اس کی صفات

(۱۱) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابو عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میرے والد نے حتان بن سریر سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرش و کرس کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ عرش کی بہت سی مختلف صفات ہیں ۔ عرش کے لئے قرآن کے مختلف مقامات کی وجہ سے ایک الگ صفت ہے تو اس کا قول " رب المعرش العظیم "کا مطلب ملک عظیم ہے ۔ اور اس کے قول " المر حصن عملی العوش استوی " ہے تو وہ کہم العوش استوی " ہے تو وہ کہم رہا ہے کہ وہ ملک پر حاوی ہے اور یہی اشیاء میں واقع ہونے والے حالات واحوال کا ملک ہے ۔ پھر یہ کہ عرش متعمل رہا ہے کہ وہ ملک پر حاوی ہے اور یہی اشیاء میں واقع ہونے والے حالات واحوال کا ملک ہے ۔ پھر یہ کہ عرش متعمل

ہونے میں کری سے بالکل بے نظیر و یگانہ ہے ۔ کیونکہ وہ دونوں غیوب کے درہائے کبیرہ سے ہیں اور وہ دونوں بھی خیب ہیں ۔ اور وہ دونوں غیب میں دونوں سابقہ سابقہ ہیں کیونکہ کری اس غیب کا وہ ظاہری دروازہ ہے جو مطلع ایجاد واپتداء ہو اور جس سے بتام اشیاء موجود ہوئیں اور عرش وہ در باطن ہے جس میں حالت و کیفیت، وجود، قدر، حد اور این و مشیت اور صفت ارادت کا علم ہے، اور الفاظ و حرکات اور ترک کا علم ہے اور اضتام اور ابتدا، کا علم ہے پس بے دونوں علم کے قربی دروازے ہیں کیونکہ ملک عرش ملک کری سے سوا ہے اور اس کا علم کری کے علم سے زیادہ غیب میں ہے تو اس وجہ سے کہا " رب العوش العظیم " یعنی اس کی صفت کری کی صفت سے زیادہ عظیم ہے اور وہ دونوں اس وج سے ایک سابقہ ہیں ۔ میں نے عرض کیا کہ آپ کے قربان جاؤں کہ عرش فضل میں کری کا سابھی کس طرح ہوگیا ؟ آپ نے فرمایا کہ وہ اس کا ہمسابے اس لئے ہوگیا کہ اس میں کیفیت و احوال کا علم ہے اور اس میں ابواب بداء و مقابات آپ نے فرمایا کہ وہ اس کی اصلاح و درسی کی حد ہے ۔ پس یہ دونوں پروی ہیں ان دونوں میں سے ایک نے لین ساتھ و مواضع ظاہر ہیں اور ان کی اصلاح و درسی کی حد ہے ۔ پس یہ دونوں پروی ہیں ان دونوں میں سے ایک نے لین ساتھ کی کو بطور صرف کلام اٹھا رکھا ہے اور مثال کے ذریعہ علما، نے کلام میں استعمال کیا ہے اور ان دونوں کے دعووں کے حیج ہونے پر استدلال کیا ہے کونکہ وہ جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت کی وجہ سے مخصوص کرتا ہے اور وہ قوی و عزید ہے ۔ ہونے پر استدلال کیا ہے کونکہ وہ جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت کی وجہ سے مخصوص کرتا ہے اور وہ قوی و عزید ہے ۔ ہونوں پر استدلال کیا ہے کونکہ وہ جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت کی وجہ سے مخصوص کرتا ہے اور وہ قوی و عزید ہے ۔

صفات عرش کے اختلاف میں ہے یہ ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا " رب العرش عما یصفون " (انہیاء - ۱۲ الا فرف ۔ ۱۸۲) " اس کا رب پاک و پاکیزہ ہے اس ہے جو وہ کہتے ہیں ۔" اور یہ عرش و صدانیت کا وصف ہے اس لئے کہ لوگوں نے شرک کیا جسیا کہ میں نے تم ہے کہا ۔ اللہ نے (رب العرش کہا، و صدانیت کا پروردگار پاک ہے اس ہے جو وہ وصف بیان کرتے ہیں) اور کچھ لوگوں نے اس کے دو ہاتھوں کا ذکر کیا اور کہنے گئے " یداللہ مغلولة " اللہ کے ہاتھ بندھے ہوئے ہیں اور کسی نے اس کے پیروں کا تذکرہ کیا تو کہنے گئے کہ اس نے اپنا پیر بہت المقدس کی بحان پر رکھ دیا پروہ وہاں سے آسمان کی طرف جلا گیا ۔ اور کچھ لوگوں نے اس کی انگیوں کا تذکرہ کیا ہو اور کہنے گئے کہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے اپنے دل پر اس کی انگیوں کی ٹھنڈک محبوس کی ہے ۔ پس ان جسی صفات کی وجہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے اپنے دل پر اس کی انگیوں کی ٹھنڈک محبوس کی ہے ۔ پس ان جسی صفات کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا " رب العرش عما یصفون " وہ فرمایا ہے کہ وہ مشل اعلیٰ کا رب ہے اس سے جس کے ذریعہ انہوں نے اس کی تشیل بیان کی ہے ۔ اور اللہ کے لئے ایسی مشل اعلیٰ ہے کہ کوئی چیز اس کے مشابہ نہیں اور نہ اس کی تحریف کی جاسکتی ہے اور نہ وہم و فیال میں آسکتا ہے ۔ پس یہی مشل اعلیٰ ہے کہ کوئی چیز اس کے مشابہ نہیں اور نہ اس کی تحریف کی طرف سے فوائد کی طرف سے فوائد عمل علیا نہیں ہوئے تو انہوں نے لیخ رب کا وصف معمولی امثال سے بیان کیا اور اس کو مشابہ سے تشیہ بیٹ قلیل عطا کیا گیا ہے ۔ اس کا کوئی شبیہ ، مثل اور نظیر نہیں ہے اس کے اسماء حتیٰ ہیں کہ " اور حمیس علم میں سے بہت قلیل عطا کیا گیا ہے ۔ اس کا کوئی شبیہ ، مثل اور نظیر نہیں ہے اس کے اسماء حتیٰ ہیں کہ " اور خمیس علم میں سے بہت قلیل عطا کیا گیا ہے ۔ اس کا کوئی شبیہ ، مثل اور نظیر نہیں ہے اس کے اسماء حتیٰ ہیں کہ وہ سے وہ اس کے فرمایا " فاد عولا ہوں نے فرمایا " فادھولا ہیں کہ وہ اس کے وہ اس نے فرمایا " فادھولا ہیں کہ وہ اس کے فرمایا " فادھولا ہیں کہ وہ اس کے وہ اس کے اسماء حتیٰ ہیں کہ وہ اس کے وہ کی خمیں کیا ہوں کے وہ کیا ہو کیا ہو کیا گیا ہے ۔ اس کا کوئی شبیہ ، مثل اور نظیر نہیں ہے ۔ تو اس نے فرمایا " فادھ تھو کیا ہو کہ کوئی شبیہ ، مثل اور نظیر کیا ہوں کے اس کی کیا ہو کی کوئی شبیہ کیا گیا ہے ۔ اس کیا گیا کہ وہ کیا کیا کیا کیا ہو کیا کیا

و ذروا الذین یلحدون فی اسمانه " (الاعراف - ۱۸۰)" تم اس کو ان ناموں سے پکاروں اور ان لوگوں کو چھوڑ دو جو اس کے ناموں میں کفر و الحاد کرتے ہیں بغیر علم جہالت سے ۔" پس جو شخص بغیر علم اس کے اسما۔ میں الحادو فرو کرتا ہے وہ شرک کرتا ہے طالانکہ اس کو شرک کا علم نہیں ہوتا اور وہ کفر کرتا ہے اور گمان یہ کرتا ہے کہ وہ نیکی کرتا ہے اس بناء پر الله تعالیٰ نے فرایا " و صابیو صن اکثر هم بالله الا و هم مشر کون " (یوسف - ۱۳)" اور ان میں سے اکثر لوگ الله پر ایمان نہیں لاتے اور وہ مشرک ہیں ۔" تو یہی وہ لوگ ہیں جو اس کے اسما، میں بغیر علم کے الحاد کرتے ہیں اور ان ناموں کو ان کے مقابات کے خلاف استعمال کرتے ہیں ۔ اے حتان! الله تبارک وتعالیٰ نے حکم دیا ہے کہ الیے لوگوں کو اولیاء اور دوست بنایا جائے تو یہ وہ لوگ ہیں کہ جن کو اللہ نے فضیلت عطا فرمائی ہے اور ان کو ایسی چیز سے مخصوص کیا ہے جس سے ان کے غیر کو مخصوص نہیں کیا ۔ تو اس نے محمد صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو رسول بنا کر جیجیا تو وہ الله کی اجازت سے الله کا مرف رہمنائی کرنے والے تھے عباں تک کہ وہ ہدایت کرنے والے گزرتے رہے اس کے بعد آپ کی وصیت دلیل بادی کی قائم مقام بن ۔ جس نے امر رب کے بارے میں اس کے علم ظاہر پر رہمنائی ۔ تھر اشدین نے ہدایت کرنے والے گر جس نے امر رب کے بارے میں اس کے علم ظاہر پر رہمنائی ۔ تھر اشدین نے ہدایت قرائی ۔

### باب (۵۱) عرش کو چوکور (مربع) بنایاگیا

(۱) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے علی بن اسمعیل سے بیان کیا ، انہوں نے حماد بن عین سے ، انہوں نے ابراہیم بن عمر یمانی سے ، انہوں نے ابوطفیل سے انہوں نے ابوس نے ابراہیم بن عمر یمانی سے ، انہوں نے علی بن حسین (امام مین العابدین) علیمما السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا کہ اللہ نے عرش کو چو کور بنایا ہے ۔ عرش سے میملے تین چیزیں ، ہوا ، قام اور نور کو پیدا کیا ، پر اس کو مختلف انوار سے خلق کیا ، پر اس بر نور ہے جس سے سبزی سرسرہ ہوئی اور الک ذرد نور ہے جس سے نور ب اور ایک سفید نور ہے اور وہی تمام انوار کا نور ہے وردی سنہری بن ۔ اور ایک سرخ نور ہے جس سے سرخی سرخ ہوگئ ۔ اور ایک سفید نور ہے اور وہی تمام انوار کا نور ہے حصے اور ایک سفید نور ہے اور وہی تمام انوار کا نور ہے حصے تک ہے ۔ ان میں سے کوئی طبق ایس نہیں جو اپنے پروردگار کی حمد و تقدیس مختلف آوازوں اور غیر مشتبہ زبانوں میں یہ کرتا ہو اور اگر ان کی زبان کو اجازت دی جائے پر اس کے نیچ جو اشیا۔ ہیں اس میں سے کچھ سن لیں تو وہ بہاڑوں ، شہروں اور قلعوں کو ڈھادیں اور سمندر پھٹ جائیں اور ان کے علاوہ اشیا۔ ہلاک ہوجائیں ، اس کے آتھ ادکان ہیں ہر رکن پر ملائکہ ہیں جن کا شمار اللہ عزوجل کے سواکوئی نہیں کرستا ۔ وہ فرشتے شب و ورد مسلسل تسبح کرتے ہیں ۔ اور اگر وہ کسی شے کا جو اس کے اوپر ہے احساس کرتے ہیں تو ایک ظفر (کھی) بھی نہیں شھہرتے ۔ اس کے اور احساس اور اگر وہ کسی شے کا جو اس کے اور احساس کرتے ہیں تو ایک ظفر (کھی) بھی نہیں شھہرتے ۔ اس کے اور احساس

کے درمیان جروت و کریا، ، عظمت ، قدس اور رحمت ہے اور اس کے بعد علم ہے اور اس مافوق کے پس پردہ کے لئے کوئی قول و بیان نہیں ہے۔

# باب (۵۲) الله عزوجل کے قول "وسع کر سیه السموات والارض " کے معنی

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے قاسم بن محمد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے قاسم بن محمد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ عزوجل کے ارشاد " و سع کر سیه السموات والارض " (البقره - ۲۵۵) " اس کی کرسی سب آسمانوں اور زمین کو گھیرے ہوئے ہے ۔ " کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اس سے مراد اس کا علم ہے ۔

(\*) میرے والد رصی اللہ نے ہم ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے علی بن ابراہیم نے اپنے والد سے بیان کیا انہوں نے ابن ابو عمیر ہے ، انہوں نے عبداللہ بن سنان ہے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ارشاد البیٰ " وسع کر سیم السموات والار ض " کے بارے میں بیان فرمایا کہ آسمانوں اور زمین اور ان دونوں کے درمیان جو کچے ہے وہ کرس میں ہے اور عرش وہ علم ہے کہ کوئی شخص اس کی طاقت و قدرت کی قدرت نہیں رکھا۔ (۳) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے یعقوب بن یزید نے تماد بن عیلی ہے ، انہوں نے دیلی سے ، انہوں نے فصیل بن بیار سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ تعالیٰ کے ارشاد " وسع کر سیم السموات والار ض " کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اے فصیل آسمان و زمین میں اور متام اشاء کرسی میں ہیں ۔

(٣) ہم سے احمد بن محمد بن یحیٰ عطار رحمہ اللہ نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن عیسیٰ سے انہوں نے تجال سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ارشاد ضداوندی " و سع کر سیم السموات والارض " کے بارے میں دریافت کیا کہ آسمان و زمین کی کرس سے زیادہ وسعت ہے یا کرس کی وسعت آسمان و زمین سے زیادہ ہے تو آپ نے فرمایا کہ کرس آسمان و زمین اور عرش سے وسیع ہے اور ہر ایک شے کرس میں ہے۔

(a) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ الند نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن ابان نے

حسین بن سعید سے بیان کیا ، انہوں نے فضالہ سے ، انہوں نے عبداللہ بن بکیر سے ، انہوں نے زرارہ سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو مبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے ارشاد الی وسع کر سیم السموات والارض "کے بارے میں سوال کیا کہ آسمان و زمین کری سے وسیع ہیں یا کری آسمان و زمین سے زیادہ وسعت رکھتی ہے ۔ " تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ ہراکی شے کری میں ہے ۔

### باب (۵۳) الله عزوجل نے مخلوق کو توحید کی قطرت پر پیدا کیا۔

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا انہوں نے احمد بن محمد بن عینی سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن سنان سے ، انہوں نے علاء بن فعنیل سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا ، علاء بن فعنیل نے کہا کہ میں نے آنجناب سے اللہ کے قول " فعطر ق الله التی فعطر الناس علیما " (سورة روم آیت سی دریافت کیا ، آپ نے علیما " (سورة روم آیت میں دریافت کیا ، آپ نے جواب دیا کہ اس سے مراد توحید ہے ۔

(۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے ابراہم بن ہاشم سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن ابو محمد بن ابو محمد الله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے " فعطر لا الله التی فعطر الناس علیما " کے متعلق دریافت کیا ۔آپ نے فرمایا کہ وہ توحید ہے ۔

(٣) ہم ہے محد بن موئی بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبییٰ بن عبید نے یونس بن عبدالرحمن سے بیان کیا ، انہوں نے عبداللہ بن سنان سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے آنجناب سے ارشاد ضدادند " فطرة الله المتی فطر الناس علیما " میں اس فطرة کے متعلق دریافت کیا ۔ آپ نے فرمایا کہ فطرت سے مراد اسلام ہے ۔ اللہ نے ان سے بیشاق لینے وقت توحید پر پیدا کیا اور مجر فرمایا کہ کیا میں جہارا رب نہیں ہوں اور اس بیشاق میں مومن اور کافر سب بی تھے ۔

(٣) ہم سے محمد بن حن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حن صفار نے ابراہیم بن ہاشم اور یعقوب بن یزید سے بیان کیا ، انہوں نے ابن فضال سے ، انہوں نے بکیر سے ، انہوں نے زرارہ سے ، انہوں نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اللہ کے فرمان " فعطر قالله التی فعطر الناس علیہ " کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ نے ان کو توحید پر پیدا کیا ۔

(۵) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے ابن فضال سے ، انہوں نے ابنوں نے محمد طلبی سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے قول البیٰ " فطر لا الله التی فطر الناس علیها " کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ نے ان کو توحید پر پیدا کیا ۔

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم ہے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا انہوں نے احمد اور عبداللہ ہے جو محمد بن عینیٰ کے دونوں بیٹے ہیں ، بیان کیا ، انہوں نے ابن مجبوب ہے ، انہوں نے علی بن رئاب ہے ، انہوں نے زرارہ ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے اللہ عزوجل کے قول " فطر لا الله التی فطر الناس علیها "ک بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ نے سب کو توحید پر پیدا کیا ۔

(ع) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے انہوں نے علی بن حسان واسطی ہے بیان کیا ، انہوں نے حسن بن یونس ہے ، انہوں نے عبدالرحمن بن کثیر جو امام جعفر صادق علیہ السلام کے غلام تھے ہے بیان کیا ، انہوں نے ابوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے اللہ کے قول " فطر تا اللہ التی فطر الناس علیها "کے بارے میں بیان کیا تو آپ نے فرمایا کہ اس سے مراد تو حید " محمد رسول اللہ آور علی امیرالمومنین ہیں ۔

(A) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ بیان کیا ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے احمد بن محمد سے ، انہوں نے والد سے ، انہوں نے عبداللہ بن مغیرہ سے انہوں نے ابن مکان سے ، انہوں نے زرارہ سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے عرض کیا کہ اللہ آپ کے ساتھ نیکی کرے اللہ نے قرآن مجمد میں " فعطر لا اللہ اللہ اللہ فطر الناس علیها " فرمایا ہے تو آپ نے فرمایا کہ اللہ نے ان کو بیٹات کے وقت اس کی معرفت پر کہ وہ ان کا رب ہے تو حمد پر پیدا کیا ۔ میں نے عرض کیا کہ کیا انہوں نے اس سے خطاب کیا ؟ اس نے بیان کیا کہ آپ نے غور کرنے کے لئے سر جھکایا مچر فرمایا کہ اگر الیما نہ ہوتا تو ان کو اس کا علم نہ ہوتا کہ کون ان کا رب ہے اور نہ وہ لینے رزق دینے والے کو جلنے ۔

(۹) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ بیان کیا ہم سے سعد بن عبداللہ نے انہوں نے ابراہیم بن ہاشم اور محمد بن حسین بن ابو خطاب اور یعقوب بن یزید سے بیان کیا ، ان سب نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے ابن ادسنہ سے ، انہوں نے زرارہ سے ، انہوں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ارشاد المی "حنفاء لله غیر مشرکین به " (الح ساس) " تم اللہ کے ساتھ کسی کو شرکی کئے بغیر خالص بن کر رہو " کے متعلق اور حنیفیہ کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ یہ وہ فطرت ہے کہ جس پر اللہ نے لوگوں کو پیدا کیا سے

اللہ کی تخلیق میں کسی قسم کی تبدیلی نہیں ۔ اور یہ بھی فرایا کہ اللہ نے ان کو معرفت پر پیدا کیا ، زرارہ نے کہا کہ میں نے اللہ عزوجل کے اس قول کے بارے میں دریافت کیا واخا خد ربک من بنی آدم من ظہور ہم ذریتھم و اشھد ہم علیٰ انفسھم الست بر بکم قالوا بلیٰ شھد فا (اعراف ۔ ۱۲) " اور (اے رسول وہ وقت بھی یاد دلاؤ) جب تمہارے پروردگار نے نی آدم کی پشتوں سے یہ عہد لیا کہ کیا میں تمہارا رب نہیں ہوں تو سب نے کہا کہ باں نم نے گوان کو بچنوایا اور ان کو اپن کاریگری دکھائی ۔ اور اگر ایسا نہ ہوتا تو کوئی اپنے رب کو نہ بچانا اور فرایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ واللہ واللہ علیہ واللہ عروبال اس کا فالق ہے اس کا قال ہو اسلم نے فرایا کہ ہر بچہ فطرت پر پیدا ہوتا ہو گوئی اپنے رب کو نہ بچانا اور فرایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ واللہ واللہ نے بیدا کیا تو وہ ضرور کمیں گے کہ اللہ عزورہا کیا ہے ۔ " و لئن مسالتھم من خلق السموات والار ض لیقو لن اللہ " (مورہ لامان ۔ ۲۵ اللہ علیہ اور اگر تم ان سے موال کرو کہ آسمائوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا تو وہ ضرور کمیں گے کہ اللہ نے بیدا کیا ۔ " ہم سے ابو الفات کی بعضر بن محمد بن ابراہیم سرندیبی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابوالفات محمد بن ابراہیم سرندیبی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابوالفان محمد بن عبداللہ بن بارون الرشیہ نے طاب میں انہوں نے کہا کہ ہم سے تحمد بن ابراہیم سرندیبی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابن ابوزی سے نافع سے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابن ابوزی سے نوال اللہ کی گواہی ہے اور چار ماہ بن وار ان کی دونے پر نہ مارہ کیونکہ ان کا رونا چار ماہ لا اللہ الا اللہ کی گواہی ہے اور چار ماہ بن وار ان کے دونے پر نہ مارہ کیونکہ ان کا رونا چار ماہ لا اللہ الا اللہ کی گواہی ہے اور چار ماہ بن والدین کے لئے دعا ہے ۔

#### باب (۵۴) بداء

(۱) میزے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے احمد بن محمد بن عییٰ سے بیان کیا ، انہوں نے جال سے ، انہوں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) اور ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہما السلام میں سے کسی ایک سے بیان کیا کہ اللہ عزوجل بدا، جسی کسی چیز سے عبارت نہیں کیا گیا ۔ جعفر صادق) علیہما السلام میں سے کسی ایک سے بیان کیا کہ اللہ غزوجل بدا، جسی کسی چیز سے محمد بن حسن صفار نے ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں بنے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے ابوب بن نوح سے بیان کیا ، انہوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ کی تعظیم و توقیر بدا، کی طرح نہیں کی گئ ۔ صادق) علیہ السلام سے بیان کیا ماجیلویہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے لیخ والد سے بیان کیا ، انہوں نے کمد بن مسلم سے ، انہوں نے محمد بن مسلم سے ، انہوں بے ہون کیا ، انہوں بے محمد بن مسلم سے ، انہوں بے محمد بن میں محمد بن میں محمد بن میں محمد بن میں محمد بن محمد

ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے کسی نبی کو مبعوث نہیں فرمایا تااینکہ اس نے ان سے تین باتوں پر عہد نہیں لے لیا ۔ (۱) اقرار عبودیت (۲) نظیر و ہم مثل سے انکار (۳) اور یہ کہ اللہ جس چیز کو جائے مقدم اور جس کو چاہے مؤخر کرے ۔

- (٣) اور ان ہی اسناد سے ہشام بن سالم اور حفص بن بختری اور ان دونوں کے علاوہ سے ، ابو عبدالله (امام جعفر اصادق) علیہ السلام سے اس آیت کے بارے میں روایت ہے مصحوا الله صایشاء ویشبت (الرعد ٣٩) " الله جس چیز کو چاہتا ہے محوکر دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے ثابت کرتا ہے ۔" تو اس نے کہا کہ آپ نے فرمایا کہ اور کیا اللہ جو چیز ہے اس کو محوکر دیتا ہے اور جو ابھی نہیں ہے کیا اس کو ثابت رکھتا ہے ؟
- (۵) ہم سے جمزہ بن محمد علوی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے خبر دی ، انہوں نے ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے مرازم بن حکیم سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ کسی نبی نے کبھی نبوت کا دعویٰ نہیں کیا جب تک کہ اس نے اللہ کے لئے پانچ باتوں کا اقرار نہیں کرلیا ۔ بدا، ، مشیت ، جود ، عبودیت ، اور اطاعت کا ۔
- (۱) ہم سے حمزہ بن محمد علوی رحمہ اللہ نے علی بن ابراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، انہوں نے ریان بن صلت سے ، انہوں نے ریان بن صلت سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے رضا (امام علی رضا) علیہ السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ نے کسی نبی کو کبھی مبعوث نہیں فرمایا مگر شراب سے حرام کرنے سے بعد اور یہ کہ وہ اس سے لئے بدا کا اقرار کرے ۔
- () ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران وقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن میعقوب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عیسیٰ سے بیان کیا ، انہوں نے یونس بن عبدالر حمن سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے محمد بن عیسیٰ سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ اگر لوگوں کو قول بدا، کے بارے میں اجر کا علم ہوجائے تو وہ اس کے بارے میں گفتگو کرنے میں کو تاہی نہیں برتیں گر
- (A) اور انہی اسناد کے ساتھ یونس سے ، منصور بن حازم سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ جو شے آج موجود ہے وہ گزشتہ کل میں اس کا علم اللہ کو نہ ہو ؟ آپ نے فرمایا نہیں ، جس نے یہ کہا اس نے اللہ کی توہین کی ۔ میں نے عرض کیا کہ آپ کے خیال میں جو کچھ ہے اور جو کچھ قیامت تک ہونے والا ہے کیا وہ اللہ کے علم میں نہیں ہے ؟ آپ نے فرمایا ۔ ہاں قبل اس کے کہ وہ خلق کرے اس کو علم ہونا

(٩) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن میعقوب

نے حسین بن محد بن عامر سے بیان کیا ، انہوں نے معلی بن محد سے ، انہوں نے کہا کہ عالم علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ اللہ کا علم کسیا ہے ؟ تو انہوں نے کہا کہ اس نے جانا اور چاہا ارادہ کیا اور اندازہ مقرر کیا اور معنبوطی سے (اس نے حکم دیا) بنایا ۔ اور بداء کیا بھر اس نے حکم کو نافذ کیا اور جو اس نے انداز، کیا اس کا حکم دیا ۔ اور اس کا اندازہ کیا جس کا ارادہ کیا ، پھر اس سے علم کی وجہ سے مشیت ہوئی اور مشیت کی وجہ سے ارادہ اس کے ارادہ سے تقدیر ، اس کی تقدیر سے قضاء اور اس کے قصاء سے اعضاء (نفوذ) ہے ۔ بس علم مشیت سے پہلے ہے اور مشیت دوسرے تمبر پر ہے ارادہ تسیرے نمبر پر ہے اور تقدیر حکم کے نافذ ہونے پر ۔ پھر اللہ تعالیٰ کے لئے بدا، ہے جس میں اس کو علم ہے کہ کب چاہے اور اسی میں اشیاء کی تقدیر کا ارادہ ہے ۔ جب اس کے حکم کا نفاذ ہوجاتا ہے تو پھر اس کے لئے بداء نہیں ہے ۔ معلوم کا علم اس کے وجود سے پہلے ہے اور پیدا شدہ چیز کی مشیت اس کی حقیقت و ذات سے پہلے ہے ۔ اور ارادہ مراد و مقصود کے بارے میں اس کے قیام سے قبل ہے ۔ اور ان معلومات کی تقدیر ظاہری اور قیام کے اعتبار سے الگ الگ اور جوڑ ملانے سے جہلے ہے ۔ اور قضاء کا نافذ ہونا نقین اور ائل ہے ان چیزوں پر جو جسم والی ہیں اور جن کا ادراک حواس کے ذریعہ رنگ ، خوشہو ، وزن اور پیماینہ سے ہوتا ہے اور ان زندہ و مردہ انسانوں ، جنوں ویرندوں ، درندوں اور ان کے علاوہ ان چیروں سے ہے جن کا ادراک حواس کے ذریعہ کیا جاتا ہے ۔ پس اللہ تعالیٰ کا اس میں بداء ہے جس کے متعلق کوئی حقیقت نہیں ہے ۔ پھر جب حقیقت مفہوم ادراک کردہ واقع ہوتا ہے تو بدا، نہیں ہوتا اور اللہ جو چاہتا ہے کرتا ہے ۔ اور علم کے ذریعہ اس نے اشیاء کے ہونے سے پہلے جانا اور مشیت کے ذریعہ ان کی صفات و حدود کو پہمانا اور ان کے ظاہر ہونے سے پہلے ان کو پیدا کیا اور ارادہ کے ذریعہ ان اشا. کی ذات کو ان کے مختلف رنگوں ، ان کی صفات و حدود کو ممیز (پہچان ۔ تمیز) کیا اور تعمیر سے ذریعہ ان کے اوقات کو مقرر کیا اور اس نے ان سے اول و آخر کو جانا اور قضاء سے ذریعہ لوگوں کے لئے ان کے مقامات کو ظاہر کیا اور ان پر ان کی رہممائی کی ۔ اور اعضاء کے ذریعہ ان کے اسباب و علل کی وضاحت کی ۔ اور ان کے کام کو ظاہر کیا ۔ اور یہی عزیز علیم کی تقدیر ہے ۔

محمد بن علی مولف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ اللہ نے اپی اطاعت پر ان کی مدد فرمائی ۔ بدا، وہ نہیں ہے کہ جسیا جاہل لوگ گمان کرتے ہیں کہ شرمندگی کا بدا، ہے ۔ اللہ اس سے کہیں بلند و بالا ہے لیکن ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم اللہ کے لئے بدا، کا اقرار کریں ۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ کسی شے کی تخلیق کی ابتدا، کرتا ہے بچر اس کو اس شے سے قبل خلق کردیتا ہے بچر اس شے کو معدوم کردیتا ہے اور دوسری شے کی تخلیق کی ابتدا، کرتا ہے ۔ یا وہ کسی امر کا حکم دیتا ہے اور دوسری شے کی تخلیق کی ابتدا، کرتا ہے ۔ یا وہ کسی امر کا حکم دیتا ہے اس خوہر کی وفات کا عدہ ۔ اور خدا وندعالم اپنے بندوں کو کسی السے وقت کی مثال شریعتوں کی تشیخ، تحویل قبلہ اور عورت کا شوہر کی وفات کا عدہ ۔ اور خدا وندعالم اپنے بندوں کو کسی السے وقت میں حکم نہیں دیتا ہے گر یہ کہ وہ جانتا ہے اس میں اس وقت ان کی بہتری ہے اور وہ ان کو اس کا حکم دیتا ہے اور اس

کو یہ بھی علم ہے کہ کسی دومرے موتی پر بندوں کی بہتری کے لئے اس کام ہے روک دے گا جس کے لئے وہ حکم کر چکا تھا ۔ پس جب ایسا وقت آئے گا تو جو ان کے لئے بہتر ہوگا وہ ان کو حکم دے گا ۔ تو جس شخص نے اللہ کے لئے اقرار کیا کہ وہ جو چاہتا ہے تخلیق کر دیتا ہے ، جس کو چاہتا ہے مقدم کرتا ہے اور جس کو چاہتا ہے مؤخر کرتا ہے اور جس کی جگہ چاہتا ہے تخلیق کر دیتا ہے ، جس کو چاہتا ہے مقدم کرتا ہے اور جس کو چاہتا ہے مؤخر کرتا ہے اور جسیا چاہتا ہے اور جس طرح چاہتا ہے حکم ویتا ہے ۔ تو اس نے بدا، کا اقرار کیا اور اللہ عزوجل کی عظمت کسی شے ہے اس اقرار ہے بنا کو نہیں اسکتی کہ اس کے لئے خلق و اس نے بدا، کا اقرار کیا اور اللہ عزوجل کی عظمت کسی شے ہے اس اقرار ہے ۔ اور بدا، وراصل یہوو کا رو ہے اس لئے امر ، تقد یم و تاخیر اور جو اشیا، نہیں ہیں ان کا اثبات اور جو ہیں ان کا محوکر نا ہے ۔ اور بدا، وراصل یہوو کا رو ہے اس لئے کہ ان کا کہنا ہے کہ اللہ کام ہے فارغ ہوگیا ۔ تو ہم نے کہا کہ اللہ کی ہر روز ایک الگ شان ہے ، وہ زندہ کرتا ہے ، مارتا ہے ، وہ رزق دیتا ہے اور جو چاہتا ہے کرتا ہے ۔ اور بدا، ندامت کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ وہ کسی امر کا ظاہر ہونا ہے ۔ وہ رزق دیتا ہے اور جو چاہتا ہے کرتا ہے ۔ اور جو گاہا کہا ارشاد ہے ۔ وہ روا ایک شخص من اللہ مالم یکو نوا یحتسبون " (سورة زمر ۔ آیت ۲۳) "اور ان پر اللہ کی طرف سے وہ ظاہر ہوا جو وہ گاہر ہوا ہو وہ سے سلہ رحی ظاہر کرتا ہے تو اللہ اس کی عمر میں انسافہ وہ این اس کی عربیں کی کردیتا ہے ۔ اور جب کسی بندہ سے زنا کے پاکدامن ہونے کا اظہار ہوتا ہے ۔ اور جب کسی ہندہ سے زنا سے پاکدامن ہونے کا اظہار ہوتا ہے ۔ اور اللہ اس کے رزق و عمر میں انسافہ فرما دیتا ہے ۔ اور جب اس بندہ سے زنا سے پاکدامن ہونے کا اظہار ہوتا ہے ۔ تو اللہ اس کے رزق و عمر میں انسافہ فرما دیتا ہے ۔ اور جب اس بندہ سے زنا سے پاکدامن ہونے کا اظہار ہوتا ہے ۔

(م) اور اسی وجہ سے امام صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ اللہ سے کوئی الیما بدا۔ نہیں ہوا جیما کہ میرے بیٹے اسمعیل کے جیما کہ میرے بیٹے اسمعیل کے بارے میں ہوا لیمن اللہ کے لئے کوئی الیما امر ظاہر نہیں ہو جسیا کہ میرے بیٹے اسمعیل کے بارے میں قاہر ہوا جبکہ مجھ سے پہلے اس کو موت آگئ تاکہ اس سے جان لیا جائے کہ وہ میرے بعد امام نہیں ہے۔

(۱۱) میرے لئے ابوحسین اسدیؓ کے طریقہ سے روایت کی گئ جس میں عجیب و غریب بات ہے اور وہ سے کہ امام (امام خعفر صادق) صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ کے لئے الیما بدا، واقع نہیں ہوا جسیا کہ میرے باپ اسمعیل کے بارے میں واقع ہوا جبکہ ان کے والد ابراہیمؓ نے ان کے لئے ذرع کا حکم دیا بچر اس کو ذرع عظیم سے بدل دیا ۔ اور صدیث میں دو وجوں کی بناء پر مجھے تامل ہے مگر ہے کہ میں نے اس کو لفظ بدا، کے معنی میں وارد کر دیا ہے اور اللہ ہی صدیث میں دو وجوں کی بناء پر مجھے تامل ہے مگر ہے کہ میں نے اس کو لفظ بدا، کے معنی میں وارد کر دیا ہے اور اللہ ہی سے درستی کی توفیق ہے۔

#### باب (۵۵) مشیت اور اراده

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد سے بیان کیا ، اس نے اپنے والد سے اس نے محمد بن ابو عمیر سے ، اس نے عمر بن اذہنے سے ، اس نے محمد بن مسلم سے ، اس نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے وریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ مشیت حادث ہے ۔

(۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے جعفر بن محمد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے عبداللہ بن میمون قداح سے ، انہوں نے جعفر بن محمد سے بیان کیا کہ علی علیہ السلام سے کہا گیا کہ ایک شخص مشیت کے بارے میں السین واللہ گرامی (محمد باقر علیہم السلام) سے بیان کیا کہ علی علیہ السلام سے کہا گیا کہ ایک شخص مشیت کے بارے میں گفتگو کرتا ہے تو آپ نے فرمایا کہ اس کو میرے پاس لے کر آؤ۔ تو اس کو بلایا گیا ۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا کہ اے اللہ کے جس طرح بابا پیدا کیا یا تو نے جس طرح چاہا ، اس نے جواب دیا کہ اس نے جس طرح جاہا ۔ آپ نے فرمایا کہ وہ جب چاہے جھے کو پیدا کردے یا جب تو چاہے ، اس نے کہا کہ جب وہ چاہے ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ کیا اللہ جھے کو بابا کہ جب وہ چاہے ۔ آپ نے فرمایا کہ کیا اللہ جھے کو بابا سالام نے واللے کرتا ہے وہ جس طرح چاہے داخل کردے ۔ محمد باقر علیہ جس طرح چاہے داخل کردے ۔ محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ علی علیہ السلام نے اس سے کہا کہ اس کے علاوہ تو کچہ اور کہتا تو میں تیری آنگھیں پھوڑ دیتا ۔

(٣) انہی اسناد کے ساتھ کہا گیا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام یا ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام کے پاس نبی امیہ کے گروہ کا ایک فرد مطین آیا تو ہم محماط ہوگئے اور ہم نے اس سے کہا کہ اگر تو پوشیدہ ہے تو ہم کہیں گے کہ وہ یہاں نہیں ہیں ۔ وہ کہنے لگا کہ تم ان سے اجازت لو کیونکہ رسول اللہ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ الله عزوجل پر کہنے والے کی زبان کے نزدیک اور ہر ہاتھ پھیلانے وائے کے قریب ہے ۔ پس یہ کہنے والا کچھ کہنے کی قدرت نہیں رکھتا کہ وہ جو اللہ چاہے اور یہ ہاتھ بڑھانے والا اس کی استطاعت نہیں رکھتا کہ وہ اپنے ہاتھ کو پھیلائے گر وہ جو اللہ چاہے اور یہ ہاتھ بڑھانے والا اس کی استطاعت نہیں دریافت کیا اور وہ ان کے ذریعے گر وہ جو اللہ چاہے ۔ سب وہ آپ کے پاس آیا بھر اس نے چند اشعار کے بارے میں دریافت کیا اور وہ ان کے ذریعے ایمان لایا اور رخصت ہوگیا۔

(۷) ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن سعید ہمدانی نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن حسن بن علی ابن فضال نے انہوں نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے مروان بن مسلم سے ، انہوں نے ثابت بن ابوصفہ سے ، انہوں نے سعد خفاف سے ، انہوں نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے داؤد علیہ السلام پر وحی نازل فرمائی کہ اے داؤد تم بھی چاہتے ہو اور

میں بھی چاہتا ہوں اور وہی ہوتا ہے جو میں چاہتا ہوں۔ آگر تم اس کو تسلیم کرلو جو میں چاہتا ہوں تو میں تم کو وہ عطا کردوں گا جو تم چاہتے ہو۔ اور اگر تم اس چیز کو تسلیم نہیں کروگے جو میں چاہتا ہوں تو تم جس کو چاہتے ہو اس کے بارے میں میں تم کو تعب و مشقت میں بھلاکردوں گا بھر وہی ہوگا جو میں چاہتا ہوں۔

(۵) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ حضرت رضا (امام علی رنسا) علیہ السلام نے فرمایا کہ مشیت اور ارادہ افعال کی صفات میں سے ہیں ۔ پس جس نے بیا گمان کیا کہ اللہ ازل سے مرید اور چاہنے والا نہیں ہے تو وہ موحد نہیں ہے ۔

(۱) ہم ہے والد محترم اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الند عہما نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد بن عیسیٰ ہے ، انہوں نے احمد بن محمد بن ابو نصر بزنطی ہے ، انہوں نے ابوالحسن رضا (امام علی رضا) علیے السلام ہے بیان کیا کہ میں نے ان ہے عرض کیا کہ ہمارے بعض اصحاب جبرے قائل ہیں اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ وہ استطاعت و قدرت رکھتا ہے تو آپ نے بھے نے فرمایا کہ لاہے ابن آدم مری مشیت ہے لیخ بو چاہتے ہو ہوجاتا ہے اور میری قوت کی بدولت تم میرے فرائش ادا کرتے ہو اور میری توت کی وجہ ہے تم کو معصیت اور گناہ پر قوت عاصل ہوتی ہے میں نے تم کو سننے والا ، ویکھنے والا توی بنایا ہے ۔ تم کو جو نیکی پہنچتی ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے ۔ اس بنا ، پر کو جو برائی پہنچتی ہے وہ حہاری ذات کی طرف سے ہے ۔ اس بنا ، پر میں تم سے حہاری نیکیوں سے اولی ہوں اور تم اپن برائیوں کی وجہ سے بھے سے اولی ہو ۔ اور اس وجہ سے جو میں کرتا ہوں اس کی باز پرس نہیں ہو سکتی اور لوگوں سے باز پرس کی جائے گی ۔ میں نے تمہارے لئے ہر وہ شے جو تم چاہتے ہو سلیق سے رکھ دی ہے۔

() ہم سے ہمارہ و والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین بن ابو خطاب نے بیان کیا ، انہوں نے جعفر بن بشیر سے ، انہوں نے عرز می سے ، انہوں نے ابوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ حضرت علی علیہ السلام کا قنبر نامی ایک غلام تھا جو ان سے شدید محبت کرتا تھا ہے جب علی علیہ السلام باہر تشریف لے جاتے تو وہ ان کے پیچے تلوار لے کر چلتا تھا تو آپ نے ایک رات اس کو دیکھ لیا تو اس سے فرمایا کہ قنبر تم کو کیا ہوا ہے ، قنبر نے جواب دیا کہ میں آپ کے پیچے پیچے چلتا ہوں ، اب امیرالمومنین آپ بھی لوگوں کو احجی طرح جانتے ہیں تو میں آپ کی وجہ سے خوف کھاتا ہوں ۔ علی علیہ السلام نے فرمایا کہ انہوں کے قنبر نے کہا آسمان والوں یا زمین والوں کے مقابلہ میں نگہبانی کرتے ہو ، قنبر نے کہا آسمان والوں سے تو نہیں بلکہ زمین والوں سے بچانا چاہتا ہوں ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی اجازت کے بغیر زمین والے بھی پر

ذراس بھی قدرت نہیں پاکتے ۔ لہذاتم لوث جاؤتو وہ والی آگئے ۔

(۸) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ عطار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ عطار نے بیان کیا ، انہوں نے ابن انہوں نے ابن انہوں نے ابن سنان سے ، انہوں نے ابنوں کیا ، اس نے کہا کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ نے مشیت کو اشیاء سے وہلے خلق فرمایا بھر اشیاء کو مشیت کے ذریعے پیدا گیا ۔

(9) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن معبد سے ، انہوں نے درست بن ابو منصور سے ، انہوں نے فصیل بن سیار سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے سنا کہ وہ فرماتے تھے کہ اللہ نے چاہا اور ارادہ کیا اور شہ پسند کیا اور نہ راضی ہوا ۔ اس نے کسی چیز کے نہ ہونے کو علم کے مطلق تعلق سے چاہا اور اسی طرح ارادہ کیا ۔ اور یہ بھی پسند نہیں کیا کہ اس کے لئے کہا جائے کہ وہ تین کا تعیرا ہے اور نہ وہ اپنے بندوں کے کفر پر راضی ہوا ۔

سرکشی پر مواخذا (گرفت) نہیں کروں گا اور تیری طاقت سے زیادہ بچھ کو تکلیف نہیں دوں گا اور نہ میں تیری قدرت و طاقت سے زیادہ بار امانت اٹھوانے کی کوشش کروں گا ۔ میں خود بچھ سے راضی ہوں اس چیز سے جو تو لینے گئے میری ذات پر راضی ہے ۔ میں جچھ پر عذاب نازل نہیں کروں گا مگم اس چیز پر جو تونے کیا ہے ۔

ہم سے تمیم بن عبداللہ بن تمیم قرشی نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ بیان کیا میرے والد نے انہوں نے احمد بن علی انصاری سے بیان کیا انہوں نے الی صلت عبدالسلام بن صالح ہروی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ایک ون مامون (رشیر) نے علی بن موسیٰ الرضا (امام علی رضا) علیهم السلام سے دریافت کیا کہ اے فرزند رسول اس ارشاد الهیٰ " ولو شاء ربك لامن من في الارض كلهم جميعا أفانت تكرلا الناس حتى يكونوا مومنين O وما كان لنفس ان تو من الا باذن الله " (يونس - ٩٩-١٠) " اكر تيرا پروردگار عاميا تو زمين ير سب ك سب ایمان لے آتے ۔ کیا تم لوگوں کو زبردستی مومن بنانا چاہتے ہو ۔ اور کسی نفس کو یہ حق حاصل نہیں کہ وہ اللہ کی اجازت کے بغیر ایمان لے آئے ۔ " تو امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ میرے والد بزرگوار موسیٰ بن جعفر نے لینے والد گرامی جعفر بن محد سے انہوں نے اپنے والد گرامی محد بن علی سے ، انہوں اپنے والد گرامی علی بن حسین سے ، انہوں نے الين پدر كرامي حسين بن على سے ، انہوں نے الين پدر عالى قدر على ابن ابوطالب عليه السلام سے بيان كيا كه مسلمانوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عرض کیا کہ یارسول اللہ اگر آب ان لوگوں پر اسلام قبول کرنے کے لئے زبردستی کرتے تو ہماری تعداد بڑھ جاتی اور ہم اپنے دشمنوں کے مقابلہ میں قوی ہوجاتے تو رسول اللہ نے فرمایا کہ میں ا کے ایسی بدعت میں نہیں پڑنا چاہتا جو اللہ نے میرے لئے کسی چیز میں پیدا نہیں کی اور ند میں بیکار باتوں میں پڑنے والا ہوں تو اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا کہ اے محمد ا اگر مہارا اللہ جاہتا تو روئے زمین پر سب لوگ برائے پناہ اور دنیاوی مجوری ایمان لے آتے جس طرح وہ آخرت میں عذاب و خوف کو دیکھ کر ایمان لائے ۔ اور اگر میں ان سے ساتھ اس طرح کر تا تو وہ ثواب و روح کی مستحق نہیں ہوتے ۔ مگر میں چاہتا تھا کہ وہ محتار اور مجبوری کے تبخیر ایمان لاتے تاکہ وہ میری قدر و مزرت ، کرامت اور جنت الخلد میں ہمیشہ رہنے کے حقدار تھہریں ۔ کیا تم لوگوں کو مجبور کرتے ہو کہ وہ مومن ہوجائیں ۔ لیکن اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد گرامی و **ما ک**ان لنفس ان تو من الا باذن الله " ان پر ایمان کو*عمرام* كرنے كے لئے نہيں ہے ليكن اس كے معنى يہ ہيں كه كسى نفس كے لئے يه مناسب نہيں كه وہ بغير الله مے اؤن كے ایمان لائے ۔ اور اس کا اذن اس نفس کے لئے ایمان کا حکم ہے جب تک وہ مکلف و عبادت کنندہ رہے اور تکلیف و عبادت کے زوال کے وقت اس کا ایمان کی پناہ چاہتا ہے ۔ تو مامون (رشیر) نے کہا کہ اے ابوالحن آپ نے میری مشکل حل فرمادی ۔ اللہ آپ کی ہر مشکل حل فرمائے ۔

ا) ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے محمد

بن سحی عطار اور احمد بن اوریس نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن احمد بن سحی بن عمران اشعری سے ، انہوں نے ابراہیم ین ہاشم سے انہوں نے علی بن معبد سے ، انہوں نے درست سے ، انہوں نے فعنل بن بیبار سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ چاہے کہ میں اس چیز پر استطاعت رکھوں جس پر وہ نہ چاہے کہ میں اس کو کروں ۔ اس نے کہا کہ میں نے ان کو کہتے ہوئے سنا کہ اس نے چاہا اور ارادہ کیا اور نہ پسند کیا اور نه راضی ہوا ۔ اس نے چاہا کہ اس کائتات میں کوئی شے اس کے علم کے بغیر نہ ہو ، اس طرح اس نے ارادہ کیا اور اس نے پیند نہیں کیا کہ اس کے لئے کہا جائے کہ وہ تین کا تبییرا ہے اور ینہ دہ اپنے بندوں کے لئے کفریر راضی ہوا ۔ ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الله عظما نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار اور احمد بن ادرایس نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن احمد بن یحیٰ بن عمران اشعری سے بیان کیا ، اشعری نے کہا کہ ہم سے بیفوب بن یزید نے علی بن حسان سے ، انہوں نے اسمعیل بن ابی زیاد شعیری سے ، انہوں نے ثور بن پزید سے ، انہوں نے خالد بن سعدان سے ، انہوں نے معاذ بن جبل سے ، انہوں نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ عليه وآله وسلم نے فرمایا که علم سبقت لے گیا اور قلم لکھتے کشک ہو گیا اور تحقیق کتاب و رسولوں کی تصدیق سے مشیت خداوندی نافذ ہو گئ اور اللہ کی طرف سے سعادت ہے اس کے لئے جو ایمان لایا اور پرمیزگار بنا اور اس شخص کے لئے شقاوت ہے جس نے مومنین کی اللہ کی ولایت اور مشر کین سے برات کی تکذیب کی بھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلمہ وسلم نے فرمایا کہ میں این حدیث کو اللہ سے روایت کرتا ہوں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے ابن آدم تو میری مشیت کی وجہ سے جو اپنے لئے چاہتا ہے خواہش کرتا ہے اور تو میرے ارادہ کی بدولت اپنے نفس کے لئے جو ارادہ کرتا ہے ، اور تو میری نعمت کے فضل کی وجد سے ، میری معصیت پر قوی ہو گیا اور میری حفاظت ، مدد اور عافیت کی وجد سے تو نے میرے فرائض کو اداکیا تو میں جھے سے تیری نیکیوں کے مقابلہ میں اولیٰ ہوں اور تو اپنی برائیوں کی وجہ سے مجھ سے اولیٰ ہے ، پھر تیری طرف میری طرف سے خیر ہے اس چیز کے لئے جو میں نے بدا، کو شروع کیا اور میری طرف سے جھے تک شرہے جس کی جرا، تونے منتخب کی ہے اور جھے پر میرے احسان کی وجہ سے تو میری اطاعت پر قوی ہوا اور تو مجھ سے سو . ظن رکھ کر میری رحمت سے مایوس ہوگیا ۔ پس میرے لئے حمد ہے اور کھلے طور پر جھے پر جمت و دلیل ہے اور تیری نافرمانی و گناہ کی وجہ سے میرے لئے راہ ہے ۔ اور میری طرف سے احسان کے طور پر تیرے لئے جڑا، خیر ہے ۔ میں ججھ کو عبيه كرنے كے لئے نہيں يكاروں كا اور تيرے تكبر ير مواخذہ نہيں كروں كا اور تيرى طاقت سے زيادہ جھے كو تكلف نہيں دوں گا اور میں جھے سے بار امانت اتنا ہی اٹھواؤں گا جتنا تیرا نفس اقرار کرے گا۔ میں جھے سے اتنا ہی راضی ہوں جتنا تو محے سے راضی ہے ۔

#### باب (۵۶) استطاعت الهيٰ

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن عینی سے بیان کیا ، انہوں نے ابوعبداللہ برقی سے ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ابو شعیب صالح بن خالد محالی نے بیان کیا ، انہوں نے ابو سلیمان جمال سے ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ابو شعیب صالح بن خالد محالی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا سے ، انہوں نے کہا کہ انہوں نے کہا کہ میں نے آنجناب سے کچے استطاعت کی بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ استطاعت کا میرے کلام اور نہ میرے آبا۔ واجداد کے کلام سے تعلق ہے ۔

اس كتاب كے مصنف فرماتے ہيں كہ مراداس سے يہ ہے كہ نہ ميں اور نہ ميرے آبا، واجداد كے كلام ميں ہے كہ م اللہ كے لئے كہيں كہ وہ مستطيع ہے جيماكہ حضرت علييٰ كے زمانہ كے لوگوں نے كہا هل يستطيع ربك ان ينزل علينا مايدة من السماء " (المائدہ -آيت ١٢) " كيا آپ كا پروردگار قدرت ركھتا ہے اس پركہ وہ ہمارے لئے خوان نعمت نازل فرمائے ۔"

(۲) ہم سے عبداللہ بن محمد بن عبدالوہاب نے نیٹاپور میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن فضل بن مغیرہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابہوں نے کہا کہ مغیرہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بالا کہ ہم سے بالا کیا ، انہوں نے محمد بن حسین بن ابو فطاب سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن ابو حسین قرینگی سے ، انہوں نے ابوعبداللہ جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیماالسلام سے روایت بیان کی کہ انہوں نے فرمایا کہ کوئی بندہ فاعل و متحرک نہیں ہو تا لیکن اس کے ساتھ اللہ کی طرف سے استطاعت ہوتی ہے اور اللہ کی طرف سے تطلیف استطاعت کے بعد واقع ہوتی ہے اور وہ کی فعل کا مکلف نہیں ہو تا گر وہ مستطیع ہو تا ہے ۔

(۳) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن المبد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن بن حسن بن المبد بن المبرہ بن وارہ وہ کی فعل کا مکلف نہیں ہو تا کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن حسن بن محمد بن ولی و بوارہ ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے کہا کہ بھے سے حزہ بن حران نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھی سے اللہ کیا تو انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھی سے حزہ بن حران نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھی سے خرہ بن حران کے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھی سے دو میں سوال کیا تو انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بیل کہ اللہ آپ کے اللہ اللہ کہ وہو جواب نہیں بہنی سے کہا نہ جو کہ حبارے دل میں ہے وہ تم کو نقصان نہیں بہنیا ہے گہ میرے دل سی ہے وہ تم کو نقصان نہیں بہنیا گا ۔ میں نے عرض کیا کہ اللہ آپ کہ وہو کہ تہارے دل میں ہے وہ تم کو نقصان نہیں بہنیا کے حسین کیا ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے بندوں کو استطاعت و طاقت کے اعتبار میں بے کہ بیا ہو ہ تم کو نقصان نہیں بہنیا گا ۔ میں بے کہ نین بیا ہے ۔ ابی وہ اس میں سے کہ نہیں کرتے ہیں مگر اللہ کے ارادہ ، مشیت ، اور اس کے قضاء و قدار کی مدد سے سے مطلف بنایا ہے ۔ ابی وہ تم کو نقصان نہیں کر دی کی مدد سے مطلف بنایا ہے ۔ ابی وہ تم کو نقصان نہیں کو قضاء و قدار کی مدد

سے کرتے ہیں ۔آپ نے فرمایا کہ یہی اللہ کا وہ دین ہے جس پر میں اور میرے آبا. و اجدادیا اس جیسا کہا ۔

اس كتاب كے مسنف فرماتے ہیں كہ اللہ كى مشیت اور اس كا ارادہ اطاعت میں ہے جو اس كا امر اور رنسا ہے ۔ اور گناہوں میں ان سے نہی كى گئ ہے جس پر زجر (ڈانٹ مچھئكار) اور تحذير (ڈرانا) ہے ۔

(٣) میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی الند عظما نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا ، صباح الحذا ، نے کہا کہ زرارہ نے میں مربی موجودگی میں آپ سے سوال کیا کہ کیا آپ کو معلوم ہے کہ اللہ نے اپن کتاب میں ہم پر کیا فرض کیا ہے اور کس جیز سے ہم کو موال ہے اور کس جیز سے ہم کو موال ہے اور بحس سے ہم کو روکا ہے اس جیز سے ہم کو روکا ہے اس بھی مستطیع بنایا ہے ۔ تو آپ نے فرایا ہاں یہ درست ہے ۔

(۵) ہم سے احمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن انہوں نے کہا کہ ہم سے میرے والد نے احمد بن محمد بن عیبیٰ سے ، انہوں نے علی بن حکم سے ، انہوں نے عبداللہ بن بکیر سے ، انہوں نے حمزہ بن حمران سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ ہماری کچھ باتیں ہیں جس کے متعلق ہم گفتگو کرتے رہتے ہیں ۔ انہوں نے فرمایا کہ بیان کرو ۔ اس نے کہا کہ ہم کہتے ہیں کہ اللہ نے حکم دیا ، نہی فرمائی اور مدت و آثار کو ہر نفس کے لئے جو مقدر کیا اور ارادہ کیا لکھ دیا اور ان کو امرونہی کی تعمیل کرنے کی استطاعت اور قوت بخشی لیکن جب وہ اس کے منافی اس کو ترک کردیں گے تو اس کی استطاعت و قوت کی فرمانبرداری سے جو صادر ہوگا وہ بحت ہوگا کچر آئے نے فرمایا کہ یہی حق ہے جب کہ تم اس کے غیر کی طرف نہ پلاو۔

(۱) ہم ہے میرے والد اور محمد بن حسٰ بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم ہے سعد بن عبداللہ اور عبداللہ ابن جعفر حمیری نے احمد بن محمد بن علیٰ ہے ، انہوں نے حسٰ بن علی بن فضال ہے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے ابو جمید مفضل بن صالح ہے ، انہوں نے محمد بن علی طلبی ہے ، انہوں نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ لوگوں کو بغیران کی گنجائش اور قدرت کے کوئی حکم نہیں دیا گیا ، پھر لوگوں کو ہر شے کے عاصل کرنے کا حکم دیا گیا تو وہ اس کی قدرت و قوت رکھتے ہیں اور جو لوگ اس کی قوت نہیں رکھتے تو وہ اس سے نجات بافتہ ہیں لیکن لوگوں کے لئے اس میں خیر نہیں ہے ۔

(٤) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین بن ابو خطاب سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحسن رضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے استطاعت کے بارے میں موال کیا تو آپ نے فرمایا کہ بندہ

چار باتوں کی وجہ سے استطاعت رکھ سکتا ہے ۔ (۱) کوئی عدم مانع نہ ہو (کسی قسم کی تنگی نہ ہو) (۲) صحت جسمانی ہو (۳) اعضاء صحیح و سالم ہوں (۳) اور النہ تعالیٰ کی طرف سے اسباب نازل ہونے والے ہوں ۔ وہ کہنے لگا کہ میں آپ کے قربان جاؤں آپ نے میرے لئے استطاعت کی تشریح فرمادی ۔ آپ نے فرمایا کہ بندہ کو کسی قسم کی تنگی نہ ہو ، صحت جسمانی ہو ، اعضاء صحیح و سالم ہوں ، وہ زنا کرنا چاہتا ہو لیکن اس کو کوئی عورت نہ ملے بعد میں وہ اس کو مل جائے یا تو وہ خود کو اس عمل سے بچائے رکھے جسیاکہ حصرت یوسف نے خود کو روکا یا خود کو اپنے اور ارادہ کے درمیان آزاد چھوڑ دے بھر زنا کرے تو وہ زانی کہلائے گا اور اس نے کسی دباؤ کی وجہ سے اللہ کی اطاعت نہ کی ہو اور نہ غلبہ کی بناء پر اس نے گناہ کہیا ۔

(A) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم ہے حسین بن حسن بن ابہوں نے اسمعیل بن جابر ابہوں نے حسین بن سعید ہے ، انہوں نے تعاو بن عسیٰ ہے ، انہوں نے حسین بن محابر ہے ، انہوں نے ابہوں نے ابہوں نے فرایا کہ اللہ نے مخلوق کو پیدا کیا تجر اس کو علم ہوا کہ وہ اس کی طرف ہمنے والے نہیں ہیں ، ان کو حکم دیا اور روکا بحر اس نے ان کو کسی شے کا حکم نہیں ویا گریہ کہ تعمیل حکم کے لئے ان کے واسطے راہ پیدا کی اور کسی شے ہے نہیں روکا گر اس نے زن کو کسی شے کا حکم نہیں دیا گریہ کہ تعمیل حکم کے لئے ان کے واسطے راہ پیدا کی اور کسی شے ہے نہیں روکا گر اس کے ترک کرنے کے لئے راہ کالی ، اور تمام مخلوق اس کے لینے اور چھوڑنے میں اللہ کی اجازت بینی اس کے علم کے بنیے قدرت نہیں رکھتے تھے ۔ (۹) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے حسین بن حسن بن طیار ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے حسین بن حسن بن کم طیار ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہم ہے حسین بن حمن بن کم طیار ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہم ہے حسین بن حمن اور عبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام ہے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد و قد کم کانوا ید عون الی السجو د و ہم سالمون (القلم سس) ، اور وہ تجدہ کرنے کے لئے بلائے جاتے حالائلہ وہ سالم تھے ، کہ من کے بران مراد ہیں ، ان کو جس امر کے کرنے اور کیا گیا تھا ، اور اس کو پورا کرنے کی قوت رکھتے تھے جس ہے ان کو ردکا گیا تھا ، اور اس وجہ ہے ان کی شرک کی ہے تھرآپ نے فربایا کہ کوئی شے ایسی نہیں ہے کہ جس کے بارے میں حکم دیا گیا اور جس ہے ان کو منع کیا گیا ، گیا ، اور اس حاس میں امتحان اور فیصلہ ثواب یا عماب ہے ۔

(م) ہم سے میرے والد اور محمد بن موئ بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ اور عبداللہ بن جعفر ممیری نے بیان کیا ، ان دونوں نے احمد بن محمد بن عین سے ، انہوں نے حسن بن محبوب سے ، انہوں نے محمد بن مسلم سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اس آیت کے متعلق دریافت کیا " و لله علی الناس حج البیت من استطاع الیہ

سبیلا "" (آل عمران - ۹۰) " اور اللہ کے لئے لوگوں پر خانہ کعبہ کا فج واجب ہے جو راستہ طے کرنے کی استظامت سکتے ہوں ۔ آپ نے فرمایا کہ یہ اس کے لئے ہے جو استظامت کے ساتھ فج کرتا ہے ۔ میں نے عرض کیا کہ فج کس پر فرض کیا گہ وہ شرمندگی محسوس کرے وآپ نے فرمایا وہ اس شخص کے لئے ہے جو استظامت رکھتا ہے ۔

(۱۱) ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمها اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن عبداللہ نے امہوں نے محمد بن عبداللہ نے امہوں نے محمد بن عبداللہ نے امہوں نے محمد بن ابوں سے ، انہوں نے محمد بن ابوں نے محمد بن ابوں نے محمد بن ابوں نے محمد بن ابوں نے محمد بنان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ جس پر جج فرض کیا گیا ہے وہ اگر چہ ناک کئے ، دم کئے گدھے پر ہو بجر وہ الکار کرے تو وہ ان لوگوں میں سے جو جج کی استطاعت رکھتا ہے۔

(۱۲) ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحم اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے اسعد بن عبداللہ نے احمد بن عبیل سے ، انہوں نے سعید بن جتاح سے ، انہوں نے عوف بن عبداللہ ازدی سے ، انہوں نے ایخ بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ استطاعت کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ انہوں نے وہ کچھ کیا جو دین کی گراہیوں کی مثالیں ہیں تو میں نے عرض کیا کہ ہاں آپ بجا فرما رہے ہیں ۔ ان لوگوں کا خیال ہے کہ استطاعت نہیں ہوتی ہے گر فعل اور ارادہ عال فعل کے وقت نہ کہ اس کے قبل ہوتی ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ اس کروہ نے شرک کیا ۔

(۱۳) میرے والد رحمہ اللہ نے ہم سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیعقوب بن یزید سے ،
انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے اس شخص سے جس نے ہمارے اصحاب سے روایت کی ، اس نے ابوعبداللہ
(امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے ان کو کہتے ہوئے سنا کہ کوئی بندہ فاعل نہیں ہوتا ، مگر وہ مستطیع ہوتا ہے اور وہ کھی فاعل نہیں ہوسکتا اس وقت تک کہ اس کو استطاعت عاصل نہ ہو۔

ع من حارت میرے والد رحمہ اللہ نے ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے لینے والد سے انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے لینے والد سے انہوں نے ہشام بن حکم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ اللہ کے اس ارشاد و لله علی الناس حج البیت من استطاع الیه سبیلا سے کیا مراد ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ جو شخص صحح البدن (صحت مند) اور شکی ذہن سے خالی ہو ، اس کے لئے زادراہ اور سواری ہے سے فرمایا کہ جو شخص صحح البدن (صحت مند) اور شکی ذہن سے خالی ہو ، اس کے لئے زادراہ اور سواری ہے سے کہا کہ ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمما اللہ نے بیان کیا ان دونوں نے کہا کہ ہم سے

(۱۵) ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رسما اللہ سے بیان میان ودوں سے ہا سے اسلام سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد بن علیل سے ، انہوں نے عبداللہ بن محمد حجال اسدی سے ، انہوں نے شعلبہ بن میمون

(19)

سے ، انہوں نے عبدالاعلی بن اعین سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اس آیت " لو کان عرضا قريبا وسفرا قاصدا لاتبعوك ولكن بعدت عليهم الشقة و سيحلفون بالله لواستطعنا لخرجنا معكم يهلكون انفسهم والله يعلم انهم لكاذبون " (التوبه ٢٦٠) " أكر فائده قریب اور سفر آسان ہو تا تو یہ مہاری پروی کرتے لیکن ان بر مشقت سفر اٹھانا بعید ہو گیا اور یہ اللہ کی قسمیں کھا کر کہنے کے کہ اگر ہم میں استطاعت وقوت ہوتی تو ہم تہارے ساتھ چلتے ۔ وہ این جانوں کو ہلاکت میں ڈال رہے ہیں اور اللہ کو معلوم ہے کہ وہ جھوٹ بول رہے ہیں " کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ لوگ استطاعت رکھتے تھے اور وہ چاہتے تھے کہ اگر فائدہ قریب ہوتا اور سفرآسان ہوتا تو وہ الیسا کرتے ۔

ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمما الله فے بیان کیا ، ان دونوں فے کہا کہ ہم سے (PI) سعد بن عبدالله نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عبییٰ نے علی بن عبدالله سے ، انہوں نے احمد بن محد برق سے بیان کیا ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اس آیت " سیحلفون بالله لواستطعنا لخرجنا معكم يهلكون انفسهم والله يعلم انهم لكاذبون " ك متعلق دريافت كياتو آپ نے فرمایا کہ اللہ نے ان کے قول " " لو استطعنا لخر جنا معکم " کو جمونا قرار دیا ہے (کو جھٹلایا ہے) -حالانکه وه اس سفر کی استطاعت رکھتے تھے ۔

ہم سے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمهما الله نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد بن علیٰ سے ، انہوں نے علی بن عبداللہ سے ، انہوں نے محمد بن ابو عمیرسے ، انہوں نے ابوالحن حذا، سے ، انہوں نے معلی بن خنیس سے ، انہوں نے بیان کیا کہ سی نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ کے قول " وقد کانوا یدعون الی السجود وهم سالمون " (القلم - ٣٣) " اور وہ سجدے کے لئے بلائے جاتے تھے حالانکہ وہ صحح و سالم تھے ۔" سے کیا مراد ہے ؟ آپ نے فرمایا اور وہ استطاعت رکھنے والے لوگ تھے ۔

ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد بن عبييٰ ، محمد بن عبدالحميد اور محمد بن حسين بن ابوخطاب سے بيان كيا ، ان سب نے احمد بن محمد بن ابونصر سے ، انہوں نے ہمارے بعض اصحاب سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ انجناب نے فرمایا کہ بندہ فاعل اور متحرک نہیں ہوسکتا مگریہ کہ الله تعالیٰ کی طرف سے اس کے ساتھ استطاعت ہو اور الله کی طرف سے تکلیف استطاعت کے بعد واقع ہو پس وہ فعل کا مکلف اس وقت ہوگا جبکہ وہ مستطع ہو ۔ ہم سے میرے والد رضی الله عنه نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبدالله نے احمد بن محمد بن

عینی سے بیان کیا ، انہوں نے حسین بن سعید سے ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے ابہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ نے بندوں کو کسی فعل کی تکلیب مشقت کا مکلف نہیں بنایا اور نہ ان کو کسی شے سے منع کیا تا اینکہ ان کو استطاعت نہ دیدی پھر ان کو امرونہی فرمائی ۔ پس بندہ اس پر عمل کرنے والا اور نہ ترک کرنے والا ہوسکتا ہے مگر امرونہی ، اخذ (لینا) و ترک (چھوڑنا) اور قبض (مکیبت) و بسط (دسترس) سے پہلے استطاعت نہ ہو ۔

(۲۰) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ الله نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار فنے احمد بن محمد بن حسن صفار نے احمد بن محمد بن عسیٰ سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن حکم سے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے سلیمان بن خالد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ سی نے ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیه السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ بندہ سے قبض و بسط نہیں ہوتا تاوقتیکہ قبض و بسط کے لئے مہلے سے استطاعت نہ ہو ۔

(۲۱) میرے والد رجمہ اللہ نے ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے محمد بن حسین سے بیان کیا ، انہوں نے ابوب سے میداللہ بن مسکان سے ، انہوں نے ابوبسیر بیان کیا ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے آنجناب کو فرماتے ہوئے ساکہ جب کہ کچے لوگ ان کی موجودگی میں تمام افعال حرکات کے بارے میں ایک دوسرے سے مناظرہ کررہے تھے تو آپ نے فرما یا کہ فعل سے قبل استطاعت رکھا فعل سے قبل استطاعت ہے ۔ اللہ تعالیٰ کسی کو قبض و بسط کا حکم نہیں دیتا ہے مگر وہ بندہ اس فعل کی استطاعت رکھا

(۲۲) میرے والد رحمہ اللہ نے ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیعقوب بن یزید سے ، انہوں نے مروک بن عبید سے ، انہوں نے ہمارے اصحاب میں سے ایک شخص سے جس کا نام عمرو تھا ، سے جس نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ میرے خاندان کے لوگ قدری گروہ سے تعلق رکھتے ہیں ، وہ کہتے ہیں کہ ہم کو قدرت حاصل ہے کہ ہم ایسا ویساکام کرسکتے ہیں اور ہم کو اس کی بھی استطاعت ہے کہ ہم وہ کام نہ کریں ۔ تو ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس سے کہو کہ کیا تم میں استطاعت ہے کہ جو تم کو ناپند ہے اس کو یاد نہ کرو اور جو تم پند کرتے ہو اس کو نہ بھول جاؤ ۔ بس اگر وہ کیے نہیں تو اس نے لیخ قول کو ترک کردیا اور اگر وہ یہ کہ ہاں تو تم اس سے کبھی کلام نہ کرنا کیونکہ اس نے ربو بیت کا دعویٰ کیا ۔

(۲۳) ہم سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو الخیر صالح بن ابو حماد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابو خالد مجستانی نے ان سے علی بن یقطین کے بیان کیا ، انہوں نے ابوابراہیم (امام موسی کاظم) علیہ السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ امیرالمومنین علیہ

السلام کوفہ میں ایک جماعت کے پاس سے گزرے کہ وہ قدر کے بارے میں ایک دوسرے سے جھگڑا کررہ تھے۔ تو آپ نے گروہ کے کلام کرنے والے سے فرمایا کہ کیا تم اللہ کی مدد سے ، یا اللہ کی معیت سے یا اللہ کے بغیر استطاعت رکھتے ہو ، تو اس کو معلوم ہی نہیں ہوا کہ اس کے خلاف کیا اعتراض ہوا۔ امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر تمہارا یہ خیال ہے کہ تم اللہ کی مدد سے استطاعت رکھتے ہو تو بھراس امر میں تم کو کوئی الزام نہیں اور اگر تم یہ خیال کرتے ہو کہ تم اللہ کے ساتھ اس کی سلطنت میں شریک ہو۔ اور اگر تم اللہ کے ساتھ استطاعت رکھتے ہو تو اس خیال کی وجہ سے گویا اس کے ساتھ اس کی سلطنت میں شریک ہو۔ اور اگر تم اللہ کے ساتھ استطاعت رکھتے ہو۔ تو تم نے اللہ کے علاوہ رہو بست کا دعویٰ کردیا۔ تو وہ گفتگو کرنے والا شخص کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین ایسا نہیں ہے بلکہ میں اللہ کی مدد سے استطاعت رکھتا ہوں تو تو وہ گفتگو کرنے والا شخص کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین ایسا نہیں ہے بلکہ میں اللہ کی مدد سے استطاعت رکھتا ہوں تو حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر تم اس کے علاوہ کچھ اور کہتے تو میں جہاری گردن اڑا دیتا۔

(۱۲۳) ہم سے احمد بن محمد بن یحی عطار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیعقوب بن یزید سے بیان کیا ، انہوں نے حماد بن عینی سے ، انہوں نے حمیز بن عبداللہ سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میری امت سے نو امور اٹھائے گئے ہیں (۱) خطا (۲) نسیان (بھول) (۳) جبرواکراہ (۲) جس کی طاقت نہ رکھتے ہو (۵) جس کا علم نہ ہو (۱) جس کی طرف مصطرکے گئے ہوں (۵) حسد (۸) غصہ و طیش (۹) خلق کے بارے میں وسوسہ کی سوچ بچار جس کو ہونٹوں نے ذریعہ ادا نہیں کیا جائے ۔

(۲۵) ہم سے تمیم بن عبداللہ بن تمیم قریشی رحمہ اللہ نے فرغانہ میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بچھ سے میرے والد نے انہوں نے احمد بن علی انصاری سے ، انہوں نے عبدالسلام بن صالح ہروی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مامون نے (ایام) رضا علیہ السلام سے اس ارشاد الهیٰ کے بارے میں وریافت کیا الذین کانت اعینهم فی غطاء عن ذکری وکانو الا یستطیعون سمعا (الکہف ۱۹۰۰) جن کی آنکھیں میرے ذکر سے پردہ میں تھیں اور وہ سننے کی استطاعت نہیں رکھتے تھے ۔ " تو آپ نے فرمایا کہ آنکھ کا پردہ ذکر سے نہیں روکتا ہے اور ذکر آنکھوں سے نہیں دیکھا جاتا ہے گر اللہ عزوجل نے کافروں کو ولایت علی بن ابی طالب علیہ السلام کے بارے میں اندھوں سے مشابہ (تشہیہ) قرار دیا ہے کیونکہ وہ اس کے بارے میں ارشاد نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بار سمجھتے تھے اور سننے کی طاقت نہیں رکھتے تھے ۔ کیونکہ وہ اس کے بارے میں ارشاد نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بار سمجھتے تھے اور سننے کی طاقت نہیں رکھتے تھے ۔ مشکلات کو دور رکھے ۔ مامون (رشیہ) کہنے لگا کہ آپ نے میری مشکل حل فرمادی ، اللہ آپ سے مشکلات کو دور رکھے ۔

#### باب (۵۷) استلاء اور اختبار (انتخاب)

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے احمد بن ادریس نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن احمد بن یحییٰ بن عمران اشعری سے ، انہوں نے محمد ابن سندی سے ، انہوں نے عمران اشعری سے ، انہوں نے انہوں نے انہوں نے ابہوں نے ابہوں نے ابہوں نے درایا کہ جو بھی قبض وبط ہے اس میں اللہ کی طرف سے احسان اور ابتگا، (آزمائش) ہے ۔

(۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن علیل بن علی بن علی بن انہوں نے محمد بن علیل بن علید سے ، انہوں نے یونس بن عبدالر حمن سے ، انہوں نے حمزہ بن محمد طیار سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا انہوں نے فرمایا کہ قبض وبسط میں سے کچھ نہیں ہوتا مگر اس میں اللہ کی مشیت ، قضا اور ابتا کم بوتی ہے ۔

(٣) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن محمد بن خالد سے ، انہوں نے ابو انہوں نے ابو انہوں نے انہوں نے ابو انہوں نے انہوں نے ابو انہوں نے انہوں نے انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا انہوں نے فرمایا کہ کوئی شے نہیں ہے جس کے بارے میں اللہ نے جس کا حکم دیا ہے یا جس سے منع کیا ہے ، اس میں قبض و بسط ہو مگر اس میں اللہ عزوجل کی طرف سے اسلاء اور قضاء ہے ۔

# باب (۵۸) خوشبختی اور بد بختی

اور ان کو اس سے صلاحیت قبول سے نہیں روکا اس لئے کہ اللہ کا علم تعدیق کی حقیقت سے کہیں اولیٰ ہے لی اس کے علم میں ان کے بارے میں جو جہلے سے علم تھا ، انہوں نے اس کی موافقت کی اگرچہ ان کو قدرت حاصل تھی کہ وہ درمیانی حالت میں آجاتے جو ان کو اللہ کی معصیت سے نجات دیدیتی اوریہی مقصد و معنی "شا، ماشا، " (اس نے چاہا جو چاہا) اوریہی راز اور امر ہے جس کا عزم کیا گیا ہے ۔

(۲) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین بن ابی خطاب سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن اسباط سے ، انہوں نے علی بن اسباط سے ، انہوں نے علی بن ابو حمزہ سے ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اس ارشاد الهیٰ کے بارے میں بیان کیا "قالوا ر بنا غلبت علینا شقو تنا " (المومنون - ۱۹) " انہوں نے کہا کہ اے ہمارے رب ہم برہماری بد بختی نے غلبہ بالیا ۔ "آپ نے فرمایا کہ وہ اپنے اعمال کی وجہ سے بد بخت ہوئے ۔

(m) ہم سے شریف ابوعلی محمد بن احمد بن محمد بن عبداللہ بن حسن بن حسین بن علی بن الحسین بن علی بن ابوطالب علیم السلام نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن محمد بن قتیبہ نیشاپوری نے فضل بن شاذان سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس ارشاد کے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں اللہ علیم السلام سے دریافت کیا کہ شقی وہ ہے جو اپنی مال کے شکم میں شقی ہو اور سعید وہ ہے جو اپنی مال کے شکم میں سعید ہو ۔ تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ شقی وہ ہے جس کا علم اللہ کو ہو اور وہ اپنی مال کے شکم میں ہو کہ وہ اشقیاء کے اعمال کرے گا اور سعید وہ شخص ہے کہ اللہ کو علم ہے کہ اگرچہ وہ مال ک شکم میں ہے کہ وہ نیک لوگوں جسے اعمال کرے گا اور سعید وہ شخص ہے کہ اللہ کو علم ہے کہ اگرچہ وہ مال کے شکم میں ہے کہ وہ نیک لوگوں جسے اعمال کرے گا - میں نے آئجناب سے عرض کیا کہ جی کر یم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس ارشاد کا کیا مطلب ہے ، عمل کرو کیونکہ ہر ایک کے لئے آسانی و کامیابی ہے جس کے لئے وہ اس کی عبادت کریں اور ان کو اس لئے پیدا نہیں کیا کہ وہ اس کی عبادت کریں اور ان کو اس لئے پیدا نہیں کیا کہ وہ اس کی عبادت کریں اور ان کو اس لئے پیدا نہیں کیا کہ وہ اس کی عبادت کریں ہر ایک کے لئے وہ اس کی عبادت کریں ہر ایک کے لئے جو شخلی کیا گیا ۔ آسان بنا دیا گیا ہے ۔ پس ہلاکت ہے اس شخص کے لئے جس میں عبادت کریں ہر ایک کے لئے جو شخلی کیا گیا ۔ آسان بنا دیا گیا ہے ۔ پس ہلاکت ہے اس شخص کے لئے جس میں عبادت کریں عبائے تاریکی کو فضیلت دی ۔

(٣) میرے والد رجمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد بن خالد سے بیان کیا ۔ انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے نفز بن سوید سے ، انہوں نے یحییٰ بن عمران علی سے ، انہوں نے معلی ابو عثمان سے ، انہوں نے علی بن حنظلہ سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے کہ آنجناب نے فرمایا کہ (کبھی الیما ہوتا ہے کہ) بھلائی و نیکی کرنے والوں کے ساتھ شقی لوگوں کا طریقہ کار برتا جاتا ہے تو لوگ کہنے لگتے ہیں کہ وہ ان جسیا ہے

بلکہ وہ ان ہی لوگوں میں سے ہے پھر نیک بختی اس کی تلافی مافات کرتی ہے اور کبھی وہ شقی لوگوں کے ساتھ نیک لوگوں کی راہ طے کرتا ہے تو لوگ کہنے لگتے ہیں کہ وہ ان لوگوں سے کتنا مشابہ ہے ۔ بلکہ وہ انہی میں سے ہے پھر وہ بد بختی پالیتا ہے ۔ بیشک علم الهیٰ میں جو سعید ہے اگر چہ دنیا میں اس کے لئے اونٹنی کے دوبارہ ووہے جانے کی طرح کچھ باتی ہے ۔ باتی نہ رہے تو اس کے لئے سعادت کی مبر نگادی جاتی ہے ۔

(۵) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے یعقوب بن یزید سے بیان کیا ، انہوں نے صفوان بن یحیٰ سے ، انہوں نے منصور بن عازم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آنجناب نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے سعاوت اور شقاوت کو مخلوق کی پیدائش سے قبل خلق کیا ، پھر علم الهیٰ میں جو سعید ہے تو اللہ اس سے کبھی دشمیٰ و نفرت نہیں کرتا اور اگر پھر وہ عمل بد کرے تو اس سے عمل کو نفرت نہیں دیکھتا ہے اور اس شخص کو دشمیٰ کی نگاہ سے نہیں دیکھتا ہے اور اس شخص کو دشمیٰ کی نگاہ سے نہیں دیکھتا ہے اور اس شخص شفی ہے تو اس سے کبھی مجبت نہیں کرتا اور اگر وہ نکی عمل کرے تو وہ اس کے عمل کو مجبوب سبھتا ہے اور اس سے نفرت کرتا ہے تو اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے تو اس سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے تو اس سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے تو اس سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے تو اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے تو اس سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے دو تا سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے دو تا سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو تا سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے دو تا سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے دو تا سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو تا سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے دو تا سے کبھی نفرت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی عبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی محبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی عبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی عبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی عبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی عبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی عبت نہیں کرتا ہے دو دہ اس سے کرتا ہے دو دہ اس سے کرتا ہے دو دہ اس سے کبھی عبت نہیں کرتا

(۱) ہم ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار اور سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ایوب بن نوح نے محمد بن ابو عمیر ہے بیان کیا ، انہوں نے ہشام بن سالم ہے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کے بارے میں بیان کیا " واعلموا ان الله یحول بین المعر ء وقلبه " (الانفال سهر) " اور جان لو کہ اللہ آدی اور اس کے قلب کے درمیان حائل ہوجاتا ہے ۔" آپ نے فرمایا کہ اللہ آوی کے درمیان اور اس بات کے درمیان حائل ہوجاتا کہ وہ جانتا ہے کہ باطل حق ہے ۔ اور یہ بھی کہا گیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ آدی اور اس کے قلب کے درمیان موت کے ذریعہ حائل ہوجاتا ہے ۔ اور ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ بندہ کو شقاوت سے سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت سے شقاوت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعادت کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعاد کی طرف منتقل کردیتا ہے اور اس کو سعاد کی طرف منتقل کی طرف کردیتا ہے اور اس کو سعاد کی طرف کردیتا ہے کو کو کو کی کو کردیتا ہے کو کو کردیتا ہے کردیتا ہے کو کردیتا ہے کردیتا ہے کو کردیتا ہے کردیتا

## باب (۵۹) جبراور ذمه داری سونین کی نفی

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیعقب بن یزید سے بیان کیا ، انہوں نے حماو بن عیسیٰ سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آمجناب نے فرمایا کہ اللہ نے مخلوق کو خلق کیا بھر اس کو علم ہوا کہ وہ سب اس کی طرف رخ کرنے والے نہیں ہیں اور اس نے ان کو امرونہی فرمائی بھر اس نے ان کو کسی شے کے بارے میں حکم نہیں دیا گرید کہ اس کے حصول کے لئے راستہ مقرر نہیں کیا ۔ اور کسی شے سے منع نہیں کیا گر اس کے چھوڑنے کا راستہ ان کو بتا دیا وہ کسی شے سے حصول و ترک کے لئے ان کے اذن کے محتاج تھے۔

(۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن عیسیٰ سے ، انہوں نے یونس بن عبدالرحمن سے ، انہوں نے حفص بن قرط سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے کہ آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے یہ خیال کیا کہ اللہ برائی اور فحش باتوں کا عکم دیا ہے تو اس نے اللہ پر جھوٹ بولا جس نے یہ خیال کیا کہ خیراور شرائلہ کی مشیست کے بغیر ہوتے ہیں تو اس نے اللہ کو اس کے علبہ و اقتدار سے نارج کردیا اور جس نے یہ خیال کیا کہ گناہ اللہ کی قوت کے بغیر ہوتے ہیں تو اس نے اللہ پر جھوٹ بولا تو اللہ اس کو جہم میں داخل کر دے گا ۔ خیر اور شرسے مراد صحت اور مرض بر جھوٹ بولا تو اللہ اس کو جہم میں داخل کر دے گا ۔ خیر اور شرسے مراد صحت اور مرض بے ۔ اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے و فبلو کم بالشر والنحیر فتنة (الانہیا ، ۔ ۳۵) " اور ہم تم کو خیر و شرمیں فتنہ کی غرض سے آزماتے ہیں ۔ "

(m) ہم سے محمد بن موئ بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے احمد بن ابوعبداللہ برقی سے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے یونس بن عبدالر حمن ہے ، انہوں نے کسی ایک کے علاوہ ابوجعفر (امام محمد باقر) اور ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہما السلام سے دریافت کیا کہ ان دونوں نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اپن بخلوق پر زیادہ رحم کرنے والا ہے اس سے کہ وہ اپن مخلوق پر گناہوں کی وجہ سے جبر کرے پھر ان پر ان کو عذاب دے اور اللہ غالب و عزیز تر ہے اس سے کہ وہ کسی اور کو چاہے پھر وہ نہ ہو ۔ اس نے کہا کہ پھر ان دونوں حضرات نے فرمایا کہ ہاں دونوں حضرات نے فرمایا کہ ہاں اس سے وسیع تر ہے ۔

(٣) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسن بن متیل نے احمد بن ابوعبداللہ سے ، انہوں نے علی بن حکم سے ، انہوں نہ ہشام بن سالم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ

السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ زیادہ کریم ہے اس لئے کہ وہ لوگوں کو ان کی طاقت سے زیادہ مکلف بنائے ۔ اور اللہ غالب ترہے اس سے کہ اس سے اقتدار میں وہ ہو جس کو وہ نہیں چاہتا ہے ۔

(۵) ہم سے علی بن عبداللہ وراق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر ابن بطہ نے بیان کیا ۔

کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حین صفار اور محمد بن علی بن مجبوب اور محمد بن حسین بن عبدالعریز نے بیان کیا ۔

انہوں نے احمد بن محمد بن عینی سے ، انہوں نے حسین بن سعید سے ، انہوں نے حماد بن عینی جہی سے ، انہوں نے عبداللہ سے رواہت کی کہ آپ نے فرمایا کہ لوگ قدر عرب بن عبداللہ سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے رواہت کی کہ آپ نے فرمایا کہ لوگ قدر کے بارے میں تین طرح کے ہیں ۔ ایک کا خیال یہ ہے کہ اللہ نے لوگوں کو نافرمانی پر مجبور کیا ہے تو اس نے اللہ پر اس کے عکم میں ظلم کیا لیں وہ کافر ہے ۔ اور ایک کا خیال ہے کہ امر ان کو تفویفی (اللہ کی مشیت بندوں کی افعال سے غیر متعلق ہے ، کے قائل) کر دیا ہے تو اس نے اللہ کو اس کے غلبہ میں گرور کر دیا وہ بھی کافر ہے اور ایک کا خیال یہ ہے کہ اللہ نے لوگوں کو ان کی طاقت کے مطابق مکلف بنیا ہے اور جس کی وہ طاقت نہیں رکھتے ہیں اس کا مکلف نہیں بنایا اور جب وہ احسان کرتا ہے تو وہ اللہ کی حمد کرتا ہے اور جب وہ برائی کرتا ہے تو اللہ معفرت کرتا ہے تو یہ بنایا ہو ہے بنایا اور جب وہ احسان کرتا ہے تو وہ اللہ کی حمد کرتا ہے اور جب وہ برائی کرتا ہے تو اللہ سے طلب معفرت کرتا ہے تو یہ بنایا اور جب وہ احسان کرتا ہے تو وہ اللہ کی حمد کرتا ہے اور جب وہ برائی کرتا ہے تو اللہ سے طلب معفرت کرتا ہے تو یہ برائی کرتا ہے تو اللہ سے طلب معفرت کرتا ہے تو یہ برائی کرتا ہے تو اللہ بیں ۔

(۲) ہم سے علی بن عبداللہ وراق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے اسمعیل بن سہل سے بیان کیا ، انہوں نے عثمان بن عینی سے ۔ انہوں نے محمد بن عجلان سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ اللہ نے امر کو بندوں کے سپرد فرمایا ہے تو آپ نے فرمایا کہ اللہ بہت زیادہ کر یم ہے اس سے کہ وہ امر کو بندوں کے سپرد کردے ۔ میں نے عرض کیا تو اللہ نے بندوں کو ان سے افعال پر مجبور کرے بھر اس کے تو آپ نے فرمایا کہ اللہ بہت زیادہ عدل کرنے والا ہے اس سے کہ وہ بندہ کو اس کے فعل پر مجبور کرے بھر اس کو عذاب میں بسلا کرے ۔

(ع) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن خالد نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے سلیمان بن جعفر جعفری سے ، انہوں نے ابوالحنن رضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے بیان کیا کہ اس نے کہا کہ ان کے سامنے جر اور تفویض (اللہ کی مشیت کا دخل بندوں کے افعال میں نہ ماننے والا) کا تذکرہ کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ کیا میں نے اس کے بارے میں تم کو اصل اور بنیاد نہیں بتائی کہ تم اس کے بارے میں اختلاف نہیں کرو گے اور نہ کسی سے جھگڑا کرو گے مگر تم نے اس کی مخالفت کی ۔ ہم نے عرض کیا کہ اس کے بارے میں آپ کی رائے کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت جمرو اکراہ سے نہیں کی جاتی ہے اور نہ غلبہ کے دریعہ اس کی نافرمانی کی جاتی ہے اور نہ اس نے بندوں کو اپنی سلطنت میں آزاد چھوڑ دیا ہے ۔ وہ مالک ہے اس کا خریعہ اس کی نافرمانی کی جاتی ہے اور نہ اس نے بندوں کو اپنی سلطنت میں آزاد چھوڑ دیا ہے ۔ وہ مالک ہے اس کا

جس نے ان کو مالک بنایا ہے اور وہ قادر ہے اس پر جن کو اس پر قادر بنایا ہے ۔ پس اگر بندے اس کی اطاعت سے قسف اٹھائیں تو اللہ اس سے روکنے والا اور نہ اس سے منع کرنے والا ہے ۔ اور اگر بندوں نے اس کی معصیت کا پھل عکما تو وہ چاہے کہ ان کے اور اس فعل کے درمیان حائل ہوجائے اور اگر وہ حائل نہ ہو اور ان لوگوں نے اس کام کو کیا تو وہ ایسی ذات نہیں ہے کہ جس میں اس نے ان کو واضل کر دیا ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ جس شخص نے اس کلام کے حدود کو ضبط کیا تو اس نے اپنے مخالف سے جھگڑا کیا ۔

(A) ہم ہے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن عبداللہ کونی نے ختیس بن محمد ہے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن یحی خزاز ہے ، انہوں نے مفضل بن عمر ہے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا کہ کوئی جروتفویض نہیں مگر یہ کہ دو امروں کے درمیان ایک امر ہے وہ کیا ہے ، آپ نے فرمایا کہ درمیان ایک امر ہے وہ کیا ہے ، آپ نے فرمایا کہ اس کی مثال ایک آدمی کی ہی ہے جس کو تم نے معصیت پر دیکھا تو تم نے اس کو منع کیا بحر بھی وہ نہ رکا تو تم نے اس کو چھوڑ دیا تو اس کو چھوڑ دیا تو تم نے اس کو چھوڑ دیا تو تم نے اس کو جھوڑ دیا تو تم نے اس کو معصیت کیا ۔ تو اس نے جب حہاری بات نہیں قبول کی تو تم نے اس کو چھوڑ دیا تو تم وہ شخص نہیں ہو جس نے اس کو معصیت کا عکم دیا ۔

(۹) ہم ہے محمد بن ابراہیم بن اسحاق مؤدب رجہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے احمد بن علی انصاری نے عبدالسلام بن صالح ہروی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوالحن علی بن مویٰ بن جعفر (امام علی رضا) علیہم السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ جس نے جبر کے بارے میں کہا تو اس کو ذکات ند دو اور ند اس کی شہادت قبول کرو ۔ بیشک اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی گنجائش کے خلاف تکلیف نہیں دیتا ہے اور ند اس کی طاقت سے زیادہ بار ڈالتا ہے ۔ اور بہر نفس این ذمہ داری سے زیادہ حاصل کرتا ہے اور ند کوئی شخص دوسرے کا بار اٹھاتا ہے ۔

(4) ہم سے جعفر بن محمد بن مسرور رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن محمد ابن عامر نے معلی بن محمد بھری سے بیان کیا ، انہوں نے حس بن علی وضاء سے انہوں نے ابوالحن رضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے آپ سے یہ کہ کر سوال کیا کہ کیا اللہ نے امر کو بندوں کے سپرد کردیا ہے ؟ آپ نے جواب دیا کہ اللہ اس سے کہیں بڑھ کر ہے ۔ میں نے عرض کیا کہ کیا گناہوں پر مجبور کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ اللہ اس سے زیادہ عادل اور حاکم (عاقل) ہے بھر آپ نے فرمایا کہ اللہ اللہ عزوجل فرمانا ہے کہ اے ابن آدم! میں تیری نیکیوں کے مقابلہ میں جھے سے اولی وافضل ہوں اور تو اپنی برائیوں کی وجہ سے بھے سے اولی ہونے میری دی ہوئی قوت سے گناہ

(۱۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے احمد بن ادریس نے محمد بن احمد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم

ے ابو عبداللد رازی نے حسن بن حسین لولوی سے بیان کیا ، انہوں نے ابن سنان سے ، انہوں نے مبرم سے بیان کیا ، انبوں نے کہا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ تم اس چیز کے بارے میں بتاؤ جس میں اعتماف کیا اس شخص نے کہ جس سے تم نے ہمارے دوستوں کو چھچ چھوڑ دیا۔ تو مہزم نے کہا کہ جبر اور تفویض (مرادیہ ہے کہ مشیت بندوں کے افعال سے غیر متعلق ہے) کے بارے میں آیٹ نے فرمایا کہ تم بھے سے سوال کرو ۔ میں نے کہا کہ كيا الله في بندوں كو معاصى ير مجبور كيا ب ؟ آي في فرمايا كه الله ان كے لئے اس سے زيادہ قادر بے -اس في كما كه مس نے عرض کیا کہ کیا ان کی طرف تفویف کردیا ہے ؟ آیا نے فرمایا کہ اللہ ان پر اس سے زیادہ قادر ہے ۔ اس نے کما کہ مچر میں نے عرض کیا کہ یہ کونسی چیز ہے اللہ آپ کو نیکی دے ؟ وہ کہنے نگا کہ آپ نے لینے ہاتھ کو دو مرتبہ یا تین مرحبہ النا پلنا مجر فرمایا کہ اگر میں اس کے بارے میں تم کو جواب دوں تو تم کافر ہوجاؤ کے ۔ (یا تم منکر ہوجاؤ گے) ، ہم سے احمد بن ہارون فامی رضی الله عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبدالله ابن جعفر (H)حمیری نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابراہیم بن ہاشم نے علی بن معبد سے ، انہوں نے حسین بن خالد سے ، انہوں نے ابوالحن علی بن موئ الرف الام علی رضا) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے آپ سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول لوگ تشہیمہ اور جر کی بات کو ہماری طرف شوب کرتے ہیں اس وجہ سے کہ وہ آپ کے آبائے كرام ائمه عليم السلام سے احاديث سے اس بارے ميں روايت كيا گيا ہے - تو آپ نے فرمايا كه اے ابن خالد! تم مجھے باؤ کہ وہ احادیث جو تشہید و جر کے بارے میں میرے آباد اجداد سے بیان کی گئ ہیں ، زیادہ ہیں یا وہ احادیث زیادہ ہیں جو نی صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے اس بارے میں روایت کی گئ ہیں ؟ تو میں نے عرض کیا کہ وہ احادیث زیادہ ہیں جو اس بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مروی ہیں ۔آپ نے فرمایا کہ لوگوں کو بیہ کہنا چاہئیے کہ رسول اللہ تشہيہ و جبرے بارے میں فرماتے تھے ۔ تو میں نے عرض کیا کہ لوگ یہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ نے اس کے لئے الک لفظ نہیں کہا بلکہ اس کے برخلاف روایت کیا گیا ہے ۔آب نے فرمایا بھر تو انہیں کہنا جاہئیے کہ میرے آباؤاجداد علیهم السلام نے اس کے بارے میں کچے نہیں فرمایا بلکہ اس کے برخلاف روایت کیا گیا ہے ۔ مجرآب نے فرمایا کہ جس نے تشہیبہ و جبرے بارے میں کہا تو وہ کافر مشرک ہے اور ہم دنیا و آخرت میں اس سے بری ہیں ۔ اے ابن خالد ؟ تشہیبہ و جبر ك بارك ميں ان عالى حفرات نے ہمارے نام سے حدیثیں وضع كى ہیں جنہوں نے مظمت البيٰ كو محفايا ہے ۔ جس نے ان سے محبت کی تو انہوں نے ہم سے بغض برتا اور جنہوں نے ان سے بغض رکھا تو انہوں نے ہم سے محبت کی - جنہوں نے ان سے دوستی کی ، انہوں نے ہم سے دشمن کی اور جنہوں نے ان کو دشمن گردانا تو انہوں نے ہم سے دوستی کی - جس نے ان سے تعلق رکھا ۔ اس نے ہم سے قطع تعلق کیا ۔ اور جس نے ان سے قطع تعلق کیا وہ ہم سے مل گیا ۔ اور جس نے ان سے اعراض کیا اس نے ہمارے ساتھ حن سلوک کیا ۔ اور جس نے ان کے ساتھ مہربانی کی اس نے ہم سے

روگردانی کی ۔ اور جس نے ان کا اکرام واحترام کیا اس نے ہماری توہین کی جس نے ان کی بے عزتی کی اس نے ہماری عرت و توقیر کی ۔ جس نے ان کو قبول کیا ۔ اس نے ہم کو رد کیا اور جس نے ان کو رد کیا اس نے ہم کو قبول کیا ۔ جس نے ان کے ساتھ برائی کی ۔ اور جو ان کے ساتھ برائی سے پیش آیا اس نے ہمارے ساتھ اچھائی کی ۔ اور جس نے ان کو جھوٹا مجھا اس نے ہمارے ساتھ اچھائی کی ۔ اور جس نے ان کو جھوٹا مجھا اس نے ہماری تصدیق کی ۔ جس نے ان کو کچھ دیا اس نے ہم کو محروم کردیا ۔ اور جس نے ان کو محروم کیا تو گویا اس نے ہم کو کھھ دیا ۔ اور جس نے ان کو محروم کیا تو گویا اس نے ہم کو کھھ دیا ۔ اور جس نے ان کو محروم کیا تو گویا اس نے ہم کو کھھ دیا ۔ اور جس نے ان کو محروم کیا تو گویا اس نے ہم کو کھھ دیا ۔ اور جس نے ان کو محروم کیا تو گویا اس نے ہم کو کھھ دیا ۔ اور جس نے ان کو محروم کیا تو گویا اس نے ہم کو کھھ دیا ۔ اے ابن خالد ا جو بھی ہمارا شیعہ (پیرو) ہو تو وہ ان کو اپنا سرپرست اور مددگار نہ بنائے ۔

### یاب (۹۰) الله کے احکامات ، قدر ، فتنہ ، رزق ، نرخ اور ان کی مدت

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بیعقوب بن یزید نے ابن ابو عمیر سے بیان کیا ، انہوں نے جمداللہ بن سلیمان یزید نے ابن ابو عمیر سے بیان کیا ، انہوں نے جمیل بن دراج سے ، انہوں نے زرارہ سے ، انہوں نے عبداللہ بن سلیمان سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ قضاء و قدر اللہ کی مخلوق کی دو قسمیں ہیں اور اللہ مخلوق میں جو چاہتا ہے زیادہ کردیتا ہے ۔

(۲) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے ابراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن معبد سے ، انہوں نے درست سے ، انہوں نے ابن ادسنی سے ، انہوں نے ابراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن معبد سے ، انہوں نے درست سے ، انہوں نے ابن ادسنی سے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ میں آپ پر قربان جاؤں آپ قضاء وقدر کے بارے میں کیا فرماتے ہیں ؟ انہوں نے فرمایا کہ میرا یہ کہنا ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ جب قیامت کے دن بندوں کو جمع کرے گا تو وہ ان سے اس چیز کے بارے میں دریافت کرے گا جس کا ان سے عہد لیا تھا اس جبر کے بارے میں سوال نہیں کرے گا جو ان پر قضاء سے متعلق ہے۔

(٣) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عینی نے محمد بن خالد برقی سے بیان کیا ، انہوں نے عبدالملک بن عنترہ شیبانی سے ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے لینے داوا سے ، انہوں نے کہا کہ ایک آومی امیرالمومنین کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے قدر سے آگاہ فرملیئے ۔ انہوں نے کہا کہ ایک ہرا سمندر ہے تو تم اس میں عوطہ نہ لگاؤ ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے قدر سے آگاہ فرملیئے تو آپ نے فرمایا کہ وہ ایک تاریک راستہ ہے جمہیں اس پر چلنا نہیں چاہئے ۔ اس نے پھر کہا کہ امیرالمومنین آپ کھے قدر کے متعلق بتائے ۔ وہ شخص کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے قدر کے بارے میں بتائیے ۔ آپ نے فرمایا کہ وہ راز فداوندی ہے تم کو اس کے بارے میں مشقت برداشت نہیں کرنی چاہئیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے راز فداوندی ہے تم کو اس کے بارے میں مشقت برداشت نہیں کرنی چاہئیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے راز فداوندی ہے تم کو اس کے بارے میں مشقت برداشت نہیں کرنی چاہئیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے اس کے بارے میں مشقت برداشت نہیں کرنی چاہئیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے میں بیائیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے میں مشقت برداشت نہیں کرنی چاہئیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے میں مشقت برداشت نہیں کرنی چاہئیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھے میں میں مشقت برداشت نہیں کرنی چاہئیے ۔ وہ کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین آپ کھی

قدر کے بارے میں آگاہ فرمایے تو امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا تم نے کمی وجہ سے اس وقت انگار کیا تو میں تم سے سوال کرتا ہوں کہ تم بھے کو بتاؤ کہ کیا اللہ کی رحمت بندوں کے لئے ان کے اعمال سے قبط ہے یا بندوں کے اعمال اللہ کی رحمت سے بہطے ہیں اس آدمی نے جواب دیا کہ اللہ کی رحمت بندوں کے لئے ان کے اعمال سے قبل ہے ۔ تو امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ تم سب کوڑے ہو کر لینے بھائی کو سلام کرو کیونکہ وہ مسلمان ہوگیا ہے طالانکہ وہ کافر تھا ۔ راوی نے بیان کیا کہ وہ آوی تعودی دور جاکر پلٹا اور کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین کیا ہم قیام و قعود اور قبض و بط میں مشیت اولی سے متعلق ہیں امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ بیشک تم مشیت کے بارے میں بہت دور ہو ۔ لیکن میں تم سے تین سوال کرتا ہوں ۔ اللہ تم کو کمی چیز کے بارے میں نگلنے کی راہ نہ قرار دے ۔ تم بھے کو بتاؤ کہ کیا اللہ نے بندوں کو جسیا چاہا خاتی کیا یا جس طرح انہوں نے کہا وجہ سے چاہا ؟ وہ کہنے لگا کہ اللہ نے جس چیز کے باہ آپ نے فرمایا کہ بھر اللہ نے بندوں کو کس وجہ سے چاہا یا انہوں نے کس وجہ سے چاہا ؟ وہ کہنے لگا کہ اللہ نے جس طرح وہ چاہا یا انہوں نے کس طرح چاہے گا لائے گا یا جس طرح وہ چاہیں گے ؟ اس نے جواب دیا کہ وہ جس طرح وہ چاہا کہ اللہ عنہ مشیت کے متعلق کوئی نے جواب دیا کہ وہ جس طرح وہ چاہا کہ ان کو لائے گا۔ تب آپ نے فرمایا کہ اٹھو اب تمہارے مشیت کے متعلق کوئی اس دیا کہ وہ جس طرح چاہے گا ان کو لائے گا۔ تب آپ نے فرمایا کہ اٹھو اب تمہارے مشیت کے متعلق کوئی اس راستہا کہ ہوں۔ ۔ اس اس اس اس کی بہس ہے ۔

(٣) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے قاسم بن محمد اصبحانی سے بیان کیا ، انہوں نے سلیمان بن داؤد منقری سے ، انہوں نے سفیان بن عید ہے ، انہوں نے نہری سے ، انہوں نے کہا کہ کسی شخص نے علی بن الحسین (امام زین العابدین) علیمها السلام سے کہا کہ میں آپ کے قربان جاؤں کیا لوگو کو جو مصبیت ملتی ہے قدر کے ذریعے ہے یا عمل کے ذریعہ ہمنجی ہے ، تو آپ نے فرمایا کہ قدر اور عمل روح اور جسم کی طرح ہیں لیکن روح جسم کے فرریعے سے یا عمل کے ذریعہ ہمنجی ہے ، تو آپ نے فرمایا کہ قدر اور عمل روح اور جسم کی طرح ہیں لیکن روح جسم کے بغیر محبوب نہیں ہوتی ہے اور جسم بغیر روح کے ایک صورت ہے جس میں کوئی حرکت نہیں ۔ پس جب وہ دونوں باہم مخلوق سے بہچانا نہیں جائے گا ۔ اور قدر ایسی شے ہے جس کا احساس نہیں کیا جاسکتا ۔ اور آگر عمل قدر کے مطابق نہ ہو تو خالق تو وہ معلی جاری نہیں ہوگا اور نہ پورا ہوسکے گا ۔ لیکن ان دونوں کے اجتماع سے وہ قوی ہوں گے ۔ اور اللہ کی طرف سے اس میں بوگا اور نہ پورا ہوسکے گا ۔ لیکن ان دونوں کے اجتماع سے وہ تو تو کی ہوں گے ۔ اور اللہ کی طرف سے وجور کو عدل سمجھے اور ہداہت یافتہ کے عدل کو ظلم وجور خیال کرے ۔ آگاہ ہو کہ سب سے زیادہ وہ شخص ہے جو اس کے ظلم وجور خیال کرے ۔ آگاہ ہو کہ بندہ کی چار آنگھیں ہیں ، دو آنگھوں سے وہ آخرت کے امور کو دیکھتا ہے ۔ پھر جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے جنہ کو دکھاتا ہے ۔ تو وہ اس کی ان دو آنگھوں سے وہ و تیاوی امور کو دیکھتا ہے ۔ پھر جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے جنہ کو دکھاتا ہے ۔ اور اگر اس کے منافی امر کو چاہتا ہے تو وہ ان کی اس محول دیتا ہے تو وہ ان کو وہ ان کی ان دو آنگھوں بیں جو کچھ ہے اس کو چھوڑ دیتا ہے ۔ پھر آپ

ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن یحییٰ بن زکریا قطان نے بیان کیا (4) انہوں نے کہا کہ ہم سے بکر بن عبداللہ بن جیب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن زیاد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے مروان بن معاویہ نے اعمش سے بیان کیا ، انہوں نے ابوحیان سمی سے بیان کیا ، انہوں نے الينے والد سے بيان كيا كه وہ حفرت على عليه السلام كے ساتھ جنگ صفين اور اس كے بعد بھى تھے ۔آپ كشكر كو ترتيب وے رہے تھے اور معاویہ اپنے گھوڑے کے قریب پہنیا ہوا تھا جو نیچ پڑی ہوئی گھاس یا چارہ کھا رہا تھا اور علی علیہ السلام رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کے گھوڑے مرتجز پر سوار تھے ۔اور آپ کے ہاتھ میں رسول اکرم کا نیزہ تھا اور ذوالفقار آت کی گردن میں لکی ہوئی تھی کہ آپ سے کسی صحافی نے عرض کیا کہ اے امیرالمومنین آپ اپن حفاظت فرمایے کیونکہ ہم کو اس ملعون سے خوف ہے کہ وہ آپ کو وصوے سے صدمہ ند پہنچائے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ اگر تم نے اس کے متعلق یہ بات اس لیئے کہی ہے کہ وہ بے دین اور قاسطین (بیبت توڑنے والوں) میں شقی ترین اور خوارج میں ائمہ پر زیادہ لعنت کرنے والا ہے ، مگر یہ کہ موت خود محافظ ہے ۔ لوگوں میں سے کوئی شخص الیما نہیں ہے کہ جس کے ساتھ محافظ ملائلہ نہیں ہوتے جو اس کی حفاظت و نگہبانی کرتے ہیں اس سے کہ وہ کنویں میں گرجائے یا اس پر کوئی دیوار گر پڑے یا اس پر کوئی بری مصیبت پڑے ۔ جسیا موت آتی ہے تو وہ ملائلہ اس کے اور پہنچنے والی مصیبت کے درمیان سے ہٹ جاتے ہیں ۔ اس طرح جب میری موت کا وقت آئے گا تو ان تینوں میں سے شغی ترین شخص تیزی سے قاہر ہوگا اور اس کی وجہ سے یہ رنگین ہوجائے گی اور آپ نے اپنی داڑھی اور سرکی طرف اشارہ کیا ۔ یہ عہد ہے اور وہ وعدہ ہے جو جونا نہیں ہے - حدیث بہت طویل ہے - ہم نے ضرورت کے مطابق اس میں سے کچھ اخذ کرلیا ہے - اس کو میں نے كتاب الدلائل والمعجزات ميں مكمل طورير بيان كيا ہے -

(۱) ہم ہم ہے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمما اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے فرمایا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ عطار اور احمد بن ادریس نے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن احمد بن یحیٰ بن عمران اشعری ہے ، انہوں نے ابراہیم بن ہاشم ہے ، انہوں نے علی بن معبد ہے ، انہوں نے عمر بن اذبنہ ہے ، انہوں نے زرارہ سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے سنا کہ نعمتوں کی خلقت اللہ کی طرف ہے جس کو اس نے تم سب کو دیا ہے ۔ اس طرح شر مہاری طرف ہے ہے اگر چہ اس کی قدر جاری ہوئی ۔

(>) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے احمد بن ادریس نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن احمد نے یوسف بن حارث سے ، انہوں نے محمد بن عبدالرحمن عرزی سے ، انہوں نے اپنے والد عبدالرحمن سے انہی اسناد کے سات اس شخص کی طرف جس نے کہا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ نے اللہ اللہ نے آسان و زمین کی خلقت سے بھاس ہزار سال پہلے مقادیر (وزن و تعداد) کو مقرد فرمایا -

(A) ہم سے علی بن عبداللہ وراق اور علی بن محمد بن حن المعروف بابن مقبرہ قزوین دونوں حضرات نے بیان کیا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سیم بن ابو مسروق نہدی نے حسین بن علو ان سے بیان کیا ، انہوں نے عمرو بن ثابت سے ، انہوں نے سعد بن طریف سے ، انہوں نے اصبغ بن نباع سے بیان کیا کہ امیرالمومنین علیه السلام ایک دیوار سے جو دوسری دیوار کی طرف جھک رہی تھی ، واپس بلٹ گئے تو آپ سے عرض کیا گیا کہ یا امیرالمومنین کیا آپ قضاء الهیٰ سے قرار انعتیار کررہے ہیں تو آپ نے فرمایا کہ میں قضاء الهیٰ سے قدر الهیٰ کی طرف تیزی سے جارہا ہوں ۔

اس كتاب كے مصنف فرماتے ہيں كہ معاصى ميں قضاء الليٰ اس كا ان معاصى كے بارے ميں حكم ہے اور معاصى ميں اس كى مشيت ان افعال سے نہيں ہے۔ اور ان معاصى ميں قدر الليٰ درائسل ان كى مقداروں كا اور ان كى حد و اتنها كا علم ہے۔

(۱) اور ان ہی اسناد کے ساتھ (اہام حسین نے) فرمایا کہ امیرالمومنین نے فرمایا کہ تمام دنیا جہل ہے مگر مقامات علم بھی ہیں ۔ اور تمام علم مجت ہے مگر جس پر عمل کیا جائے اور سارا عمل دکھاوا ہے مگر جو خلوص کے ساتھ ہو اور

اخلاص ایک عیماند و بلندی ہے جس سے بندہ جو اس کے لئے مقرر کیا گیا دیکھتا ہے ۔

(۱۱) ہم ہے حسین بن ابراہیم بن احمد مؤدب رضی اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے لیخ والد ہے ، انہوں نے علی بن معبد ہے ، انہوں نے حسین بن خالد نے ، انہوں نے علی بن موسیٰ الرضا ہے ، انہوں نے لیخ پرربزرگوار موسیؒ بن جعفر ہے ، انہوں نے لیخ والد محترم جعفر بن محمد ہے ، انہوں نے لیخ والد محترم بعفر بن محمد ہے ، انہوں نے لیخ والد بزرگوار حسین بن نے لیخ پررگرامی محمد بن علی ہے ، انہوں نے لیخ والد بابد علی بن حسین ہے ، انہوں نے لیخ والد بزرگوار حسین بن علی ہے ، انہوں نے اپنے والد محترم علی بن ابی طالب علیم السلام ہے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو شخص میری قضاء سے راضی ہے اور جو میری قدر پر ایمان نہ لائے تو وہ میرے علاوہ کسی دوسرے معبود سے المتاس کرے اور رسول اللہ نے فرمایا کہ ہر قضاء الهیٰ میں مومن کے لئے نیکی و بہتری ہے ۔

(۱۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صغار نے محمد بن حسن بن ابو وطاب سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن اسمعیل بن بزیع سے ، انہوں نے محمد بن عذافر سے ، انہوں نے لینے والد ، انہوں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے روایت کی کہ انہوں نے فرمایا کہ ایک دن رسول اللہ کسی ایک سفر میں تھے کہ آپ سے چند سوار حضرات طے ، جنہوں نے رسول اللہ کو سلام کیا آپ نے ان کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ آپ لوگ کون ہیں ؛ انہوں نے جواب دیا کہ ہم مومن ہیں تو جناب رسول خدا نے ان سے فرمایا کہ جہارے ایمان کی حقیقت کیا ہے ؛ انہوں نے جواب دیا کہ ہم قضاء الهیٰ پر راضی اور امرائیٰ کی تسلیم اور اللہ کی طرف تنویش امور کرتے ہیں ۔ رسول اللہ نے فرمایا کہ علماء و حکماء حکمت کی وجہ سے انہیاء کے قریب ہیں اس اگر تم سے ہو تو تم وہ عمارتیں نہ بناؤ جن میں تم سکونت نہ رکھ سکو گے ، اس کو جمع نہ کروجو نہ کھا سکو اور اس سے ڈروجس کی طرف تم پلٹ کر جاؤ گے ۔

(۱۳) ہم سے احمد بن حن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن سعید ہمدانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن سعید ہمدانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسن بن علی بن فضال نے لینے والد سے ، انہوں نے ہارون ابن مسلم سے ، انہوں نے ثابت بن ابو صفیہ سے ، انہوں نے سعد خفاف سے ، انہوں نے اصبغ بن نباتہ سے ، انہوں نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے ایک شخص سے کہا کہ اگر تم لینے خالق کی اطاعت نہیں کرتے ہو تو اس کا رزق مت کھاؤ اور اگر تم اس کے وشمن کو دوست رکھتے ہو تو اس کے ملک سے نگل جاؤ اور اگر تم اس کے قضاء و قدر پر قانع نہیں ہو تو اس کے علاوہ کمی کو رب بنالو ۔

(M) اور ان بی اسناد کے ساتھ اصبغ بن نبات نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے موئ

علیہ السلام ہے کہا کہ چار چیزوں کے بارے میں میری نصیحت کو یاد رکھو ۔ پہلی چیزیہ کہ جب تک تم زندہ ہو تم لیخ گناہوں کو بخشا ہوا نہیں پاؤ گے لہذا تم لیخ غیر کے عیوب کے سابھ معروف نہ ہو ۔ دوسری چیزیہ کہ جب تک تم زندہ ہو تم میرے خرافوں کو ختم ہوتے ہوئے نہ دیکھ سکو گے لہذا تم لیخ رزق کی وجہ ہے ممکین نہ ہو ۔ تعییری چیزیہ کہ جب تک تم زندہ ہو تم میرے ملک کے زوال کو نہیں دیکھ سکو گے لہذا میرے علاوہ کسی دوسرے سے اسید نہ رکھو ۔ اور چو تھی چیزیہ کہ جب تک تم زندہ ہو تم فیطان کو مردہ نہیں دیکھ سکتے لہذا اس کے مکر وفریب سے بے خوف نہ ہو ۔ اور چو تھی چیزیہ کہ جب تک تم زندہ ہو تم شیطان کو مردہ نہیں دیکھ سکتے لہذا اس کے مکر وفریب سے بے خوف نہ ہو ۔ اور المن بی اسناد کے ساتھ اصبغ بن نباتہ نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے اس کے بعد مختمر طور پر فریایا کہ دنیا کا اہمتام کرنے میں مقررہ فریفہ میں زیادتی کا باعث نہیں ہے اور اس میں زاد راہ کا ضیاع ہے اور آخرت کی طرف متوجہ ہونا مقدور میں کوتا ہی کا سبب نہیں ہے اور اسی میں معاد (آخرت) کا تحفظ ہے ۔ اور یہ اشعار پڑھے ۔ لو کمان فی صخر تا فی البحر راسیۃ صماء صلمو صة صلس نوا حیھا گر وہ سمندر کی تہہ میں شموس پطانوں میں ہو جس کے اطراف ہموار اور چکنے ہوں ۔

رزق لنفس يراها الله لالفلقت عنه فادت اليه كل ما فيها وه رزق جو كسى نفس كے لئے الله ويكھا ہے تو وہ اس سے بھك جاتا ہے تو وہ نفس اس رزق كى طرف جو كھ اس بطان ميں ہے وہ بہنياتا ہے۔

اوكان بين طباق السبع مجمعه لسهل الله فى المرقى مراقيها يااس كر جمع بونے كى جگه زمين كے سات پردوں كے درميان ہو تو اللہ اس كے حصول كے لئے سيزهيوں كو سهل بنا ديتا ہے ۔

حتى يو افى الذى اللوح خط له ان هيى اتنه والا فهو ياتيها عبال تك كه جو لوح سي لكما بوا به وه و وه و وه اس تخص كو پورا حق دينا به - اگر ده اس كه پاس آجائه ورند وه خود اس كه پاس آجائه ورند وه خود اس كه پاس آجائه گا-

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہم کو جن بتام چیزوں سے فائدہ حاصل کرنے کا اختیار دیا ہو اور ان میں سے کسی ایک چیز سے ہم کو منع نہیں کیا ہے تو ان کو ہمارے لئے رزق قرار دیا اور وہی ہمارا رزق ہے ۔ اور جن اشیاء سے فائدہ حاصل کرنے کی ہم کو قدرت عطا نہیں کی اور ہمارے غیر کو اس سے روکا گیا ہے تو اس کا رزق ہم کو نہیں دیا اور نہ اس کو ہمارا رزق بنایا ۔

(۱۹) ہم سے میرے والد رجمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے ابراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ایک شخص نے ایوالحسن (امام علی رضا) علیہ السلام سے حالت

طواف میں دریافت کیا کہ آپ کھے "جواد" کے بارے میں آگاہ فرمائیے ۔ آپ نے فرمایا کہ تہمارے اس سوال کے دو رخ ہیں ۔ اگر تم نے یہ سوال مخلوق کے بارے میں کیا ہے تو "جواد" وہ شخص ہے جو فرائض البیٰ کو اداکر تا ہے اور بخیل وہ شخص ہے جو اللہ تعالیٰ کے فرائض کو اداکرنے میں کو تاہی برتے ۔ اور اگر تہماری مراد خالق سے ہے تو وہ خواہ عطاکرے یا نہ عطاکرے وہ جواد ہے کیونکہ اگر اس نے بندہ کو کچھ دیا ہے گویا اس نے اس کو وہ دیدیا جو اس کا نہیں تھا اور اگر اس نے اس کو منع کیا تو اس سے منع کیا جو اس کا نہیں تھا۔

(14) ہم سے ابو محمد حسن بن محمد بن یحی بن حسن بن بعد بن یحی بن حسن بن علی بن حسین بن علی بن ابھوں نے کہا کہ بھے سے میرے دادا یحی بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے میرے دادا یحی بن حسن نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ابن ابو عمیر ادر عبداللہ بن مغیرہ نے ابی حفض اغنیٰ سے یعقوب بن یزید نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ابن ابو عمیر ادر عبداللہ بن مغیرہ نے ابی حفض اغنیٰ سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ میں جل کر اس بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ میں جل کر اس بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ میں جل کر اس دیوار کی حد اختیام کت بہنے ادر اس کا مہارا ایا تو ناگاہ ایک آپ کو شکستہ دل و غمزہ و دیکھ رہا ہوں کیا آپ کا یہ حزن و غم دنیا میں بہوں گر یہ کہا ہے کہ تو اللہ کا رزق ہر نیک و بدکار کے لئے موجود ہے ۔ تو میں نے کہا کہ میں اس پر غمزہ و نہیں ہوں گر یہ غم تمہارے کہنے فرمائے کا سے سے دہ جس میں ملک قاہر (اللہ تعالیٰ) حکم جاری و فرمائے گا ۔ میں نے کہا کہ میں ابن زبیر کے فتنہ سے ڈر رہا ہوں ۔ وہ شخص کہنے نگا کہ اب غربی ہو بو میں نے کہا کہ میں ابن زبیر کے فتنہ سے ڈر رہا ہوں ۔ تو وہ نہین نگا کہ اب غوار اس نے اس کو نجات نہ دی ہو ؟ میں نے کہا کہ میں ابن زبیر کے فتنہ سے ڈر رہا ہوں ۔ تو وہ نہین نگا کہ اب غربی سے نہ تو میں نے کہا کہ میں ابن زبیر کے فتنہ سے ڈر رہا ہوں ۔ تو وہ نہین نگا کہ اب خوار اب نے اس کو نجات نہ دی ہو ؟ میں نے کہا کہ میں ابن زبیر کے فتنہ سے ڈر رہا ہوں ۔ تو وہ نہین نگا کہ اب خوار اب نے اس کو نجات نہ دی ہو ؟ میں نے کہا نہیں ۔ حضرت علی ابن حسین کیا ہو ؟ میں نے کہا نہیں ۔ حضرت علی ابن حسین علیما السلام نے فرمایا کہ جب میں نے دوبارہ دیکھا تو میر سے سامنے کوئی بھی موجود نہیں تھا۔

(۱۸) ہم سے حسین بن احمد بن اور ایس رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے مفضل بن صالح انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن عمین نے عبدالرحمن بن ابونجران سے بیان کیا ، انہوں نے مفضل بن صالح سے ، انہوں نے جابر بن یزید جعفی سے ، انہوں نے ابو جعفر محمد بن علی باقر (امام محمد باقر) علیہم السلام سے حدیث بیان کی کہ آپ نے فرمایا کہ موئ بن عمران علیہ السلام نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار جو تیرا فیصلہ ہے میں اس پر راضی ہوں تو بوڑھے کو موت دیتا ہے اور بچہ کو زندگی عطاکر تا ہے ۔ تو اللہ تعالیٰ نے جواب میں فرمایا کہ اے موئی کیا تم ان سے لئے بھے کو رزاق اور کفیل ہونے پر راضی نہیں ہو ، حضرت موئی علیہ السلام نے عرض کیا کیوں نہیں تو تو بہترین

و کیل اور کفیل ہے۔

(۱۹) ہم ہے جمزہ بن محمد بن احمد بن جعفر بن محمد بن زید بن علی بن الحسین ابن علی ابن ابوطالب علیم السلام فی اور احمد بن حمن قطان اور محمد بن ابراہیم بن احمد معاذی نے ان سب نے کہا کہ ہم ہے احمد بن محمد بن سعید ہدانی بن ہاشم کے غلام (دوست) نے کہا کہ ہم ہے یحیٰ بن اسمعیل حربری نے پرنصتے ہوئے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عمرہ بن جمیع نے جعفر بن محمد ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عمرہ بن جمیع نے جعفر بن محمد ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عمرہ بن جمیع نے جعفر بن محمد ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بم ہے عمرہ بن جمیع نے جعفر بن محمد ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بہا کہ ایک دور اللہ بن والد سے ، انہوں نے کہا کہ آپ کے دادا علیم السلام ہے بیان کیا کہ حسین بن علی علیما السلام معاویہ کے پاس آئے تو اس نے آپ ہے کہا کہ آپ کے دالہ بزرگوار کو اس امر ہے کس چیز نے راغب کیا کہ دہ اہل بعرہ کو قتل کردیں بچر رات کو ان کے دہ کہا کہ آپ نے نواز جو غلطی در کرسے اور جو غلطی کرے وہ درست نہ ہوسکے ۔ معاویہ نے کہا کہ آپ نے تو کہا کہ آپ نے تو کہا گیا جبکہ آپ نے خوارج ہے ارادہ قتال کیا کہ اے امیرالمومنین آگر آپ لیٹ آپ کو بحالیت تو آپ نے یہ دو شعر پڑھے ۔

ای یومی من الموت افر ایوم لم یقدر یوم قدر میں موت کے دو دنوں میں سے کس سے راہ فرار اختیار کروں کیا اس دن سے جو مقدر نہیں ہوا یا اس دن سے جو مقدر ہوگیا نے

یوم ماقد ولا اخشی الردی واذا قدر لم یغن الحذر جو دن مقدر نہیں کیا گیا ہے اس میں ہلاکت سے نہیں ڈرتا اور جبکہ مقدر کردیا گیا ہے تو بچنا کفایت نہیں کر سکتا۔

(۲۰) ہم سے ابوالحن علی بن عبداللہ بن احمد اصبہانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے کی بن احمد بن سعدویہ برذی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہمیں ابو منصور محمد بن قاسم بن عبدالر حمن عشی نے خبر دی انہوں نے کہا کہ ہم سے ابراہیم بن نصر نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابراہیم بن نصر نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے وہب بن ہشام ابوللحتری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد نے اپنے والد سے اپنے وادا سے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن محمد نے اپنے والد سے اپنے وادا سے ، انہوں نے علی بن ابوطالب علیم السلام سے ، انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بیان کیا کہ رسول اکرم نے فرمایا کہ اے علی بقینی امر ہے کہ تم اللہ کی ناراضی پر کسی سے راضی نہیں ہوگے اور نہ تم ہرگز کسی کا شکریہ اوا نہیں کرو گے جو تم کو اللہ نے نہیں دیا ہے اس پر تم کسی کی مذمت نہ کرو گے ۔ کیونکہ رزق کو کسی حریص کی مرمس نہیں محصیحتی ہے اور کسی ناپند کرنے والے کی ناپندیدگی اس کو والیں نہیں کرسکتی اس لئے کہ اللہ عزوجل نے مرمس نہیں محصیحتی ہے اور کسی ناپند کرنے والے کی ناپندیدگی اس کو والیں نہیں کرسکتی اس لئے کہ اللہ عزوجل نے مرمس نہیں کرسکتی اس لئے کہ اللہ عزوجل نے

اپی حکمت اور اپنے فضل و کرم سے بقین و رضا میں راحت و مسرت رکھی ہے اور غم و رنج کو شک و نارافگی میں رکھا ہے ۔ ب شک جہل سے بڑھ کر کوئی فقر نہیں ہے اور عقل سے بڑھ کر کوئی مال مفید نہیں ہے ۔ فخر و تکبر سے زیادہ وحشت ناک کوئی تہائی نہیں ہے ۔ اور کوئی معاونت مشاورت سے زیادہ معتمد نہیں ہے اور کوئی عقل تدبیر جسی نہیں ہے کوئی پرمیزگاری حرام چیزوں سے رکنے (بچنے) کی طرح ہے ، حن خات کی طرح کوئی حسب نہیں ، اور غوروفکر کی طرح کوئی عبادت نہیں ، گفتگو کی آفت دروغ بیانی ہے ، اور علم کی مصیبت سہوونسیان ہے اور عبادت کی مصیبت سے وانائی کی آفت و بیادت کی مصیبت سے وانائی کی آفت احسان جانا ہے ، ویناوت ہے اور سخاوت کی آفت احسان جانا ہے ، حسن کی آفت خود بیندی ہے اور حسب کی آفت فخر ہے ۔

(۱۲) ہم سے حسین بن احمد بن ادریس رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بیان کیا جھ سے میرنے والد نے ان سے محمد بن ابوصصبان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابواحمد محمد بن زیاد ازدی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے ابان احمر نے صادق جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) علیمما السلام سے بیان کیا کہ ان کے پاس ایک شخص آیا اور کہنے نگا کہ میرے ماں باپ آپ پر قربان محجم نصیحت فرمایئے ۔ آپ نے فرمایا کہ اگر اللہ تبارک و تعالیٰ نے رزق کی ضمانت دی ہے تو جمہارا اہمتام و مشقت کس لئے ، اور اگر رزق تقسیم کردیا گیا ہے تو بھر حرص و طمع کس لئے اور اگر صاب عق ہے تو بخل کی وجہ کیا ہے ۔ اور اگر جہم کی طرف سے ہے تو بخل کی وجہ کیا ہے ۔ اور اگر جہم کی طرف سے ہے تو بخل کی وجہ کیا ہے ۔ اور اگر جہم کی مزا اللہ کی جانب سے ہے تو بھر نافرمانی کیوں ۔ اور اگر موت برحق ہے تو بھر خوشی کسی ۔ اگر اسباب اللہ پر حق ہیں تو مکر کس وجہ سے ، اور اگر شیطان و شمن ہے تو مخمل کے ، اور اگر صواط سے گزرنا حق ہے تو بھر اس سے الکار کیوں اور کس وجہ سے ، اور اگر شیطان و شمن ہے تو مخمل کس وجہ سے اور اگر دنیا فائی ہے تو اس کی طرف سے اطمینان کس اگر متام اشیا، قضا، و قدر کی وجہ سے ہیں تو حزن و غم کس وجہ سے اور اگر دنیا فائی ہے تو اس کی طرف سے اطمینان کس اگر متام اشیا، قضا، و قدر کی وجہ سے ہیں تو حزن و غم کس وجہ سے اور اگر دنیا فائی ہے تو اس کی طرف سے اطمینان کس

(۲۲) ہم ہے ابو منصور احمد بن ابراہیم بن بکر خوری نے نیشاپور میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابواسماق ابراہیم بن محمد بن ہارون خوری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے جعفر بن محمد بن زیاد فقیہ خوری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن عبداللہ جو بیاری شیبانی نے علی بن موئ الرضا (امام علی رضا) علیه السلام سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بسول انہوں نے دھزت علی علیه السلام سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والد سلم نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے تخلیق آدم سے دو ہزار سال قبل مقاد پر (وزن و بیمانہ) کو مقرر کیا اور تدابیر کو منظم کیا ۔

(۱۳۳) ہم سے ابو عبداللہ حسین بن محمد اشانی رازی عادل نے بلخ میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن مہرویہ قرویٰ نے بیان کیا ، (انہوں نے کہا کہ ہم مے داؤد بن سلیمان بہت بڑے غازی نے بیان کیا) انہوں نے کہا کہ ہم

ہے ؟

ے علی بن موئ الرضا نے لینے والد بزرگوارے ، انہوں نے اپنے پردگرای ہے ، انہوں نے حسین بن علی ابن ابوطالب علیم السلام ہے بیان کیا کہ ایک یہودی نے علی ابن ابوطالب علیہ السلام ہے دریافت کیا کہ آپ بھے کو اس چیز ہے آگاہ فرما تیے جو اللہ کے لئے نہیں ہے اور جو چیزاللہ کے پاس نہیں ہے اور اس چیز ہے جس کو اللہ نہیں جاتا ہے تو حضرت علی فرما تیے جو اللہ کے لئے نہیں ہود اللہ متہارے اس قول کو کہ عزیز اللہ کے بیٹے ہیں ، اس کا علم نہیں رکھتا اور اللہ کو اس کے بیٹے کا علم نہیں ۔ اور جہارا یہ کہنا کہ جو چیز بیٹے کا علم نہیں ۔ ایک جہارا یہ کہنا کہ جو بیز اللہ کے پاس نہیں ہے اس کے پاس نہیں ہے اس کے پاس بندوں کے لئے ظلم نہیں ہے ۔ یہودی کہنے لگا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کئی معبود نہیں اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں ۔

(۱۴) ہم ہے محمد بن ابراہیم بن احمد بن یونس لینی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے احمد بن محمد بن سعید ہمدانی ہاشم کے غلام (دوست) نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھے حارث بن ابو اسامہ نے قرات کے طور پر مدائن ہے ہمدانی ہاشم کا غلام (دوست) سے بہایا ، انہوں نے عوانہ بن حکم اور عبداللہ بن عباس بن سہل ساعدی اور ابو بکر خراسانی بن ہاشم کا غلام (دوست) سے بیان کیا ، انہوں نے حارث بن حصیرہ ہے ، انہوں نے عبدالر حمن بن جندب ہے ، انہوں نے اپنے والد وغیرہ سے بیان کیا کہ بعد وفات علی علیہ السلام لوگ حن بن علیٰ کے پاس بیعت کے لئے آئے تو آپ نے فرمایا کہ تنام شکرو تعریف اللہ کیا کہ بعد وفات علی علیہ السلام لوگ حن بن علیٰ کے پاس بیعت کے لئے آئے تو آپ نے فرمایا کہ تنام شکرو تعریف اللہ و بزرگ کیا ، الیبی حمد جس کی وجہ سے ہم پر اس نے فضل سے مخصوص کیا اور اس کی دجہ سے ہم پر اس کی خوشنودی و بزرگ کیا ، الیبی حمد جس کی وجہ سے ہم پر اس کی خوشنودی واجب و لازم ہوئی ۔ بیعنا و دیا کہ جس سے بالی ہو فتنہ کا گھر ہے اور دنیا کی ہم شے کو زوال ہے اور اس نے ہم کو ونیا کی ہم شے سے واجب و لازم ہوئی ۔ بیعنا و باس کر سکیں تو اس نے بہلے ہمیں خوف ولایا تاکہ ڈرانے کے بعد ہم پر کچھ ججت باتی نہ رہ ہم جس میں فنا ہے اس کو چھوڑ دو اور جو باتی رہے گا اس کی طرف رغبت کرو اور اللہ سے حالت پوشیدگی و ظاہری میں ڈرو ۔ جس میں علی علیہ السلام نے زندگی ، موت اور بعث میں جس کے ساتھ سلامت سے صوس تم بھی ان کے ساتھ سلامت سے رہو اور جس سے میں بتگ کروں تم بھی اس سے جنگ کرو۔ تو انہوں نے اس شرط پر آپ کی بیعت کی ۔ ساتھ سلامت سے رہو اور جس سے میں بتگ کروں تم بھی اس سے جنگ کرو۔ تو انہوں نے اس شرط پر آپ کی بیعت کی ۔

محد بن علی بن حسین مصنف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ انسان کی موت کی مدت اس کے مرنے کا وقت ہے اور اس کی حیات کی مدت اس کا وقت حیات ہے ۔ یہی مراد فرمان الهیٰ کی ہے " فاذا جاء اجلھم لایستا خرون ساعة ولا یستقدمون " (الاعراف ۳۲ ۔ والنحل ۲۱) " پس جب ان کا وقت آجاتا ہے تو وہ ایک لحمہ پیچے نہیں رہ سکتے ہیں اور نہ آگے بڑھ سکتے ہیں ۔ " اور اگر چہ انسان بستر مرگ پر طبعی موت مرے یا قتل کردیا جائے تو وہ اس کی موت کا وقت ہے ۔ اور کبھی یہ بھی درست ثابت ہوتا ہے کہ مقتول کو اگر قتل نہ کیا جائے تو وہ اپن اس ساعت کے مطابق

مرتا اور کبی ہے بھی ورست ہوگا کہ اگر وہ قتل نہیں کیا جاتا تو زندہ رہتا ۔ اور زندگی و موت کا علم ہم کو نہیں ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے " قبل لو کنتم فی بیو تکم لبر ز الذین کتب علیہم القتل الی مضاجعهم " (آل عران ۔ ۱۵۲) " (اے رسول) تم کہ دو کہ اگر تم اپنے گھروں میں پیٹے ہوئے ہوتے تو وہ لپنے گھروں ہے نکل کر قتل ہونے کے لئے قتل گاہ تک بہنے جاتے ۔ اور اللہ عزوجل کا ارشاد ہے " قبل لن ینفعکم الفوار ان فور رتم من المعوت اوالقتل " (الاحراب ۔ ۱۱) " (اے رسول) تم کہ دو کہ اگر تم موت یا قتل ہے راہ فرار اختیار کرو گے تو یہ فرار تم کو ہر گز فائدہ نہیں بہنچائے گا۔ اور اگر کوئی گروہ ایک ہی وقت میں قتل کردیا جائے تو یہ کہنا مناسب ہوگا کہ وہ لینے وقت مقررہ پر مرکئے اور بے شک اگر وہ قتل نہیں کئے جاتے تو النہ وہ ای وقت مرجاتے جی طرح یہ کہنا درست نہیں کہ وہ وقت مقررہ کے بینے مرحاتے اور یہ کہنا درست نہیں کہ وہ وقت مقررہ کے بینے مرحاتے اور یہ کہنا درست نہیں کہ وہ وقت مقررہ کے بینے مرحاتے اور یہ کہنا درست نہیں کہ وہ وقت مقررہ کے بینے مرحاتے اور یہ کہنا درست نہیں کہ وہ وقت مقررہ کے بینے مرحاتے اور یہ کہنا درست نہیں کہ وہ وقت مقررہ کے بینے مرحاتے اور یہ کہنا درست نہیں کہ وہ وقت مقررہ کے بینے مرحاتے ہی اسلام کا لپنے والد گرامی علیہ السلام کے بارے میں یہ فرمانا کہ وہ قدر کے ساتھ درستی وصواب کی توفیق ساتھ وفات پاگئے ، اس بارے میں ہمارے قول کے تصدیق ہے اور اللہ اپنے احسان کے ساتھ درستی وصواب کی توفیق سے والا ہے ۔

(۲۵) ہم سے عبداللہ بن محمد بن عبدالوہاب سجزی نے نیشاپور میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو ابونمر منصور بن عبداللہ بن ابراہیم اصبانی نے خبر دی ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسن بن احمد حرانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے یحیٰ بن عبداللہ بن ضحاک نے اوزاعی سے ، انہوں نے یحیٰ بن عبداللہ بن ضحاک نے اوزاعی سے ، انہوں نے یحیٰ بن ابوں نے کہا کہ ہم سے یحیٰ بن عبداللہ بن ضحاک نے اوزاعی سے ، انہوں نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام سے کہا گیا کہ ہم آپ کی حفاظت نہ کریں تو آپ نے فرمایا کہ ہم شخص کی نگہبانی اس کی موت ہے ۔

(۲۹) ہم سے عبداللہ بن محمد بن عبدالوہاب نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے منصور بن عبداللہ نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے منصور بن عبداللہ نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے شریک نے انہوں نے ابواسحاق سے، انہوں نے سعید بن وہب سے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سعید بن قبیل کے ساتھ ایک رات صفین میں تھے اور دو صفیل وہ دونوں دیکھ رہے تھے کہ امیرالمومنین علیہ السلام تشریف لائے تو ہم بھی ان کے صن میں پہنے گئے تو ان سے سعید بن قبیل نے عرض کیا کہ امیرالمومنین آپ ایسے وقت میں کچھ خوف نہیں کرتے ہیں "آپ نے جواب دیا میں کس چیز سے خوف کھاؤں ، بیشک کوئی شخص الیہا نہیں ہے جس کے ساتھ دو موکل فرشتے نہ ہوں کہ وہ کنویں میں گرجائے یا کوئی جانور اس کو ، بیشک کوئی شخص الیہا نہیں ہے جس کے ساتھ دو موکل فرشتے نہ ہوں کہ وہ کنویں میں گرجائے یا کوئی جانور اس کو نقصان پہنچائے یا بہاڑ گرادیا جائے یہاں تک کہ قدر آجائے اور جب قدر آجائے تو وہ اس کے درمیان سے جدا ہوجاتے نقو میں کہ خوا

ہیں ۔

(۲۷) ہم ہے ابو نفر محمد بن ابراہیم بن تمیم سرخی نے سرخس میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابو لبدید محمد بن ادریس شامی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابراہیم بن سعید جو ہری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابراہیم بن سعید جو ہری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابو ضمرہ انس بن عیاض نے ابو حازم ہے ، انہوں نے عمرہ بن شعیب ہے ، انہوں نے اپنے دادا ہے ، انہوں نے ابنوں بن سبی ہوسکتا جب ، انہوں نے کہا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ تم میں سے کوئی شخص مومن نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ قدر کے خیرو شراور شیرینی و تلی پر ایمان نہ لے آئے ۔

ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران وقاق رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حن طائی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو سعید سہل بن زیاد آدمی رازی نے علی بن جعفر کوفی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے لینے سردار علیٰ بن محمد کو کہتے ہوئے سنا کہ مجھ سے میرے والد بزرگوار محمد بن علیٰ نے ، انہوں نے اپنے پدربزر گوار رضا علی بن موسی سے ، انہوں نے اپنے والد محترم موسی بن جعفر سے ، انہوں نے اپنے والد جعفر بن محد سے ، انہوں نے لینے والد محد بن علی سے ، انہوں نے اسنے والد علی بن حسین سے ، انہوں نے اسنے والد حسین بن علی علیم السلام سے ، اور ہم سے محمد بن عمر حافظ بندادی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے ابوالقاسم اسحاق بن جعفر علوی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ابو جعفر بن محمد بن علی نے بیان کیا ، انہوں نے سلیمان بن محمد قریشی سے ، انہوں نے اسمعیل بن ابو زیاد سکونی سے ، انہوں نے جعفر بن محمد سے ، انہوں نے اپنے والد محمد بن علی سے ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے اپنے دادا علی علیہم السلام سے یہ الفاظ علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق کے ہیں ، انہوں نے کہا کہ ایک مرد عراقی امیرالمومنین علیہ السلام کی فدمت میں عاضر ہوا اور کہنے لگا کہ آپ ہمیں بتایئے کہ ہمارا اہل شام پر خروج کیا قضاء و قدر الی کے مطابق ہے ؟ تو امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ ہاں اے شخ ا قسم خدا کی تم نشیب سے بلند نہیں ہوئے اور نہ تم وادی سے بطن میں اترے مگر یہ سب قضا، و قدر الہیٰ سے ہوا تو وہ شے کہنے لگا کہ اے امیرالمومنین ! میں این تکلیف و مصیبت کو الله کی طرف سے مجھتا ہوں ۔ تو آپ نے فرمایا کہ اے شیخ! مھمرو (جلد بازی سے کام نہ لو) شاید تم قضا کو حتی اور قدر کو لازی خیال کرتے ہو ۔ اگر وہ اس طرح ہو تو ثواب و عقاب اور امرونهی اور زجر (دهتکارنا) باطل ہوجائے اور مقصد و مفہوم و عید اور وعد کا ساقط ہوجائے اور نہ برائی کرنے والے پر ملامت اور مذنیکی کرنے والی کی تعریف ہو اور نیکی کرنے والا گناہگار سے ملامت کے اعتبار سے اولیٰ ہو اور گنہگار محن سے احسان کی وجہ سے اولیٰ ہو ۔ یہ بت پرستوں ، اللہ کے دشمنوں اور اس امت کے گروہ قدریہ اور مجوسیوں کے خیالات ہیں اے شیخ! اللہ تعالیٰ نے آگای (انتخاب) کا مکف بنایا ہے اور ڈرانے سے منع کیا ہے ۔ اور تھوڑے پر زیادہ دیا ہے ۔ اور شست خورده ہو کر نافرانی نہیں کی گئ اور مجبوراً اس کی اطاعت نہیں کی گئ ۔ السماء والارض وما بینهما

باطلا گذالک ظن الذین کفروا فویل للذین کفروا من النار (سورة ص -آیت ۲۷) "آسانوں اور زیمنوں اور زیمنوں اور زیمنوں اور زیمنوں اور ان کے درمیان جو کچھ ہے باطل طور پر خلق نہیں کیا یہ ان لوگوں کا خیال ہے جو کافر ہیں لیں جو لوگ کافر ہیں ان کے لئے جہم کی آگ کی تباہی وہلاکت ہے ۔ علی بن احمد کہتے ہیں کہ وہ عراقی شیخ آپی جگہ سے یہ اشعار کہتا ہوا اٹھا ۔ انت الاحام الذی نرجو بطاعته یوم النجالاً من الرحمن غفرانا آپ ایے امام ہیں کہ جس کی اطاعت ہے ہم روز قیامت اللہ کی مففرت کی امید رکھتے ہیں

او ضحت من دیننا ما کانا ملتبسا جزاک ربک عنافیه احسانا آپ نے ہمارے دین و مذہب میں جو ہم پر مشتبہ تھا واضح اور صاف کردیا ، آپ کا رب اس بارے میں ہماری طرف سے اتھی جڑا دے۔

فلیس معذر لا فی فعل فاحشة قد کنت راکبها فسقا وعصیانا اس فعل قبح و بد میں جس کو میں فت وعمیان کی وجہ سے کرتا تھا، اس کی کوئی عذر خواہی نہیں ہے۔

لا لا ولا قائلاً نامیہ اوقعہ فیھا عبدت اذایا قوم شیطانا انہیں نہیں میں اس کا قائل نہیں ۔ اس وقت اے قوم میں نے شیطان کی اطاعت کی ۔

ولا احب ولاشاء الفسوق ولا قتل الولی له ظلما وعدوانا ولا احب ولاشاء الفسوق ولا قتل الولی له ظلما وعدوانا محجے پند نہیں اور نہ میں بدکاری کرنا چاہتا ہوں اور نہ کسی ولی کو ظلم وعداوت کی وجہ سے قتل کرنا چاہتا ہوں ۔

انی لیحب وقد صحت عزیمته ذوالعرش اعلن ذاک الله اعلانا وہ کس طرح پند کرسکتا ہے کہ جس کا ارادہ پختہ اور صحح ہے عرش کے مالک اللہ نے اس کو واضح طور پر ظاہر کیا ہے ۔

وہ کس طرح پند کرسکتا ہے کہ جس کا ارادہ پختہ اور صحح ہے عرش کے مالک اللہ نے اس کو واضح طور پر ظاہر کیا ہے ۔

مصنف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ محمد بن عمر حافظ نے اس حدیث کے آخر میں صرف پہلے دو اشعار لکھے ہیں ۔

اور ہم سے اس حدیث کو ابو حسین محمد بن ابراہیم بن اسحاق فارس عزائی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو سعید احمد بن محمد بن رمح نسوی نے جرحان میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالحریز بن اسحاق بن جعفر نے بغداد میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ محمد سے عبدالوہاب بن عسیٰ مروزی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسن بغداد میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبداللہ بن نجح نے اینے والد سے ، انہوں نے بعفر بن عبداللہ بن نجح نے اینے والد سے ، انہوں نے بعفر بن محمد سے ، انہوں نے بیان فرمایا -

اور اس حدیث کو ہم سے احمد بن حسن قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسن بن علی سکری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عباس بن بکار ضبی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عباس بن بکار ضبی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ہوں نے انہوں نے کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا ، انہوں نے کیا ہوں نے کہا کہ ہم سے ابور کیا ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کیا ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہ ہوں نے کہا کہ ہوں نے کہ ہوں نے کہا

کہا کہ جب امیرالمومنین علیہ السلام صفین ہے واپس پلغ تھے ایک شخص جس نے ان کے ساتھ اس واقعہ کو ویکھا تھا امیرالمومنین علیہ السلام ہے کہنے لگا کہ آپ ہمارے اس سفر کے متعلق بتایئے کہ کیا یہ قضا، و قدر الہیٰ ہے تھا ؟ اور انہوں نے ذکر حدث اس جسیا ہی کیا گر اس میں یہ انسافہ کیا کہ شخ نے دریافت کیا کہ اے امیرالمومنین علیہ السلام وہ دونوں قضا، و قدر کیا ہیں کہ جن کی وجہ ہے ہم اس جنگ میں جمونک دیئے گئے اور نہ ہم کسی وادی میں اترے اور نہ کسی پست زمین پر بلند ہوئے ۔ تو امیرالمومنین علیہ السلام نے جواب میں فرمایا کہ امر وحکم الله کی طرف سے ہے ۔ پھر آپ نے اس آیت کی تلاوت فرمائی " و قضی ر بک الا تعبدوا الا ایالا و بالوالدین احسانا " (نبی اسرائیل ۔ آپ نے اس آیت کی تلاوت فرمائی " و قضی ر بک الا تعبدوا الا ایالا و بالوالدین احسانا " (نبی اسرائیل ۔ آپ نے اس آیت کی تلاوت فرمائی " کی عبادت نہ کرو اور والدین کے ساتھ نیکی کرو ۔ " لینی میں میں میں عبادت نہ کرو اور والدین کے ساتھ نیکی کرو ۔ " لینی

(۲۹) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ابوعبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے موسیٰ بن عمران مخعی نے اپنے بچپا حسین بن یزید نوفلی سے بیان کیا انہوں نے علی بن سالم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ میں نے رتی (تعویذ گنڈا اور منتز) کے متعلق دریافت کیا کہ کیا وہ قدر کی طرف سے کچہ ہٹاتے ہیں ، تو آپ نے جواب دیا کہ یہ قدر کی طرف سے جہ اور آپ نے جواب دیا کہ یہ قدر کی طرف سے ہو اور آپ نے یہ بھی فرمایا کہ فرقہ قدریہ والے اس امت کے بجوبی ہیں اور یہی وہ لوگ ہیں کہ جنہوں نے اللہ کو اس کے عدل کے ساتھ متصف (صفت رکھنے والا) کیا بھر اس کو اس کے سلطان و غلبہ سے نکال دیا ۔ اور ان ہی کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی " یوم یسحبون فی النار علی و جو چھم ذوقوا مس سقر O انا کل شمی خلقنالا بقدر O (القمر ۔ ۲۸ ۔ ۲۹) " اس روزیہ لوگ اپنے منہ کے بل جہم کی آگ میں گھیسے جائیں گا سبح من کا مرہ عکھو بیٹک ہم نے ہر شے کو ایک قدر (اندازہ) سے خلق کیا ہے ۔

(٣٠) ہم ہے ابو حسین محمد بن ابراہیم بن اسحاق فاری عزائی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ ہے ابو سعید احمد بن محمد بن رہے نبوی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے عبدالعریز بن یحیٰ تمی نے بھرہ میں اور احمد بن ابراہیم بن معلی بن اسدعی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن ذکریا غلابی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن عین بن اسدعی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن عین بن عین بن زید نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبدالله بن موئ بن عبدالله بن حسن نے لیخ والد سے ، انہوں نے حسن بن علی بن ابو طائب علیماالسلام سے بیان کیا کہ آپ سے اس ارشاد انہوں نے دین بی بن ابو طائب علیماالسلام سے بیان کیا کہ آپ سے اس ارشاد فداوندی " افا کل شہیء خلاا کہ اللہ بقدر " (سورة قمر سآیت س) " ہم نے ہر چیز بنائی مجلے شہرا کر " کے متعلق دریافت کیا گیا ، تو آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالی ارشاد فرما رہا ہے کہ ہم نے ہر شے کو جہم والوں کے اعمال کے مطابق خلق کیا ہے ۔

(۳۱) ہم سے میرے والد نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسن کوفی نے اپنے والد حسن بن علی بن عبد الله علی بن عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله بن مغیرہ سے انہوں نے اسمعیل بن مسلم سے بیان کیا کہ صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے دریافت کیا گیا کہ اس نماز کے متعلق بتاہیے جو قدر الہیٰ کی تکذیب کرنے والے کے پیچھے پڑھی جائے تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ جو نماز بھی اس کے پیچھے بڑھی ہے اس کا اعادہ کرنا لازمی ہے۔

(۱۳)

ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن ابوعبداللہ برتی نے اپنے والد سے ، انہوں نے محمد بن سنان سے ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے قدر کے بارے میں فرمایا کہ خبروار قدر البیٰ ایک راز ہا اور اللہ کے محفوظ مقام میں سے ایک پناہ گاہ ہے ۔ جو اللہ کے پردہ میں بلند و بالا ہے ، جو مخلوق نعدا سے پوشیرہ ہے جو اللہ کی انگشتری سے مہر لگائی گئ ہے ۔ جو اللہ کے علم میں جلے ہے اللہ نے بالا ہے ، جو مخلوق نعدا سے پوشیرہ ہے جو اللہ کی انگشتری سے مہر لگائی گئ ہے ۔ جو اللہ کے علم میں جلے ہے اللہ نے اس کے علم کو بندوں سے دور رکھا ہے ۔ اور اس کو ان کی شہادتوں اور عقلوں کی وسترس سے بلند رکھا ہے ۔ اس وجہ سے وہ نہ حقیقت ربانیہ اور نہ قدرت صمدانیہ نہ عظمت نورانیہ اور نہ عزت و جدانیہ کی وجہ سے اس کو نہیں حاصل کرسکتے ۔ کیونکہ وہ چھکتا ہوا سمندر ہے جو اللہ تعالیٰ انہوں کوروں کی ورد سے وہ منز ہوتا ہے اور ایک کیروں کوروں کی کرت ہے ، کہمی وہ بلند ہوتا ہے وارد کہمی وہ بست ہوجاتا ہے (یعنی اس میں سانیوں اور خطرناک کیروں کوروں کی کرت ہے ، کہمی وہ بلند ہوتا ہے اس کی عہد ہو اس میں جس نے اس سے واقف ہونا چاہا اس نے اللہ کے علم کی مخالفت کی اور اس نے واحد و یکتا کوئی نہیں جانا ۔ اس کی حبہ میں ورد کے علم کی مخالفت کی اور اس کے غلبہ و اقتدار میں نزاع کیا اور اس کے پردہ اور راز کو کھول دیا ۔ اس پر اللہ کا غصنب نازل ہوگا اور اس کا شمکانہ واریہ کے اور یہ کتنی بری بازگشت (کتنا برا انجام ہے) ہے ۔

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے بندوں کے تنام اعمال سے آگاہ کردیا ہے اور ان کو لکھ دیا ہے اور جو کچھ عالم میں خیرو شرسے ہوتا ہے اور قضا، کبھی اعلام (آگاہ و اطلاع دینے) کے معنی میں ہوتا ہے جسیا کہ اللہ عزوجل نے فرمایا " وقضینا المی بنی اسر ائیل فی الکتاب " (بن اسرائیل سے ") " اور ہم نے بن اسرائیل کو کتاب (توریت) میں آگاہ کردیا تھا ۔" اس سے مرادیہ ہے کہ ہم نے ان کو بتادیا تھا " وقضینا المیہ ذالک الامران دابر مؤلاء مقطوع مصبحین ( الحجر آیت ۲۹) اور ہم نے اس (لوط) کی طرف اس امر کو کہلا بھیجا کہ مج ہوتے ہی ان سب کی جڑکاٹ دی جائے گی ۔ اس سے مرادیہ ہے کہ ہم نے اس کو خبر دیدی اور آگاہ کردیا ۔ پس اس سے مرادیہ ہے کہ ہم نے اس کو خبر دیدی اور آگاہ کردیا ۔ پس اس سے الکار نہیں کیا جاسکتا کہ اللہ عزوجل بندوں کے اعمال اور جو کچھ خیروشر سے ہوتا ہے سب کو اس معنی میں بتادیتا ہے الکار نہیں کیا جاسکتا کہ اللہ عزوجل بندوں کے اعمال اور جو کچھ خیروشر سے ہوتا ہے سب کو اس معنی میں بتادیتا ہے

میونکہ الله عزوجل ان سب کا عالم ہے اور یہ بھی درست ہے کہ وہ اپنے بندوں کو ان سے آگاہ کرے اور ان کو بانبر کرے اور کھی قدر کتاب اور اخبار کے معنی میں ہوتا ہے جساکہ اللہ عزوجل نے ارشاد فرمایا" الااعراته قدر فا انھا لمن الفادد من " (حجر -آیت ۲۰) " مگر ان (لوط) کی بیوی کو که ہم نے لکھ دیا اور خبر دیدی که وہ سیمیج رہ جانے والوں میں ہے ہے ۔" مرادیہ ہے کہ ہم نے لکھ دیا اور خبر دیدی ۔عجاج کہتا ہے ۔ اور جان لوکہ ذوالجلال نے عطے صحفوں میں تحریری طور پر اکھ دیا ہے ۔ اور " قدر " کے معنی اس میں " لکھا " کے ہیں ۔ اور کبھی قضا، حکم اور لازم ہونے کے معنی میں ہوتا ہے ۔ الله عزدجل نے فرمایا " و قضی ربک الا تعبدوا الا ایالا وبالوالدین احسانا" (نبی اسرائیل -۲۳) " اور تہمارے رب نے حکم دیا ہے کہ سوائے اس کے تم کسی کی عبادت ند کرو اور والدین کے ساتھ نیکی کرو ۔" اس سے اس کی مرادیہ ہے کہ اس نے اس کا حکم دیا اور اس نے اپن مخلوق پر لازم قرار دیا ہے ۔ پھریہ کہنا بھی مناسب ہوگا کہ اللہ عزوجل نے اس مفہوم و مقصود پر بندوں کے اعمال کا حکم دیا ہے جس کو اس نے اپنے بندوں پر لازمی قرار دیا ہے اور جس کے ذریعے ان پر حکم کیا ہے اور وہ صرف فرائض ہیں ۔ اور کبھی پیہ بھی مناسب ہوتا ہے کہ الله بندوں کے اعمال کو مقدر کردیتا ہے اس پنا، پر کہ وہ حسن و قبح اور فرض و سنت وغیرہ کے احوال اور مقداروں کو ظاہر کردے اور وہ اس پر ولیلوں سے فعل کرتا ہے جس کے ذریعے ان افعال کے ان احوال کو پہیانا جاتا ہے تو در حقیقت اللہ تعالیٰ ان کا مقدر ہوتا ہے ۔ اور وہ اس کو اس لیئے مقدر نہیں کرتا کہ اس کی مقدار پہچانے ۔ مگرید کہ وہ لینے علاوہ کسی دوسرے کو جو اس کی تقدیر میں مقدر کئے جانے کی حالت کو نہیں جانیا ہے ظاہر کردے ۔ اور یہ امر خفیہ رکھنے کے مقابلہ میں اظہر ہے اور زیادہ واضح ہے اس امر سے کہ اس پر استشہاد (شہادت ۔ گوایی) کی احتیاج ہو ۔ کیا آپ نہیں ویکھتے کہ ہم اہل معرفت کی طرف اس حقیقت علم کی طرف رجوع کرتے ہیں جو ہمارے لئے ان کی تقدیر میں ہے تو ان کو ان کا علم ان مقد وں سے منع نہیں کرنا جن کو ہمارے لئے مقدر کیا گیا ہے کہ وہ ہمارے لئے ان کی مقداروں کو بیان کریں ۔ اور ہم نے اس بات سے انکار کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو ان کے لئے حکم دیا ہے اور ان کو ان سے باز رہنے سے منع کیا ہے یا یہ کہ اس کو کیا ہو اور اس کو ایجاد کیا ہو ۔ مگر یہ کہ الله عزوجل نے اس کو تقدیر کی فطرت پر پیدا کیا ہے تو ہم اس کا انکار نہیں کریں گے ۔ میں نے بعض علماء سے سنا کہ وہ فرماتے ہیں کہ قضاء اس اقسام پر مشتل ہے اس ک پہلی وجہ علم ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے " الا حاجۃ فی نفس یعقوب قضھا " (یوسف - آیت ۲۸) " گر يعقوب كے دل ميں ايك حاجت تھى كہ جس كو انہوں نے پوراكيا ۔" يہاں قضا، سے مراد علم ہے ۔ اور دوسرى فسم اعلام (آگاہی) ہے ۔ ارشاد الی ہے " وقضینا الی بنی اسرائیل فی الکتاب " (سورة بن اسرائیل - آیت ۱۳) " اور بم نے بنی اسرائیل کو کتاب میں بتادیا ۔" اور یہ بھی ارشاد الی ہے " وقضینا الیه ذلک الاصر " (سورة مجر آیت ۹۷) " اور بم نے اس کی طرف اس امر کو مطلع کیا ۔ " یعنی بم نے اس کو آگاہ کیا ۔ تبیرا حکم ۔ ارشاد الهی ہے " ان

ربك يقضى بينهم بحكمه وهو العزيز العليم " (نل - ٥٨) " تيرارب ان مين فيسلد كرے كا اي حكومت سے اور وی زبردست سب کھے جاننے والا ہے ۔ " چوتھا قول ہے ۔ ارشاد رب العرب ہے " والله يقضى بالحق " (سورہ مومن ۔ ٢٠) " اور الله فيصله كريا ہے انصاف ہے " ليعني حق كہتا ہے ۔ يانچويں حتم (فيصله) ہے اس كے بارے ميں فرمان المي ب " فلما قضينا عليه الموت " (ساس ١٣) " كير جب مقرر كيا بم نے اس پر موت كو " يعني بم نے فیصلہ کردیا پی وہ قضاء حمم (فیصلہ) ہے - چھٹے امر - قول الهیٰ ہے - " وقضیٰ ربک الا تعبدوا الا ایالا" (سورة ین اسرائیل ۔ آیت ۲۳) " اور حکم کر دیاتیرا رب که مت عبادت کر سوائے اس کے " اس سے مراویہ ہے کہ تمہارے رب نے حکم (امر) کیا ۔ ساتویں خلق ۔ ارشاد الی ہے " فقضھن سبع سموات فی یومین " (سورة فصلت - حم السجده - ١٦) " مجراس نے سات آسمانوں کو دو دن میں بنایا -" بعنی ان کو خلق کیا ، آٹھویں فعل - ارشاد رب العرت سے " فاقض ما انت قاض " (طه - ٤٢) " كرجو كرنا ہے كر " يعني كروجو، تم فعل كرنے والے ہو - نويس اتمام - اس ك لية ارشاد البي ب " فلما قضي موسى الاجل " (القصص - ٢٩) " لهى جب موى ني مدت يورى كرلى -" اور موش کی حکایت کرتے ہوئے فرمان فداوندی ہے " ایما الا جلین قضیت فلا عدوان علی والله علی ما نقول و کیل " (سورة قصص ۔ آیت ۲۸) " میں دونوں مدتوں میں سے جو بھی پوری کرلوں تو پھر آپ کو مجھ پر جبر كرنے كا كوئى حق نہيں اور ہم (دونوں) جو كھے كہہ رہے ہيں اس پر خدا گواہ ہے ۔" يہاں قضىٰ اور قصنيت سے مراد انتمام ہے ۔ وسویں کس شے سے فراغ (فراغت) حاصل کرنا ارشاد الی ہے " قضی الامر الذی فیه تستفتیان " (بوسف ١٨٠) " فيصله بهوا اس كام كا جس كي تحقيق تم چاہتے تھے " جس امر كے بارے ميں تم دونوں دريافت كررہے تھے وہ پورا ہو گیا ۔" یعنی تم دونوں کے لئے اس سے فارغ کردیا ۔ اور یہ مقولہ کہ " قعد قضیت لک حاجتک " میں نے حہاری حاجت کو یورا کردیا تعنی میں اس سے مہارے لئے فارغ ہوگیا ۔ پس یہ کہنا روا ہوگا کہ تنام اشیاء الله تبارک و تعالیٰ کے قضا، و قدر سے اس مفہوم و مقصد کے ساتھ ہیں کد وہ ان کا اور ان کی مقداروں کا علم رکھتا ہے اور اس عزوجل کا متام اشیاء میں خیریا شرکا حکم جاری ہے ۔ پھرجو خیر ہے تو اس نے اس کو بنایا اس معنی و مطلب میں کہ اس نے اس کو حکم دیا اور تقینی بنایا اور اس کو حق قرار دیا ۔اس کے میلغ اور مقدار کو جانتا ہے اور جو شراور برائی سے ہو تو اس نے اس کا حکم نہیں دیا اور نہ اس کی مرضی سے ہوا ۔ نیکن اللہ عزوجل نے اس کو بنایا ہے اور اندازہ کیا ہے اس معنی میں کہ وہ اس مقدار اور مبلغ کو جانتا ہے اور اس کے بارے میں اپنے حکم سے فیصلہ کیا ہے۔ اور فتنہ بھی دس اقسام پر مشمل ہے ۔ پہلی وجہ ضلال ( کج روی و گرای) ہے ۔ دوسری اختیار ہے " و فتذاک فتو نا" (طہ -۲۰) " اور ہم نے حہارا اچھی طرح امتحان لیا ۔" یعنی ہم نے تم کو اچھی طرح آزمالیا ۔ اور الله عزوجل کا بیہ قول " المم O احسب الناس ان يتركوا ان يقولوا امنا وهم لايفتنون " (العنكبوت ١-١) " الم سكيا لوكول نے يہ خيال

كرىيا ہے كه وہ كہيں كه بم ايمان لائے تو وہ چھوڑ ديئے جائيں گے اور ان كا امتحان نہيں ليا جائے گا ۔ " يعني وہ آزمائے نہیں جائیں گے ۔ تیری جحت ہے اور اللہ تعالیٰ کا ارضاد ہے " ثم لم تکن فتنتھم الا ان قالوا والله ربنا ماکنا مشر کین " (الانعام - ٢٣) " بجران کی طرف سے کوئی فتنہ نہیں ہوگا لیکن وہ یہ کہیں گے کہ اللہ کی قسم وہ ہمارا رب ہے ہم مشرک نہیں تھے ۔ چوتھی وجہ شرک ہے ۔ اللہ کا ارشاد ہے " والفتنة اشد من القتل " (البقرة -اور فتنہ قبل سے بڑھ کر ہے ۔ فتنہ سے مراد شرک ہے ۔ یانچویں وجہ کفر ہے ۔ الله تعالیٰ کا ارشاد ہے " الا فی الفتنة سقطوا " (التوبه ٢٩٠) (اے رسول) آگاہ ہو كہ وہ لوگ فتنه میں بتلا ہوگئے بعني كفر میں - چھٹی وجہ آگ ہے جلانا - الله فرماتًا ؟ " أن الذين فتنوا المومنين و المؤمنات ثم لم يتوبوا فلهم عذاب جهنم ولهم عذاب الحريق " (البروج - ١٠) " يقيناً جن لوگوں نے مومنین اور مومنات کو تکلیفوں میں بسلاکیا -اس کے بعد توبہ نہیں کی تو ان کے لئے جہم کا عذاب اور جلنے کا عذاب ہے ۔ فتنوا سے مرادیہ ہے کہ انہوں نے آگ سے جلایا ساتویں قسم عذاب ہے اور اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے " یوم هم علی النار یفتنون " (الزاریات - ۱۳) " اس ون کہ وہ آگ کے عذاب میں بسکا کئے جائیں گے ۔ مرادیہ ہے کہ ان کو عذاب دیا جائے گا ۔ اور ارشاد الهی ہے ۔ " ذوقوا فتنتكم هذا الذي كنتم به تستعجلون " (الذاريات ١٣٠) تم الين عذاب كامزه حكهويه وي ب جس كے لئے تم عجلت عائة تھے ۔ عبال فتنتكم ے مراد عذابكم ب اور ارشاد الىٰ ب " ومن ير دالله فتنته فلن تملک له من الله شیناً" (المائده سام) " اور جس کے لئے اللہ عذاب دینا چاہتا ہے تو تم اس کے لئے کچھ بھی نہیں كرسكتے ہو ۔ " يہاں بھى فتنہ سے مراد عذاب بے ۔ آٹھویں قتل ۔ قول الیٰ بے " ان خفتم ان يفتنكم الذين كفروا " (النساء ١٠١) " اگرتم كوخوف ہے كه كافرتم سے فتنه كريں گے -" مراديہ ہے كه اگرتم كويہ خوف ہے كم وہ تم کو قتل کردیں گے ۔ اور ارشاد الی ہے " فما امن لموسیٰ الا ذریة من قومه علیٰ خوف من فرعون وملابِهم ان یفتنهم " (یونس - ۸۳) " موئی پران کی قوم میں سے چند لوگ ہی ایمان لائے اس خوف كى بناء پر كے فرعون اور اس كے كروہ ان كو مصيبت ميں بسلاكرديں ۔" مراديہ ہے كہ وہ ان كو قتل كرديں معے - نويں وجه صد (روكنا ، بطانا) فدا وندعالم كا ارشاد به " وان كادوا ليفتنونك عن الذي اوحينا اليك " ( بن اسرائیل ۔ ۷۷) " اور اگر وہ چاہیں کہ تم کو اس کلام سے منا دیں جو ہم نے تہاری طرف وجی سے نازل کیا ہے ۔ " مرادیہ ے کہ وہ تم کو رد کریں ۔ اور دسویں وجہ شدت محنت ہے ۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے " ربنا لاتجعلنا فتنة للذين كفروا " (الممقنه - ۵) " اے ہمارے پروردگار تو ہم كوكافروں كى آزمائش كا سبب ند ٹھېرانا، اے ہمارے رب تو ہم كو ظالموں كا سبب امتحان مد تھرا ۔" اور " ربنا لاتجعلنا فتنة للقوم الظالمين " (يونس - ٨٥) " اے ہمارے رب مت آزما ہم پر زور اس ظالم قوم کا « تعنی آزمائش و امتحان کہ جس کے ذریعہ وہ کافر و ظالم فتنہ بریا کریں ۔ اور وہ اپنے

دلوں میں کہتے ہیں کہ ان کے دین باطل نے ان کو قتل کیا اور ہمارا دین حق ہے ۔ پس یہ سبب بنا ان کے جہنم میں جانے کا اس بناء پر کہ وہ کافر اور ظالم تھے ۔

ان دس وجوہات پر علی بن ابراہیم بن ہاشم نے ایک اور وجہ کا انسافہ کیا ہے ، اس نے کہا کہ فتنہ کی وجوہ میں سے ایک وجہ مجبت ہے ۔ فعداوندعالم فرماتا ہے " واعلموا انما اموالکم وا ولاد کم فتنة " (الانفال - ۲۸ ، والتغابن ۱۵) " تمہارے مال اور تمہاری اولاد آزمائش ہے ۔ " مراد مجبت ہے ۔ میری رائے میں فتنہ کی وجوہ دس ہیں اور اس مقام پر فتنہ ، محنت " نون " کے ساتھ ہے نہ کہ محبت " با ، " کے ساتھ ۔ اس امر کی تصدیق رسول اکرم صلی النہ علیہ وآلہ وسلم کے ارشاد گرامی سے ہوتی ہے " الولد مجھلة محنة مبخلة " لاکا باپ کے لئے بے علی ، آزمائش اور بخل کا سب ہوتا ہے ۔

(۳۳) ہم ہے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے غیاث بن ابراہیم سے انہوں نے جعفر بن محمد سے ، انہوں اسپنے والد ، انہوں نے لینے دادا علیم السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا گزر مال کو روک کر مہنگا بیخنے والوں کی طرف سے ہوا تو آپ نے حکم دیا کہ دہ اپنے روے ہوئے مال کو مختلف بازاروں میں لے آئیں کہ تگاہیں ان کی منظر ہیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عرض کیا گیا کہ اگر آپ اس کی قیمت مقرر کردیں تو آپ کو غصہ آگیا اور آپ کے چرہ سے اس کا اظہار ہوا اور فرمایا کہ کیا میں ان پر قیمت کو مقرر کردوں ؟ نرخ اور بھاؤ تو اللہ کی طرف سے ہیں ۔ جب چاہے نرخ بڑھا وے جب چاہے گھٹا دے ۔ اور رسول اللہ سے یہ بھی کہا گیا کہ کاش آپ ہمارے لئے نرخ مقرر فرما دیے کیونکہ بازار کے بھاؤ گھٹے بڑھے رہتے ہیں تو آپ نے جواب دیا کہ میں اللہ تک کسی نئی بات کو نہیں بہنچانا چاہتا جو اس نے کسی شے کے بارے میں مجھے نہیں بتائی ۔ پس اللہ کے بندوں کو چھوڑ دو کہ جو ایک دوسرے کے مال کو کھاتے ہیں ۔

(۱۳۲) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے ایوب بن نوح سے بیان کیا انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے ابو حمزہ نثالی سے ، انہوں نے علی بن حسین علیم السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ایک فرشتہ کو نرخ اور بھاؤ کے بارے میں موکل بنایا ہے جو اس کے معاملات کو طے کرتا ہے ۔ ابو حمزہ نثالی نے کہا کہ علی بن الحسین علیما السلام کے سلصنے نرخ کی گرانی کا تذکرہ کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ اس کی مہنگائی و گرانی کا تعلق بھے سے نہیں ہے ۔ اگر بازار کا بھاؤ چڑھ گیا ہے تو اس کی ذمہ داری اس شخص پر ہے اور اگر نرخ سا ہو گیا ہے یا اتر گیا ہے تو اس کی ذمہ داری بھی اس پر ہے ۔ مصنف کتاب مذا رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ " غلا، " دراصل چیزوں کے نرخ میں اضافہ و زیادتی کا نام ہے تاکمہ مصنف کتاب مذا رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ " غلا، " دراصل چیزوں کے نرخ میں اضافہ و زیادتی کا نام ہے تاکہ

کسی شے کو اس جگہ زیادہ قیمت میں فروخت جائے ۔ اور " رخص " کے معنیٰ اس شے میں کم بھاؤیر فروخت کرنا ہے ۔ اور رخص و غلا، کا تعلق اشیا، کی کثرت و قلت سے نہیں ہے بلکہ یہ تو الند کی طرف سے ہے اس پر تسلیم و رضا لازم ہے ۔ اور جو مہنگائی و سستائی اس بنا، پر ہو کہ لوگ بغیر قلت و کثرت اشیا، کی رنسا مندی کے بغیر ہو یا کسی ایک شخص کے پورے شہر کی کھانے ، پینے کی اشیار کو خریدنے کی وجہ سے ہو بھروہ اشیار خورونوش (کھانے پینے کی چیزیں) کو اس وجہ سے گراں كردے تويد شخص كراں فروش ہے اور شہر كا تمام غله خريد نے والا تجاوز اور ظلم كرنے والا ہوگا - جسياكه حكم بن حرام نے کیا کہ جب وہ مدینہ آیا تو اس نے ساری اشیا، خوردونوش خرید لیں تو نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے جاکر کہا کہ اے حکیم بن حرام احتکار (مال کو روک کر زیادہ قیمت پر پیجنا) سے برمیز کر ۔ ہم سے اس کے بارے میں میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبدالله نے یعقوب بن یزید سے ، انہوں نے صفوان بن یحی سے ، انہوں نے سلمہ حناط سے ، انہوں نے ابوعبداللد (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ جبکہ شہر میں کھانے پینے کی اشیا. موجود ہوں اور کسی ایک شخص نے اس کو خریدا ند ہو تو اس کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنے سامان تجارت میں فنسل کا ملتمس ہو کیونکہ جب شہر میں یہ اشیا، موجود ہوں تو اس کی وجہ سے لوگ اشیا، کا نرخ نہیں بڑھائیں گے بلکہ وہ تنہا شخص شہر میں آگر تنام اشیا، خرید لے تو وہ گراں فروشی کرے گا۔ ہم سے میرے والد رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے محمد بن علییٰ کے دونوں بیٹوں احمد اور عبداللہ سے بیان کیا ، انہوں نے محمد ابن ابو عمیر سے ، انہوں نے حماد بن عثمان سے ، انہوں نے عبدالله بن على طلبي سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام سے بيان كيا كه آب سے حكره (مهنگا يجينے ك لیے اناج کی ذخیرہ اندوزی کرنا) کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ حکرہ (اناج کی ذخیرہ اندوزی کرنا) یہ ہے کہ تم سامان خوراک خریدلو اور شہر میں اس کے علاوہ کوئی دوسرا نہ ہو کہ جو سامان کو مہنگا بیجینے سے لئے جمع کرے ۔ یں اگر شہر میں غلہ اور سامان خوارک اس سے علاوہ موجود ہو تو اس میں کوئی مضائقہ نہیں کہ تم اپنے مال تجارت میں فضل (مہنگا پیچنے) کی خواہش کر سکتے ہو۔ اگر چہ اس مقام پر مہنگائی الله عزوجل کی طرف سے ہو تو خریدنے والا شہر کے تمام سامان خوردونوش کا مذمت کا مستق نہیں ہوگا کیونکہ اللہ عزوجل اپنے فعل کی وجہ سے بندہ کی مذمت نہیں کرتا ہے اور اس بنا، پررسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا - اہل وعيال كے كمانے والا تاجر رزق سے نوازا كيا ہے اور مال کو روک کر مہنگا فروخت کرنے والا ملعون ہے اور اگر یہ مہنگائی اللہ کی طرف سے ہو تو مچر تسلیم و رضا لازمی ہے جس طرح سے اس وقت لازم ہے کہ جبکہ اشیاء کی قلت یا پیداواری میں کی ہو کیونکہ وہ الله عزوجل کی طرف سے ہے اور جو کھے اللہ کی طرف سے یا لوگوں کی طرف سے ہو تو اس کا ذکر مخلوقات کی پیدائش کی طرح علم الهی میں پہلے سے موجود ہے اور وہ اس کے قضا، وقدر کی وجہ سے جس کو میں نے قنما، وقدر کے مفہوم سے بیان کیا ہے -

#### باب (۹۱) بچ اور عدل الهيٰ

ہم سے حسین بن سیحیٰ بن ضرالیں بھلی نے بیان کیا کہ ہم سے میرے والد نے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو جعفر محمد بن عمارہ سکری سریانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابراہیم بن عاصم نے قروین میں بیان کیا ، ا نہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن ہارون کرخی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابوجعفر احمد بن عبداللہ بن یزید ین سلام بن عبیداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے میرے والد عبداللہ بن یزید نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے میرے والد ابی یزید بن سلام نے اپنے والد سلام بن عبیداللہ سے ، انہوں نے رسول اللہ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ے غلام عبداللہ بن سلام سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ سے دریافت کیا کہ آپ تھے بتاہتے کہ کیا الله عزوجل مخلوق كو بغير كسى جمت كے عذاب ميں بالل كرے كا ؟ تو آپ نے جواب ميں معاذالله (خدا معاف كرے) (بناه مس رکھے) فرمایا تب میں نے عرض کیا کہ کیا مشر کین کی اولاد جنت میں ہوگی یا دوزخ میں ،آپ نے فرمایا کہ الله تبارک و تعالیٰ ان سے کہیں بڑھ کر ہے ۔ جب قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تمام مخلوقات کو فیصلہ کے لئے جمع کرے گا تو مشر کین کی اولاد کو بھی لائے گا تو ان سے کجے گا کہ اے میرے بندو اور میری کنیزد! تمہارا رب کون ہے اور تمہارا دین کیا ہے اور مہارے اعمال کیا ہیں ؟ آپ نے فرمایا کہ مجروہ کہیں گے ۔اے اللہ! تو ہمارا رب ب ، تونے ہم کو پیدا کیا اور ہم نے کسی شے کو نہیں پیدا کیا اور تونے بی ہم کو موت سے ہمکنار کیا اور ہم نے کسی شے کو نہیں مارا اور تونے ہم کو زبانیں نہیں دیں کہ بول سکیں اور مذکان دیئے کہ جن سے سن سکیں اور مذکتاب دی جس کو ہم پڑھ سکیں اور مذر سول دیا جس کی ہم پیروی کرتے اور جتنا تونے ہم کو علم دیا ہے اس کے سوا ہمیں کچھ علم نہیں ہے ۔ رسول اللہ نے فرمایا تجر الله تعالی ان سے کیے گا۔ " بندو اور میری کنیزو! اگر میں تم کو کسی امر کا حکم دوں تو کیا تم اس کو کرو گے ، تو وہ کہیں گے کہ اے ہمارے رب ہم بسرو چشم بجالائیں گے ۔آپ نے فرمایا کہ پھر اللہ تعالیٰ اس آگ کو حکم دے گا کہ جس کو " فلق " كہتے ہيں جو جہم میں سب سے بڑا عذاب ہے مجر وہ أك اپنے مقام سے انتمائى تاريكى كے ساتھ زنجيرين اور طوق لیکر نکلے گی ۔ پیر نعدا اس کو حکم دے گا کہ وہ لوگوں سے جہروں پر اپنی گرم ہوا کا حملہ کرے بچر وہ بھونک مارے گی کہ جس کی شدت سے آسمان بھٹ جائے گا، سارے جھلملا جائیں گے، سمندر نشک ہوجائیں گے اور پہاڑ ریزہ ریزہ ہوجائیں گے ، بینائی ختم ہوجائے گی ، حاملہ عورتوں سے حمل کر جائیں گے اور قیامت کے دن اُس کی ہولناکی سے بچ بوڑھے ہوجائیں گے ۔اس کے بعد اللہ تعالیٰ مشرکین کے بچوں کو عکم دے گا کہ وہ خود کو اس آگ میں ڈال دیں تو جس کے بارے میں سلے سے علم الہی میں سعید ہونا ہوگا وہ خود کو اس آگ میں جونک دے گا جو اس کے لئے ٹھنڈی اور سلامتی ین جائے گی جس طرح کہ حصرت ابراہیم پر ہو گئ تھی ۔ اور جس کے بارے میں علم الہیٰ میں شقی ہونے کا علم پہلے سے

ہوگا تو وہ اس سے رک گا اور وہ خود کو آگ میں نہیں ڈالے گا۔ تو اللہ تعالیٰ آگ کو عکم دے گا کہ وہ اس کو حکم خدا کو ترک کرنے اور آگ میں داخل ہونے سے رکنے کی وجہ سے اٹھا کر ڈال دے تو وہ اپنے آبا، کے پیچے بہم میں طبح بھائیں گا۔ اور یہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔ " فمنھم شقی و سعید فاما الذین شقوا ففی النار لھم فیھا زفیر و شھیق O خالدین فیھا مادامت السموات والارض الا ماشاء ربک ان ربک فعال لما یہ یہ وہ اما الذین سعدوا ففی الجنة خالدین فیھا مادامت السموات والارض الا ماشاء ربک ان ربک فعال ربک عطاء غیر مجذوذ O (صور ۱۳۸ – ۱۳۵) " بحران میں سے کچہ شقی ہوں گے اور کچہ سعید ہوں گے O ربک عطاء غیر مجذوذ O (صور ۱۳۸ – ۱۳۵) " بحران میں سے کچہ شقی ہوں گے اور کچہ دیارہ ہوگی O جب تک آسمان و زمین باتی رہیں گے وہ لوگ اس میں رہیں گے مگر وہ جو تہارا رب چاہے بھینا تہارا رب جو چاہتا ہے وہی کرتا ہے اور لیکن جو لوگ سعید ہیں تو وہ جنت میں ہوں گے جب تک آسمان و زمین ہیں وہ اس میں رہیں گے مگر جو تیرا رب چاہ یہ لیکن جو لوگ سعید ہیں تو وہ جنت میں ہوں گے جب تک آسمان و زمین ہیں وہ اس میں رہیں گے مگر جو تیرا رب چاہ یہ لیکن جو منقطع نہیں ہوں گے۔ "

(۲) ہم ہم ہے اتحمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ، علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہم نے عبدالسلام بن صالح ہروی ہے ، انہوں نے اہام رضا (امام علی رضا) علیہ السلام سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے آنجناب سے عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح کے زمانہ میں ساری ونیا کو کس سبب کی بنا ، پر عرق کر دیا جبکہ ان میں بچے بھی تھے اور وہ لوگ بھی تھے جو گنہگار نہ تھے ، تو آپ نے فرمایا کہ ان میں بچے نہیں تھے کیونکہ اللہ عزوجل نے قوم نوح کے صلبوں اور ان کی عورتوں کے رحموں کو چالیس سال سے بابچھ قرار دے دیا تھا ۔ ان کی نسل منقطع ہو چکی تھی بچر وہ عزق ہوگئے اور ان میں کوئی بچہ نہیں تھا ۔ اور اللہ عزوجل کسی بے گناہ کو اپنے عذاب سے ہلاک نہیں کرتا ۔ لیکن قوم نوح کے باتی افراد اللہ کے نبی نوح علیہ السلام کو جھٹلانے کی وجہ سے عزق کر دیئے گئے ۔ اور جو شخص اس امر سے غائب رہا گر اس پر راضی رہا تو وہ اس شخص کی طرح ہے جس نے اس کی شہادت دی اور اس کی موافقت کی ہو ۔

(m) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن دلید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن مغار نے عباس بن معروف سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن سنان سے ، انہوں نے طلحہ بن زید سے ، انہوں نے جعفر بن محمد سے انہوں نے اللہ علیما السلام سے بیان فرمایا کہ مسلمانوں کے بیچ اللہ عزدجل کے نزدیک مومن ہیں جو سب کے سب شفاعت کرنے والے اور مقبول الشفاعتہ ہیں ۔ لیکن جب وہ بارہ سال کے ہوجائیں گے تو بھر ان کی نیکیاں لکھی جاتیں می اور جب وہ صاحب عقل ہوجائیں تو ان کے خلاف برائیاں لکھی جاتی ہیں ۔

(٣) ہم ہے میرے والد اور محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمما اللہ نے بیان کیا ، ان دونوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن یحیٰ عطار اور احمد بن ادریس نے ان سب نے محمد بن یحیٰ بن عمران اشحری سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن اسمعیل سے ، انہوں نے حماد بن عییٰ سے ، انہوں نے ترازہ سے ، انہوں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا ، آنجناب نے فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ سات شخصیتوں کے خلاف جمت پیش محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا ، آنجناب نے فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ سات شخصیتوں کے خلاف جمت پیش کرے گا ۔ (۱) بچہ پر (۲) اس شخص پرجو دو نبیوں کی موجودگی میں مرا (۳) وہ بو فرحا جس نے نبی کو دیکھا اور نا مجھ تھا (۳) البہ (بیو توف) (۵) وہ مجنوں جو عقل سے عاری ہو (۱) بہرا اور گونگا بھر ان میں سے ہر ایک اللہ تعالیٰ کے لئے احتجاج کر کے گا ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ان کی طرف ایک رسول بھیج گاجو ان کے لئے آگ کو بجرکائے گا اور وہ کہ گا کہ مہارا پروردگار تم کو حکم دیتا ہے کہ اس آگ میں کو و جاؤ ۔ تو جو کوئی اس میں کو و جائے گا تو وہ آگ اس کے لئے شھنڈی اور سلامتی بن جائے گی اور جس نے اس حکم کی نافرمانی کی اس کو آگ میں جونک دیا جائے گا۔

/ mri )

(۵) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے فضل بن عامر ہے ، انہوں نے موئی بن قاسم ، کیل ہے ، انہوں نے حماد بن عینیٰ ہے ، انہوں نے حمید ہن قاسم ، کیل ہے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو بعضر (امام محمد باقر) کو جعفر علیہ السلام کے چھوٹے بیٹے کو دعا دیتے زرارہ بن اعین ہوئے دیکھا بھر اللہ اکبر کہا اس کے بعد زرارہ سے فرمایا کہ یہ اور اس کے مشابہ بچوں پر درود نہیں بھیجا جاتا کہ ہیں لوگ یہ نہیں کہ نبی ہاشم بچوں پر درود نہیں بھیجا جاتا ہے ۔ کہیں لوگ یہ نہ کہیں کہ نبی ہاشم بچوں پر درود نہیں کھیتے ہیں تو میں نے اس پر دعا برکت نہیں کی ۔ زرارہ نے کہا کہ میں کہ نبی ہاشم بچوں پر درود نہیں کھیتے ہیں تو میں نے اس پر دعا برکت نہیں کی ۔ زرارہ نے کہا ان کے بارے میں رسول اللہ علیہ دالہ وسلم ہے دریافت کیا گیا ، آپ نے فرمایا ہاں ان کے بارے میں دریافت کیا گیا ، آپ نے فرمایا کہ ان کے بارے میں اللہ اسے زیادہ واقف ہے جو وہ عمل کرتے ہیں ۔ بھر آپ نے فرمایا کہ قسم بخوا ۔ پر آپ نے فرمایا کہ ان کے بارے میں اللہ اعلم بعما کا نوا عاصلین "کے متعلق جانے ہو ، زرارہ نے جواب دیا کہ نہیں اللہ اعلم بعما کا نوا عاصلین "کے متعلق جانے ہو ، زرارہ نے جواب دیا گا تو اللہ سات افراد پر جو نوٹ کی بر ہو دو نیبوں کے درمیان مرا، اس بوڑھے پر جس نے نبی کو بایا اور بھے نہیں کرے گا در بین کی طرف ایک رسول کو مبعوث کرے گا دہ وہ ان کے لئے آگ کو نکالے گا پھران سے کہے گا کہ حہارا درب تم کو گا در اس آگ میں کو د جائے گا دو دائے گا تو دہ آگ اس کے لئے شعنڈی اور سلامتی بن عکم دیتا ہے کہ اس آگ میں کو د جائے گا دو وہ نے گا دو دہ آگ اس کے لئے شعنڈی اور سلامتی بن عورک دیا جائے گا۔

(٢) ہم سے میرے والد رحمہ اللہ نے کہا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے ہیم بن ابو مسروق نہدی سے بیان کیا ، اس نے حسن بن مجوب سے ، اس نے علی بن رئاب سے ، اس نے طبی سے ، اس نے ابوعبدالله (امام

جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام اور بھاب سارہ کو مومنین کے بچوں کے لئے فراہی غذا کی ذمہ داری جنت کے درخت سے سرد کی (مونی) ۔ جس کے اقسام گائے ، بیل جیسے ہیں جن محلوں میں ہر قسم کی زراعت ہوتی ہے تچر جب وہ قیامت ہوگی تو ان کو باس بہنایا جائے گا ۔ فوظبو لگائی جائے گی اور ان کو ان کے دالدین کی طرف بھیج دیا جائے گا ۔ تو وہ لینے دالدین کے ساتھ جنت میں رہیں گے ۔ بہم سے محمد بن محویٰ بن متوکل رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن محمل عظار نے محمد بن انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن محمل عن محملہ بن المحمد بن محمد بن

(A) ہم ہے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے احمد بن ادریس نے محمد بن احمد بن یحی کے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن حسین بن ابو خطاب ہے ، انہوں نے موئی بن سعدان ہے ، انہوں نے عبداللہ بن قاسم ہے ، انہوں نے ابہوں نے ابہوں نے کہا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ جب موسنین کے بچوں میں ہے کوئی بچہ مرتا ہے تو آسمان و زمین میں منادی نداکرتا ہے کہ آگاہ ہو کہ فلال بن فلال مرگیا ہے تو اگر اس کے ماں باپ یا ان میں ہے کوئی ایک مرگیا ہے یا مومنین کے گھر والوں میں ہے کوئی ایک مرگیا ہے تو اس کو کھانا بہنچایا جائے گا ورنہ وہ حضرت فاطمہ صلوات اللہ علیما کی طرف بہنچایا جائے گا کہ وہ اس کو کھانا کسی سے کوئی ایک یا مومنین کے گھر والوں میں ہے کوئی ایک آجائے ۔

مرگیا ہے تو اس کو کھانا بہنچایا جائے گا ورنہ وہ حضرت فاطمہ صلوات اللہ علیما کی طرف بہنچایا جائے گا کہ وہ اس کو کھانا کی طرف بہنچایا جائے گا کہ وہ اس کو کھانا کے والدین یا ان میں سے کوئی ایک یا مومنین کے گھر والوں میں سے کوئی ایک آجائے ۔

تو اس کو اس کی طرف بہنچاویا جائے گا۔

(9) ہم سے حسین بن احمد بن ادریس رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے محمد بن احمد بن سیحیٰ سے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسان نے ان سے حسین بن محمد نوفلی نے انہوں نے نوفل بن عبدالمطلب کے بیٹے سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے کو محمد بن جعفر نے خبر دی انہوں نے محمد بن علی کے ذریعہ سے بتایا ، انہوں نے علی بن عبدالله عمری سے ، انہوں نے اپنے والد کے حوالے سے انہوں نے البخ دادا سے ، انہوں نے علی علیہ السلام سے دریافت کیا کہ کوئی بچہ مرض میں بسلا ہوجائے تو آپ نے فرمایا کہ اس کے والدین کے لئے کفارہ ہے ۔ علیہ السلام سے دریافت کیا کہ کوئی بچہ مرض میں ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے

عباس بن معروف سے انہوں نے حن بن مجبوب سے انہوں نے علی بن رئاب سے انہوں نے عبدالاعلیٰ آل سام کے غلام سے انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی الله علیه وآله وسلم نے ارشاد فرمایا کہ " کنواری عورتوں سے شادی کرواس لئے کے وہ بہترین خوشبودار دمن والی ہوتی ہیں اور سب سے زیادہ بچوں کو دودھ بلانے والی ہوتی ہیں اور سب سے زیادہ کھلے رحم (بچہ دانی) والی ہوتی ہیں کیا تم کو معلوم نہیں کہ میں تمام امتوں میں قیامت کے دن تہاری وجہ سے خواہ ساقط شدہ سے ہوں فخر و مباہات کروں گا - پر خدا ساقط شدہ یجے سے کیے گا کہ جنت میں حلا جاتو وہ بچہ کے گا کہ نہیں جب تک کہ بھے سے وسلے میرے والدین کو جنت میں واخل ند کر دے ۔ تو الله عزوجل ملائلہ میں سے اکیب فرشتہ سے کجے گا کہ اس کے ماں باپ کو میرے پاس لاؤ بھر ان دونوں کو جنت میں داخل ہونے کا حکم دے گا۔ پھر اس بچہ سے فرمائے گا کہ یہ تیرے لئے میری رحمت کا فضل ہے ۔ ہم سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن ادریس نے محمد بن احمد بن سیحی ے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محد بن ولید نے حماد بن عثمان سے ، انہوں نے جمیل بن دراج سے ، انہوں نے ابوعبداللد (امام جعفر صادق) عليه السلام سے بيان كيا ، اس نے كما كه ميں نے آنجناب سے انبياء عليهم السلام كے بجوں ے بارے میں دریافت کیا تو آی نے فرمایا کہ وہ عوام الناس سے بچوں کی طرح نہیں ہوتے ہیں ، اس نے عرض کیا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بلیٹے ابراہیم کے بارے میں سوال کیا کہ کیا اگر وہ زندہ رہتے تو صدیق ہوتے ؟ آپ نے جواب میں فرمایا کہ اگر وہ زندہ رہتے تو وہ اپنے بدربزرگوار صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے طریقت برہوتے -اور انہی اسناد کے ساتھ مماد بن عمان سے انہوں نے عامر بن عبداللہ سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے (ir)ابوعبداللد (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ ابراہیم فرزند رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی قبر پر مجور کا درخت (یا انگور کی بیل) تھا جو اس کو سورج کی دھوپ سے سایہ کرتا تھا ۔ بچر جب درخت خرما خشک ہوگیا تو نشان قبر مك كيا مجراس كى جكه كاسته نهي على سكا - اور أنجناب في يه بهى فرمايا كه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم کے بینے ابراہیم اٹھارہ ماہ کی عمر میں انتقال کر گئے تھے تو اللہ عزوجل نے ان کی دورھ پینے کی مدت جنت میں یوری کی -اس کتاب سے مصنف بچوں اور ان کے حالات کے بارے میں فرماتے ہیں کہ عدل وجور کی معرفت اور ان دونوں میں تمیز کرنے کے طریقہ کی معرفت میں کوئی سبب و وجہ کسی شے کی طرف رغبت مزاج اور اس سے نفرت نہیں ب بلکہ اس کے لئے عقل کا اچھا سمجھنا اور برا سمجھنا ہے ۔ پس اس وجہ سے یہ جائز نہیں ہے کہ ہم اس فعل کے اسباب و علل سے جہل کی بناء پر افعال میں سے کسی ایک فعل کے قبیح ہونے کی وجہ سے علیحدہ کردیں ۔ اور نہ فعل کی ظاہری صورت پر حد عدل سے تکالنے میں عمل کریں ۔ بلکہ وجہ یہ ہے جب ہم اقسام فعل میں کسی ایک قسم کی حقیقت کو بہچانے کا ارادہ کریں جس کی وجہ سے حکمت ہم سے پوشیرہ ہے وہ یہ ہے کہ ہم اس دلیل کی طرف رجوع کریں جو اس

مے فاعل کی حکمت پر ولالت کرتی ہو اور ہم اس بربان کا قصد کریں جو اس فعل سے حادث ہونے کا حال ہم کو پہنچوا دے بی جبکه مجموعی طور پر ہم نے اس کے لئے واجب قرار دے دیا کہ وہ حکمت و درستی اور جو کیے اس فعل میں مجملائی اور ہدایت ہے کے سوا کوئی کام نہیں کرتا ہے تو ہم پر لازم ہوگیا کہ اس قصیہ سے اس کے تمام افعال کو عمورت دیدیں خواہ ہم اس کے اسباب و علل سے ناواقف ہوں یا ہم ان کو جانتے ہوں کیونکہ عقلوں میں اکیب فعل کی نوع میں دوسری نوع سے اندر اسباب و علل کی کمی نہیں ہوتی اور نہ ایک جنس میں دوسری جنس کے اندر ان کی خصوصیت ہوتی ہے ۔ کیا تم نہیں دیکھتے کہ جب ہم کسی باب کو دیکھتے ہیں کہ ہمارے نزدیک اس کی حکمت ثابت ہو گئ ہے اور ہمارے لئے بربان سے اس کا عدل صحح ہے کہ وہ اپنے بیٹے کا ایک ہاتھ کاٹ دیتا ہے یا اس کے کسی عضو کو داغ دیتا ہے اور ہم اس سلسلہ میں مذ سبب کو اور مذاس علت کو جانتے بہمانتے ہیں جس کی وجہ سے وہ اس کے ساتھ یہ فعل کررہا ہے ۔ تو اس بارے میں وجہ مصلحت سے ہمارے جہل کی وجہ سے یہ جائز نہیں کہ جو کچھ بربان صادق کے جملہ میں ثابت ہو چکا ہے اس کے بارے میں حسن نظر اور اس کے ارادہ خیر سے تو ہم اس کو رد کردیں ۔ اس طرح اللہ تبارک و تعالیٰ کے افعال ہیں جو انجام اور ابتدا. کا عالم ہے ۔ جبکہ جملہ میں دلیل لازم قرار دیدی گئ کہ وہ حکمت کے علاوہ کھے نہیں ہوگی اور درستگی و صحت سے علاوہ واقع نہیں ہوگی تو ہمارے جہل کی وجہ سے تفصیل سے ساتھ ان سے تمام اسباب و علل کو ند جاننا جائز نہیں ہوگا کہ ہم نے جس چیز کو جانا ہے اس کے تمام احکام سے واقف ہوں ۔ بالخصوص جبکہ ہم نے اشیاء کی علت اور جزئیات کے مفاہیم کے اعاطہ کرنے سے قاصر رہنے کو جان لیا ہے یہ اس وقت ہوگا جبکہ ہم ان متام چیزوں کو بہماننا چاہیں کہ جن کا اللہ عزوجل کے افعال کے احکام سے عدم علم کی گنجائش و قدرت نہیں رکھتے ہیں ۔ لیکن جب ہم ان ے معانی و مفاہیم کا مکمل طور پر جائزہ لینا چاہیں اور ان کے اسباب و علل سے بحث کریں تو جو کچے شکر الهیٰ کی بدولت جو کچے اس کی تفصیلات میں سبب حکمت سے ہم کو معرفت کرائی گئ ہے جو ان کے جملہ پر دلالت کرتے ہوں تو ہم عقول کے اندر اس کو معدوم نہ کریں ۔ اور ولیل اس پر کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے افعال حکمت ہیں ، ان افعال کا ایک دوسرے کے ساتھ مخالف ہونے سے دوری اور ان کا ایک دوسرے سے اختلاف و فرق سے سلامتی اور بعض افعال کا بعض افعال سے تعلق کسی شے کی اپنے مثل کی طرف ضرورت اس شے کا اپنے مثل کی شکل میں جمع ہونا ، ہر نوع کا اپنے مشاب سے متصل ہونا یہاں تک کہ اگر تم گردش افلاک ، حرکت شمس و قمر اور گزرگاہ سیارگان کے برخلاف خیال كروتويه سب تباه وبرباد ہوجائيں گے - بھر جب الله عزوجل كے افعال شرائط عدل پر يورے اترين جن كا ہم نے ذكر كيا ہے اور وہ افعال جوروظام کے اسباب و علل سے محفوظ رہیں جن کا ہم نے پہلے تذکرہ کیا ہے تو یہ صحیح و درست ہوگا کہ وہ افعال حکمت ہیں اور اس پر دلیل یہ ہے کہ اللہ عزوجل سے ظلم کا وقوع نہیں ہوتا اور نہ وہ فعل ظلم کرتا ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ قدیم ، غن ہے ، عالم ہے جابل نہیں ہے اور ظلم اس کے قع (برائی) کی وجہ سے جابل سے وقوع

پذیر ہوتا ہے یا اس کے کرنے کا محتاج ہے کہ فائدہ حاصل کرسکے پس جبکہ اللہ تبارک و تعالیٰ قد یم غنی ہے تو اس پر نفع و نقصان مناسب و روا نہیں حالانکہ وہ جو کچھ ہے اور جو آئندہ ہوگا اس کے حسن قیبے کو وہ جانتا ہے تو یہ امر درست ہوا کہ وہ کوئی کام بغیر حکمت کے نہیں کرتا ہے اور سوائے صواب و درستی کے اس سے کوئی فعل سرزد نہیں ہوتا ہے ۔ کیا تم نہیں دیکھتے کہ ہم میں سے جس کی حکمت سے ہوتی ہے تو اس سے فعل قبیح سے بیازی کے باوجود اور اس کے ترک کرنے پر قدرت رکھنے کہ ہم میں اور اس کے قبیح جاننے کے بعد توقع نہیں کی جاستی ہے وہ اس کام کو کرے گا اور یہ کہ گناہان کبیرہ کے ارتکاب پر وہ مذمت کا مستق ہوگا کھر وہ امور قبیح سے خون نہیں کھائے گا اور یہ بات واضح ہے اور تمام شکر وساس اللہ کے لئے ہے۔

(۱۳) ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے بیان کیا ، انہوں نے اپنوں نے جابر نے بیان کیا ، انہوں نے اپنوں نے عمرو بن عثمان غراز سے ، انہوں نے عمرو بن شمر سے ، انہوں نے جابر بن بند بعدی سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو جعفر محمد بن علی باقر علیمها السلام سے عرض کیا کہ اسے فرزند رسول نمدا ہم کچھ بچوں کو مردہ پیدا ہوتے ، کچھ کو نامکمل ساقط ہوتے ، کچھ کو اندصا یا گونگا یا بہرا پیدا ہوتے دیکھتے ہیں اور ان ہی بہر پچوں میں سے کسی کو زمین پر گرتے ہی موت آجاتی ہے اور ان میں سے کچھ بالغ ہونے تک زندہ رہتے ہیں اور ان میں سے کچھ زیادہ عمر پاتے ہیں اور وہ بوڑھے ہوجاتے ہیں تو ہے کس طرح اور اس کی وجہ کیا ہے ؟ تو آپ نے فربایا کہ اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق کے امور میں ان سے زیادہ عمر ہوجاتے ہیں تو ہے کہونکہ وہ ان کا خالق و مالک ہے پس اس نے جس کو لمبی زندگی سے روکا تو اس نے اس چیز سے روکا جو اس کے نہیں ہو اور جس کو اس نے زیادہ عمر عطا کی تو اس نے اس خور کہوں کے وہ کچھ دیا تو وہ فضل د مہربانی کرنے والا ہے اور جس کے بارے میں روکا تو وہ عدل ہے ۔ جو وہ کرتا ہے اس کے بارے میں اس سے سوال نہیں کیا جاسکتا اور محل کے بارے میں اس کے مار پرس کی جابر کہنے لگا کہ میں نے فرزند رسول سے عرض کیا کہ اللہ سے اس فول کے بارے میں کیوں نہیں سوال کیا جائے گا کہ میں نے فرزند رسول سے عرض کیا کہ اللہ سے اس فول کے بارے میں کیوں نہیں سوال کیا جائے گا ، تو آپ نے فربایا کہ اس کا فعل حاست اور صواب کے علاوہ نہیں ہوتا ۔ وہ متکبر الجبار اور واحد القحال میں جن کے دل میں قضاء اپنی کے بارے میں کوئی سگی پائی جائے تو وہ کافر ہے اور جس نے اس کے کوال میں قضاء اپنی کے بارے میں کوئی سگی پائی جائے تو وہ کافر ہے اور جس نے اس کے کاس کا فعل مارے میں کوئی سگی پائی جائے تو وہ کافر ہے اور جس نے اس کے کاس کا فعل مارے میں کوئی سگی پائی جائے تو وہ کافر ہے اور جس نے اس کے کوئی کھرکا ہا۔

(نوث) ایک دوسرے لنخہ میں اس تیرہویں حدیث کے بعد مندرجہ ذیل حدیث بھی ہے ۔

ہم سے محمد بن مویٰ بن متوکل نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے محمد بن ابولشیر نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے حسین بن ابوالحسیم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے سلیمان بن داؤد نے حفص بن غیاث سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے شیرالجعافر (بہترین جعفروں میں کہ ہم سے سلیمان بن داؤد نے حفص بن غیاث سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھ سے شیرالجعافر (بہترین جعفروں میں

سے) جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) عليه السلام نے بيان كيا ، انہوں نے فرمايا كه بچھ سے باقر علوم الاولين والاآخرين محمد بن على (امام محمد باقر) عليه السلام نے بيان كيا ، انہوں نے فرمايا كه بھے سے سيد العابدين على بن الحسين (امام زين العابدين) في بيان فرمايا ، انہوں في فرمايا كه مجھ سے سيدالشهدا . حسين بن على في بيان فرمايا ، انہوں في فرمايا كه مجھ ہے سیدِ الاوصیاء علی بن ابو طالب علیہم السلام نے فرمایا کہ ایک دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ائ مسجد میں تشریف فرما تھے کہ ایک مہودی آیا اور آپ سے کہنے لگا کہ اے محمد ا آپ کس چیز کی طرف دعوت دیتے ہیں ؟ آپ نے فرمایا کہ میں لا الله الا الله اور اللہ کا رسول ہونے کی شہادت کی دعوت دیتا ہوں ۔ وہ یہودی کہنے لگا کہ اے محمد ! آپ مچے کو اس رب کے متعلق بتاہیے جس کی وحدانیت ویکتائی کی دعوت دیتے ہیں اور خود کو اس کا رسول سمجھتے ہیں کہ وہ کسیا ہے ؟ آپ نے جواب میں فرمایا کہ اے یہودی ا میرے رب کو کیفیت کے ذریعہ موصوف نہیں کیا جاسکتا کیونکہ کیفیت مخلوق ہے اور وہ اس کو کیفیت دینے والا ہے ۔ یہودی نے کہا کہ مچر وہ کہاں ہے ؟ آپ نے جواب میں فرمایا کہ میرے رب کا " این " سے وصف بیان نہیں کیا جاسکتا کیونکہ " این " مخلوق ہے جس کو اس نے " این " کیا ہے ۔ اس یہودی نے کہا کہ کیا آپ نے اس کو دیکھا ہے ؟آپ نے جواب دیا کہ وہ نگاہوں سے نہیں دیکھا جاسکتا اور نہ خیالات سے اس کا ادراک کیا جاسکتا ہے ۔ یہودی کہنے نگا کہ آپ کس چیز سے جانتے ہیں کہ وہ موجود ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ اس کی آیات اور علامتوں سے ، یہودی نے کہا کہ کیا وہ عرش کو اٹھاتا ہے یا عرش اس کو اٹھائے ہوئے ہے ؟ آپ نے فرمایا اے یہودی بے شک میرا رب ند حمال (باربردار) ہے اور ند اس کا بار اٹھایا گیا ہے ۔ وہ کھنے لگا کہ میر اس سے امور کا اخراج كس طرح ہوتا ہے ؟آپ نے فرماياكہ مختلف مواقع پر خطاب كے پيدا ہونے كے ذريعے يہودى كہنے لگاكہ اے محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) کيا تام مخلوق اس کي نہيں ہے ؟آپ نے جواب ديا کہ بان سب مخلوق اس کی ہے ۔ وہ مرديہودي کہنے لگا کہ کس بنا، پر کچھ لوگوں کو اپنی رسالت کے لئے منتخب و برگزیدہ کیا ؟آپ نے فرمایا کہ ان کا انتخاب ربو بیت الهیٰ ے اقرار میں سبقت لے جانے کی وجہ سے ہوا۔اس نے کہا کہ تم نے کسے خیال کیا کہ تم ان رسولوں میں سب سے افضل ہو ؟آپ نے جواب میں فرمایا کہ میں اس لئے افضل ہوں کہ اپنے رب کے اقرار میں سب سے زیادہ سبقت لے گا ہوں ۔ وہ یہودی کینے لگا کہ آپ مجھے لینے رب کے بارے میں بتاہیے کہ کیا وہ زیادہ ظلم کرتا ہے ؟آپ نے فرمایا نہیں وہ کہنے لگا کہ کس وجہ سے ؟آپ نے فرمایا کہ ظلم کے قبیح ہونے کے علم اور اس سے بے نیاز ہونے کی وجہ سے -اس یہوی نے کہا کہ کیا ظلم کے بارے میں اللہ نے آپ پر قرآن میں نازل کیا ہے ؟ آپ نے جواب میں فرمایا کہ ہاں اس کا ارشاد گرای ہے ۔ " وما ربک بظلام للعبید " (مورة حم العجده - آیت ۳۹) " اور تمهارا پروردگار بندوں پر ظلم كرنے والا نہيں ہے " اور وہ يہ مجی فرماتا ہے ۔ " ان الله لايظلم الناس شيئا ولكن الناس انفسهم يظلمون " (مورة يونس -آيت ٢٢) " بے شك الله ذرا بھي لوگوں پر ظلم نہيں كرتا ہے ليكن لوگ خود لينے آپ پر ظلم

كرتے ہيں " اور وہ يہ بھی فرما تا ہے ۔ " و صاالله يريد ظلما كلعالمين " (سورة آل عمران - آيت ١٠٨) " اور الله عالمين كے لئے ظلم نہيں چاہما ہے " اور وہ يہ بھی فرما تا ہے " و ما الله يريد ظلما للعباد " (سورة غافر -آيت اس) " اور الله بندوں کے لئے ظلم کا ارادہ نہیں کرتا) ۔ یہودی کہنے لگا کہ اے محمد! اگر تہمارا اسینے رب کے بارے میں یہ فیال ہے کہ وہ ظلم نہیں کرتا ہے تو مچراس نے قوم نوح علیہ السلام کو کس طرح عزق کردیا جبکہ اس میں بچے بھی تھے ؟ تو آب نے اس کو جواب دیا کہ اے یہودی الله عزوجل قوم نوح کی عورتوں کے رحموں کو چالیس سال سے بانجھ کر رکھا تھا مجر ان کو عرق کردیا اور عرقابی کے وقت کوئی ان میں بچہ نہیں تھا اور اللہ کسی اولاد کو ان کے والدین کے گناہوں کی یاداش میں ہلاک نہیں کرے گا ۔ اللہ تعالیٰ ظلم وجورے بہت بلند ہے ۔ یہودی کہنے دگا کہ اگر آپ کا رب ظلم نہیں کرتا ہے تو بھر وہ اس شخص کو جس نے گنتی کے چند دنوں میں نافرمانی کی ہے اس کو کس طرح ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم میں رکھے گا ؟آپ نے فرمایا کہ اللہ اس کو اس کی نیت کے مطابق جمیشہ رکھے گا۔ تو علم البیٰ میں اس کی نیت یہ ہو کہ اگر وہ دنیا میں فنا ہونے تک باقی رہاتو وہ الله عزوجل کی نافرمانی کرے گاتو وہ اس کو اس کی نیت سے مطابق جہم میں ہمیشہ رکھے گا اور اس کی نیت کے بارے میں اس کے عمل کا شرب ۔ اور اس طرح وہ اس شخص کو جنت میں ہمیشہ رکھے گا جو ید نیت کرتا ہے کہ اگر دنیا میں وہ جب تک زندہ رہاتو وہ جمیشہ اللہ کی اطاعت کرے گا۔ اور اس کی نیت خیر عمل ہے۔ پس نیتوں کی وجہ سے اہل جنت جنت میں رہیں گے اور دوزخ والے دوزخ میں رہیں گے ۔ اور الله عزوجل فرماتا ہے قل كل يعمل على شاكلته فربكم اعلم بمن هو اهدى سبيلاً" (سورة بن اسرائيل - آيت ۸۲) " (اے رسول) تم كم، دو ہراكك كام كرتا ہے اپنے طريقة سے سوتيرا رب خون جانتا ہے كس نے بدايت كا راسته ياليا یہودی کہنے لگا کہ اے محمد اس نے تورات میں دیکھا ہے کہ الله عزوجل کا کوئی نبی نہیں ہوتا ہے مگر اس کا ایک وصی اس کی است میں سے ہوتا ہے تو چرآپ کا وصی کون ہے ؟آپ نے فرمایا ۔ اے یہودی میرے وصی علی ابن ابو طالب عليه السلام بين ، ان كا نام توراث مين " اليا " اور المجيل " حيدار " ب اور وه ميرى امت مين سب سے زياده افضل اور میرے رب کے متعلق سب سے زیادہ علم رکھنے والا ہے ۔ اور وہ بھے سے وی مزارت رکھنا ہے جو ہارون کو موسی سے تھی مر یہ کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہے اور یہ کہ وہ سید الاوصیا، ہے جس طرح میں سیدالانہیا، ہوں ۔ تو یہودی نے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ سے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ آپ اللہ سے رسول ہیں اور یہ کہ علی ابن ابو طالب آپ ے صحے وصی ہیں ۔ خداکی قسم میں نے توارف میں میرے مسائل کے بارے میں آپ نے جو فرمایا ہے وہی پایا ہے ۔ اور میں نے اس میں آپ کی اور آپ کے وصی کی صفت و تعریف دیکھی ہے کہ وہ مظلوم ہے اور شہادت جن کی حتی (لقینی) ہے اور پید کہ وہ آپ کے دونوں نواسوں اور بیٹوں شبر اور شبیر کے باپ ہیں جو اہل جنت کے سردار ہیں -

## باب (۹۲) الله تعالیٰ اپنے بندوں کے ساتھ وہ کام کرتا ہے جو ان کے لئے سب سے زیادہ درست ہوتا ہے

محج ابوالحسين طاہر بن محمد بن يونس بن حيوه (خيره اور خيوه) فقيه نے بلخ سي بتايا ، اس نے كما كه بم سے محمد بن عثمان ہروی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ابو محمد حن بن حسین بن مہاجر نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے ہشام بن خالد نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے حسن بن یحیٰ احسیٰ نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم سے صدقہ بن عبداللہ نے اس مشام سے اس نے انس سے اس نے نبی سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ، انہوں نے جبرئیل سے بیان کیا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا کہ جس نے میرے ولی کی توہین کی اس نے مجھ سے بھگ و جدل کا آغاز کیا اور مجھے کسی شے کے بارے میں اپنے کام میں تردد نہیں ہوا جتنا مجھے تردد کسی مومن کے قبض روح میں ہوا۔ جو موت کو ناگوار سمجھتا ہے اور میں اس کی برائی کو ناپسند کرتا ہوں اور اس ہے بچنے کا کوئی چارہ کار نہیں ہے ۔ اور میرا کوئی بندہ مجھ سے اتنا قریب نہیں ہوا جتنا کہ وہ جس نے میرے عائد کردہ فرائض کو ادا کیا اور جو میرے لئے نوافل پڑھتا ہے کہ میں اس سے جمت کرنے لگوں اور جب میں اس کو چاہنے لگتا ہوں تو میں اس کا کان ، آنکھ، باتھ اور مدوگارین جاتا ہوں ، اگر وہ دعا کرتا ہے تو میں اس کو قبول کرتا ہوں اور اگر مجھے سوال کرتا ہے تو میں اس کو عطا کرتا ہوں ۔ اور میرے مومن بندوں میں سے کچھ عبادت کے باب میں چاہتے ہیں تو میں ان کو اس سے ردک دیتا ہوں کہ کہیں ان میں عزور و فخر داخل نہیں ہوجائے بھر وہ ان کو تباہ وہرباد کردے ۔ اور میرے کچہ مومن بندے ایسے ہیں کہ حن کا ایمان فخر ہے صالح رہ سکتا ہے اور اگر میں ان کو غنی و مالدار کردوں تو وہ اس کو تباہ و برباد کردیں ۔ اور میرے کچے مومن بندے ایسے ہیں کہ حن کا ایمان بغیر تو نگری کے درست نہیں رہ سکتا ۔ اگر میں ان کو فقیر و محاج کردوں تو وہ اس کو تباہ و برباد کردیں گے ۔ اور میرے کچھ بندے ایسے ہیں حن کا ایمان بیماری کی وجہ سے درست رہ سکتا ہے تو اگر میں اس کے جسم کو صحت و متدرستی دیدوں تو وہ اس ایمان کو ضائع و برباد کردیں گے ، اور میرے کچے بندے الیے ہیں جن کے ایمان صحت و تعدرستی کی وجہ سے درست ہیں تو اگر میں ان کو بیمار کردوں تو ان کا ایمان برباد ہوجائے گا۔ میں اپنے بندوں سے دلوں کی حالت کا علم رکھتے ہوئے تد بیر کرتا ہوں کیونکہ میں علیم خبیر ہوں ۔

(۲) ہم سے ابو احمد حسن بن عبداللہ بن سعید عسکری نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن محمد بن عبداللہ بم سے عمرو بن عبداللہ بم نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عمرو بن ابھوں نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبدالرحمن برقی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے علی ابو عمر صنعانی سے پڑھا ، انہوں نے علاء بن عبدالرحمن سے ، انہوں نے ابھوں نے بیان کیا کہ میں کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ بہت سے پرایشان نے لیٹ واللہ سے ، انہوں نے فرمایا کہ بہت سے پرایشان

بال والے غبار آلو د دو پرانے کپروں میں دروازہ پر بطور سائل کمرے ہیں اگر وہ اللہ پر قسم رکھے تو وہ فوری طور پر اس کو دے گا۔

(٣) ہم سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی ابن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے امہوں نے حسن بن مجبوب سے ، انہوں نے عبداللہ بن سنان سے ، انہوں نے محمد بن منکدر سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ عون بن عبداللہ بن مسعود بیمار ہوئے تو میں ان کی عیادت کے لئے آیا تو وہ کہنے لگے کہ کیا میں تم کو عبداللہ بن مسعود کی ایک حدیث بیان نہ کردوں میں نے کہا ہاں فرمایت ۔ انہوں نے کہا کہ عبداللہ نے بیان کیا کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس بیٹھ ہوئے تھے کہ آپ مسکرانے لگے تو میں نے ان سے عرض کیا کہ یا رسول اللہ کیا بات ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ مجھے مومن اور اس کا بیماری پرغم کرنے پر تبجب ہوتا ہے اور اگر اس کو علم ہوجائے کہ بیماری کا کیا ثواب ہے تو وہ ہمیشہ بیمار رہنا پند کرے گا تاینکہ وہ اپنے رب سے ملاقات کرے ۔

(٣) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمد اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیعقوب بن یزید سے ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ ایک قوم کسی نبی کے پاس آئی اور کہنے گی کہ آپ اپنے رب سے وعا فرمایئے کہ وہ ہم سے موت کو اٹھالے تو اس نبی نے ان کے لئے وعا فرمائی تو اللہ تبارک وتعالیٰ نے ان سے موت اٹھالی ۔ اور ان کی اتنی کمرت ہوگی کہ گھر سٹک پر گئے اور نسل میں انسافہ ہوتا رہا ۔ اور آدمی صح ہوتے ہی ضرورت محسوس کرتا تھا کہ وہ اپنے ماں باپ واوا اور داوا کے واوا کو کھانا کھلائے اور ان کو راضی رکھے اور ان کی دیکھ بھال کرے ۔ تو وہ طلب معاش سے غافل ہوگئے بھر وہ نبی کے پاس آگر کہنے لگا کہ آپ اپنے رب سے دعا مانگیں کہ وہ ہم کو ہماری موت لوٹا دے کہ جس پر ہم تھے ۔ بھر اس نبی نے اللہ عزوجل سے سوال کیا تو ان کی موت کی طرف پلٹا دیا ۔

(۵) ہم سے علی بن احمد بن عبداللہ بن احمد بن ابوعبداللہ برقی (رحمہ اللہ) نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے میرے والد نے اپنے دادا احمد بن ابوعبداللہ سے ، انہوں نے حسن بن علی بن فضال سے ، انہوں نے علی بن عقب سے ، انہوں نے اپنے دالد سے ، انہوں نے سلیمان بن فالد سے ، انہوں نے ابوعبداللہ صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے اپنے دادا علیم السلام سے بیان کیا ۔ آپ نے فرمایا کہ ایک دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس طرح بنے کہ آپ کی ذاؤھیں ظاہر ہو گئیں پھر آپ نے فرمایا کہ کیا تم بحص سے دریافت نہیں کرو گے علیہ وآلہ وسلم اس طرح بنے کہ آپ کی ذاؤھیں ظاہر ہو گئیں پھر آپ نے فرمایا کہ کیا تم بحص سے دریافت نہیں کرو گے کہ میں کس وجہ سے ہنسا ؟ اس نے عرض کیا کہ ہاں یارسول اللہ فرمایی ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ تججے اس مرد مسلمان پر تجب سے کہ کوئی حکم اللہ عزوجل کی طرف سے الیما نہیں ہے جو آخرکار اس کے لئے بہتر نہ ہو ۔

(٢) ہم سے محمد بن موی بن متوکل رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعدآبادی

نے احمد بن محمد بن خالد سے بیان کیا ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے ابو قتادہ قمی سے ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن سیحیٰ نے ابان الاحمر سے ، انہوں نے صادق جعفر بن محمد (اہام جعفر صادق) علیہما السلام سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا کہ انہوں نے فرمایا کہ اللہ نے فرمایا کہ اللہ سے فرمایا کہ اللہ سے فرمایا کہ اللہ سیارک و تعالیٰ کمی بندہ کو اس کی انسانیت و جوانمردی سے مطابق رزق عطا فرمائے اور بے شک وہ آسمان سے بقدر گرارہ مدد نازل کرتا رہا ۔ اور وہ صبر کو بلا، و مصیبت سے مطابق نازل کرتا ہے ۔

() ' ہم سے حسین بن احمد بن اوریس رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے میرے والد نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عینیٰ نے ان سے عبدالرحمن بن ابو نجران نے بیان کیا ، انہوں نے مغضل بن صالح سے ، انہوں نے جابر بن یزید جعفی سے ، انہوں نے ابو جعفر محمد بن علی باقر (امام محمد باقر) علیہما السلام سے بیان کیا انہوں نے فرمایا کہ موبیٰ بن عمران علیہ السلام نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! میں تیرے اس فیصلہ و حکم بی راضی ہوں جو تونے کیا ہے کہ بوڑھے کو موت دیتا ہے اور بچ (چھوٹی عمر والے) کو باقی رکھتا ہے ۔ تو اللہ عزوجل نے فرمایا کہ اے موبی ایک ارازق و کفیل ہوں ؟ موبی نے عرض کیا کہ اے میرے درب! میں اس پر راضی ہوں ۔ پس تو بہترین وکیل اور بہت اچھا کفیل ہوں ؟ موبی نے عرض کیا کہ اے میرے درب! میں اس پر راضی ہوں ۔ پس تو بہترین وکیل اور بہت اچھا کفیل ہوں ؟ موبی نے عرض کیا کہ اے میرے درب! میں اس پر راضی ہوں ۔ پس تو بہترین وکیل اور بہت اچھا کفیل ہے ۔

(۸) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رضی اللہ عند نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے احمد بن محمد بن خالد سے ، انہوں نے البنو اللہ سے ، انہوں نے معفوان بن یحیٰ سے ، انہوں نے محمد بن البوص نے موسنین کے درق اس طرح قرار دیتے ہیں کہ وہ گمان مجمی نہیں کر سکتے اور یہ اس طرح قرار دیتے ہیں کہ وہ گمان مجمی نہیں کر سکتے اور یہ اس وجہ سے کہ جب کوئی بندہ لینے رزق کی وجہ کو نہیں مجھتا ہے تو وہ اس کی دعا زیادہ کرتا ہے ۔ نہیں کر سکتے اور یہ اس وجہ سے کہ جب کوئی بندہ لینے رزق کی وجہ کو نہیں مجھتا ہے تو وہ اس کی دعا زیادہ کرتا ہے ۔ ابوعبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل برکی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن اسمعیل برکی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن سلیمان بن ایوب خواز نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن فضل ہاشی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن فضل ہاشی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بم سے عبداللہ زایام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ کس سبب کی بنا۔ پر اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارواح کو بین شرف و علو میں ان کے عال پر چھوڑ دیا جائے گا تو اللہ عزوجل کے بغیر ان کی اکثریت دھوائے رہوبیت میں جھگڑا کہ کریں گیا ۔ تو اس نے ان کو اپنی قدرت سے ان بدنوں میں رکھ دیا جو ابتدا۔ تقدیر میں وانائی و رحمت کی بنا۔ پر مقرر کیا ۔ اور بعض روحوں کا بعض روحوں سے تعلق جوڑ دیا ۔ اور

بعض روحوں کو بعض روحوں ہے درجات کے اعتبارے بلند کردیا اور کچے روحوں کو دوسری روحوں ہے بے نیاز کردیا ۔
اور ان کی طرف لینے رسول بھیجے اور ان پر اپی بجنوں کو خوشخبری اور ڈرانے والا قرار دیا ۔ جو ان کو معبود کے لئے تواضع اور بندگی میں معتوبیت کا عکم دینے میں ان مختلف اقسام ہے جن کو ان کی عبادت کے لئے کہا گیا ہے ۔ اور ان کے لئے بعلد یا بدیر سزائیں مقرر کمیں اور جلد یا بدیر ان کے لئے اچھے اعمال پر تواب مقرر کئے تاکہ وہ ان کو نکی کی طرف راخب کرے اور شرکے بارے میں بور جنبی بدہ ہیں جو بدا کرے ۔ تو وہ اس سے جان لیں کہ وہ پروردہ ہیں اور الیے بندہ ہیں جو پیدا کردہ ہیں اور وہ اس کی عبادت پر متوجہ (ضامن) ہوں کی وہ اس کی وجہ سے ابدی تعمین اور الیے بندہ ہیں جو پیدا کردہ ہیں اور وہ اس کی عبادت پر متوجہ (ضامن) ہوں کی وہ اس کی وجہ سے ابدی تعمین اور اہمیشہ کی جنت کے مستحق ہوجائیں ۔ اور ان خواہشوں سے بے خوف رہیں کہ جن پہ ان کا کوئی حق نہیں ہے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ اے ابن انفضل بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ لینے بندوں کے لئے لینے نفسوں کے لئے وہاں تک کہ ان میں بادجود کہ ان میں سے کچھ لوگ لینے بندوں کے لئے لینے میں باوجود کہ دہ لیا میان میں جو بغیر حق کے امامت کا دعویٰ کرتے ہیں باوجود کہ وہ لینے اندر نقص ، عجر، صفت ، حقارت ، حاجت اور فقر و بار بار معائب و آلام کا آنا ، ان پر موت کا غالب بیں باوجود کہ وہ لینے اندر نقص ، عجر، صفت ، حقارت ، حاجت اور فقر و بار بار معائب و آلام کا آنا ، ان پر موت کا غالب بیں باوجود کہ وہ لینے اندر تو ان نہیں دیکھتے ہو ۔ اے ابن انفضل بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ لینے بندوں کے لئے زیادہ تو ان سب کا مغلوب ہونا نہیں دیکھتے ہو ۔ ابن انفضل بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ لینے بندوں کے لئے زیادہ ان سب کا مغلوب ہونا نہیں دیکھتے ہو ۔ ابن انفضل بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ لینے بندوں کے لئے زیادہ ان سے اور ان سب کا مغلوب ہونا نہیں دیکھتے ہو ۔ ابن انفضل بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ لینے بندوں کے لئے زیادہ اس سے اور وہ کی کرتے ہیں ۔

(م) ہم ہے محمد بن احمد شیبانی رمنی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن ابوعبداللہ کوئی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے موئی بن عمران نخی نے اپنے چچ حسین بن یزید نوفلی ہے بیان کیا ، انہوں نے علی بن سالم ہے ، انہوں نے اپنے والد ہے ، انہوں نے ابوبصیر ہے ، انہوں نے ابوعبداللہ جعفر صادق (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے آنجناب ہے اس ارشاد اللی کے بارے میں دریافت کیا " ولایزالون السلام ہے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے آنجناب ہے اس ارشاد اللی کے بارے میں دریافت کیا " ولایزالون مختلفین الامن رحم ربک ولذالک خلقھم " (سورہ صود ۔ ۱۱۱۸ ۱۱۹۱۱) " اور وہ ہمیشہ آپس میں اختلاف رکھیں گے گر جس پر تہارا پروردگار رحم فرمائے اور ای وجہ ہے اس نے ان کو پیدا کیا" ۔ آپ نے فرمایا کہ لوگوں کو مطلق کیا تاکہ وہ افعال کریں جو اس کی رحمت کے مستوجب ہوں بھر وہ ان پر رحم کرے گا۔

(۱۱) ہم سے محمد بن قاسم استرآبادی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے یوسف بن محمد بن زیاد اور علی بن محمد بن سیار نے ان دونوں نے بین الدوں سے ، انہوں نے حسن بن علی سے ، انہوں نے اپنے والد علی بن محمد سے ، انہوں نے اپنے والد علی بن محمد سے ، انہوں نے اپنے والد موئ بن جعفر انہوں نے اپنے والد موئ بن جعفر سے ، انہوں نے اپنے والد موئ بن جعفر سے ، انہوں نے اپنے والد علی بن الحسین سے ، انہوں نے اپنے والد علی بن الحسین سے ، انہوں نے اپنے والد علی بن الحسین

عليهم السلام سے ارشاد الهیٰ کے بارے میں فرمایا " الذی جعل لکم الارض فو اشا " (البقرة - ۲۲) - جس نے تہارے لئے زمین کو پکھونا بنایا "کہ اللہ نے زمین کو مخلوقات کی طبقوں کے مطابق مناسب تہارے اجسام سے موافق بنایا ۔ ان کو شدید کرمی اور حرارت والا نہیں بنایا کہ جو تم کو جلا دے اور نہ انتہائی ٹھنڈک والا بنایا کہ تم کو مجمد کردے ۔ اور بند اتنی زبردست خوشبو رکھی جو تمہاری کھویڑیوں (دماعوں) میں درد پیدا کردے ۔ اور بند اس کو شدید فتنوں والی بنایا کہ وہ تم کو ہلاک کردے اور نہ اتنا زیادہ نرم بنایا جیسے کہ یانی کہ وہ تم کو عزق کردے ۔ اور نہ اتنا سخت بنایا کہ تم حرکت ، مکانات و عمارات بنائے اور تمہارے مردوں کی قبر بنانے میں مانع ہو ۔ بلکہ اللہ عزوجل نے اس میں ایسی مصنوطی و یائیداری رکھی ہے کہ جس سے تم فائدہ حاصل کرتے ہو اور معنبوطی کے سابقہ چینے رہتے ہو اور اسی پر تہارے بدن اور حہاری عمارات قائم رہتی ہیں ۔ اور اس میں حہاری سعی و حرکت اور قبروں اور دیگر بہت سے فوائد کو ر کھا ۔ اس وجد سے زمین کو تمہارے لئے (فرش) بکھونا قرار دیا ۔ پر اللہ تعالیٰ نے " والسماء بناء " اور آسمان کو چست بنائی " فرمایا بعنی منہارے اوپر محفوظ جہت بنائی جس میں سورج ، جاند اور سارے منہارے فوائد کے لئے گروش کرتے ہیں - پھراس نے انزل من السماء ماء "الاراآسان سے یانی "فرایا کہ جس سے یہ مراد ہے کہ اس نے بلندی سے بارش برسائی تاکہ وہ پہاڑوں کی چو ٹیوں ، زمین کے قبلوں ، تہماری بلند زمینوں اور بست زمینوں تک پہنچ جائے ۔ پھر اس بارش کو متفرق طریقتہ سے برسایا ، کبھی مجموار کی شکل میں ، کبھی موٹی بوندوں کی ساتھ ، کبھی موسلا دھار بارش کی طرح اور کبھی شہم کی نمی کی طرح ۔ تاکہ وہ تمہاری زینوں میں اس کو حذب کروے ۔ اور اس نے اس بارش کو زمین کے ا کیب نکڑے پر نازل نہیں کیا کہ جس سے تمہاری زمین تمہارے درخت تمہاری کھیتیاں اور تمہارے پھل تیاہ و برباد بوجائين - بجرفداوندعالم نے فرمايا" فاخرج به من الثمرات رز قالكم فلا تجعلو الله اندا" (سورة بقره آیت ۲۲) " مجر نکالے اس سے میوے مہمارے کھانے کے لیئے سوینہ شراؤ کسی کو ابند کے مقابل " یعنی اللہ کے مشابہ اور مثل ان بتوں کو مت بناؤ جو عقل نہیں رکھتے اور نہ سنتے ہیں اور نہ دیکھتے ہیں اور نہ کسی شے پر قدرت رکھتے ہیں۔ " وانتم تعلمون " (سورة بقر -آیت ۲۲) " اورتم کو علم به " که ده ان جلیل نعمتوں پر قدرت نہیں رکھتے جو تم کو حہارے رب نے تم پر انعام فرمائی ہیں ۔

(۱۱) ہم سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے احمد بن محمد بن عبدالله نے احمد بن محمد بن عبدالله نے احمد بن محمد بن عبدالله نے ، انہوں نے عبییٰ سے ، انہوں نے ابہوں نے داؤد بن کثیر رتی سے ، انہوں نے ابوعبیدہ حذا ، سے ، انہوں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا ، انہرں نے فرمایا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میرے مومن بندوں میں سے کچھ لوگ میری عبادت میں بہت زیادہ کوشش کرتے ہیں بچر وہ نیند سے اور آرام وہ تکلیہ سے احمد کھڑے ہیں اور زاتوں میں نناز تہد پڑھتے ہیں اور خود کو وہ میری عبادت میں تعب و تکان میں ڈالتے ہیں بھر

میں ایک یا دو راتوں کو اس کا لحاظ کرتے ہوئے بیداری کے لئے دراز کردیتا ہوں ، اور اس پر رحم مکرتے ہوئے ۔ پھر وہ سوجاتا ہے عہاں تک کہ صح ہوجاتی ہے اور وہ ای کھڑا ہوتا ہے اور وہ خود کو برا بھلا کہتا ہے اور اگر میں اس بندہ کے اور میری عبادت سے جو وہ چاہتا ہے کہ درمیان سے جگہ چھوڑ دوں تو اس سے اس کے اندر فخر و خود بینی پیدا ہوجائے گی ۔ یہ فخر و تکبر اس کے اعمال کے لئے فتنہ بن جائے گا اور اس کا نفس اس صد تک راضی ہوجائے گا کہ وہ گمان کرنے لگے گا کہ وہ عبادت گزاروں سے فوقیت لے گیا ہے اور وہ اپنی عبادت میں حد تقصیر (کوتا ہی) سے گزر گیا ہے تب وہ بھے سے اس کی وجہ سے دور ہوجاتا ہے حالانکہ وہ یہ خیال خام رکھتا ہے کہ بھے سے قربت حاسل کر ہا ہے۔

(۱۳) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے اراہیم بن ہاشم سے ، انہوں نے داؤد بن فرقد سے ، انہوں نے داؤد بن فرقد سے ، انہوں نے داؤد بن فرقد سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ حضرت موئ علیہ السلام پر جو وتی گئی تھیں ان میں سے یہ بھی تھی کہ اے موئ (علیہ السلام) میں نے اپنے عبد مومن سے محبوب ترکوئی مخلوق پیدا نہیں کی اور میں اس کی بہتری کے لئے اس کو آزمائش میں ڈالتا ہوں اور اس کو اس کی بہتری کے لئے بلا اور برائی سے بچاتا ہوں سے اور میں اس چیز سے زیادہ واقف و عالم ہوں جو میرے بندہ کے معاملہ کے لئے زیادہ بہتر ہے ۔ تو اسے میری آزمائش پر صبر کرنا چاہئے اور میری نعمتوں کا شکر ادا کرنا ضروری ہے اور میرے فیصلہ پر راضی ہونا چاہئے تو میں اس کو اپنے صدیقین میں لکھ دوں گا جب وہ میری رنسا پر عمل کرے گا اور میرے حکم کی اطاعت کرے گا۔

## باب (۹۳) امرونهی اور وعد و وعید

(۱) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے احمد بن ابو عبدالله برقی سے ، انہوں نے اللہ سے ، انہوں نے منصور بن حازم سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ابو عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ لوگوں کو حکم دیا گیا ہے اور نہی بھی کی گئے ہے ۔ اور جس کو کوئی عذر ہو تو اللہ اس کی معذرت قبول کرتا ہے ۔

(۲) ہم سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے عبدالرحمٰن بن ابونجران سے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے جبیب بحتانی سے ، انہوں نے ہشام بن سالم سے ، انہوں نے جبیب بحتانی سے ، انہوں نے ابو جعفر باقر (امام محمد باقر) علیہما السلام سے بیان کیا ۔ انہوں نے فرمایا کہ توریت میں لکھا ہوا ہے کہ اے موسیٰ ا میں نے تم کو پیدا کیا اور برگزیدہ کیا اور تم کو قوت بخشی اور میں نے تم کو اپن اطاعت کا حکم دیا اور میں نے تم کو اپن اطاعت کا حکم دیا اور میں نے تم کو اپن نافرمانی سے روکا تو اگر تم میری اطاعت کروگے تو میں اپن اطاعت پر تہماری مدد کروں گا اور اگر تم

نے نافرمانی کی تو میں اپنی معمیت کرنے پر جہاری مدد نہیں کروں گا ۔ اے موٹ! میری اطاعت کرنے پر یہ میرا احسان ہے اور میری معمیت کرنے پر تم پر میری طرف سے جمت ہے ۔

(٣) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے محمد بن حسین بن ابو خطاب اور احمد بن ابوعبداللہ برتی سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن محمد قاسانی سے ، انہوں نے محمد بن حسین بن ابو خطاب اور احمد بن ابوعبدالله بن قاسم جعفری سے ، انہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) سے ، انہوں نے ابہوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) سے ، انہوں نے لیخ پدران گرامی علیم السلام سے بیان کیا ، انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ نے جس سے کسی عمل پر ثواب کا وعدہ فرمایا وہ اس کو اس کے لئے پورا کرتا ہے اور جس شخص کے عمل پر مراکی دھمکی ویتا ہے تو اس میں اس کو اختیار ہے۔

(4) ہم سے ابو علی حسین بن احمد یہتی نے نیشاپور میں سن تین سو باون (۳۵۲) میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو محمد بن یحیٰ صولی نے خبر دی ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابن ذکوان (عبداللہ بن احمد) نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابراہیم بن عباس کو کہتے ہوئے سنا کہ ہم مجلس امام رضا میں حاضر تھے کہ گناہان کبیرہ اور معتزلہ سے قول کے بارے میں گفتگو ہوری تھی کہ وہ بخشے نہیں جائیں گے ۔ تو رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ معتزلہ سے کہنے کے برضاف قرآن نازل ہوا ہے اللہ عزوجل نے فرمایا " وان ربک لذو مغفر تا للناس علیٰ ظلمهم " (الرعد ۱۱) " بیشک تہارا رب لوگوں کے ظلم پر مغفرت کرنے والا ہے ۔ " یہ عدیث کانی طویل ہے ، فرورت کے مطابق اس سے اخذ کی گئے ہے۔

(ه) ہم ہے احمد بن محمد بن صبیح علی اور احمد بن حن قطان اور محمد بن احمد سنانی اور حسین بن ابراہیم بن احمد بن ہونام ملتب اور عبداللہ بن محمد صائع اور علی بن عبداللہ وراق رضی اللہ عضم نے بیان کیا ، ان سب نے کہا کہ ہم ہے ابو عباس احمد بن یحیٰ بن ذکر یا قطان نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے بکر بن عبداللہ بن جبیب نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے ابو معاویہ نے اعمش ہے ، انہوں نے جعفر انہوں نے بعفر مادق) علیما السلام ہے بیان کیا ، آنجناب نے فرایا کہ دین کے قوانین میں ہے جن کے بارے میں بن محمد (امام جعفر صادق) علیما السلام ہے بیان کیا ، آنجناب نے فرایا کہ دین کے قوانین میں ہے جن کے بارے میں بیان کیا ہے کہ بے شک اللہ کسی نفس کو تکلیف نہیں وبتا ہے گر اس کی طاقت کے مطابق ۔ اور نہ کسی نفس کو اس بیان کیا ہے کہ بے خطب اللہ کسی نفس کو تکلیف نہیں وبتا ہے گر اس کی طاقت کے مطابق ۔ اور نہ کسی نو ادادہ کرکے برد دہوتے ہیں) نہ کہ خلق تکو ین کے ساتھ (بینی بندہ کے ارادہ کو جن کے عدم ہے وجود میں لانے کا ارادہ نہیں کرسکتے) اور اللہ ہم شے کا خالق ہے اور ہم نہیں کہتے ہیں کہ صبر ہے اور نہ تفویش (اختیار کو سپرد کرنے والا گروہ) ہے اور اللہ بی حدود ہیں وبلہ کوں پر والدین کے وربی کی عدم ہے دورہ میں لانے کا ارادہ نہیں کہ صبر ہے اور نہ سی کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے مرب کے اور اللہ بی کہ صبر ہے اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے اور اللہ بی کوں پر والدین کے دورہ بی بیارہ کو بیارہ وہ کو بی کہ صوافیاں نہ سی کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے دورہ میں اور کو جن کے میارہ کو جن کے دورہ میں کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے دورہ میں اور کو جن کے دورہ بی کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے دورہ کی دورہ بی کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے دورہ کی دورہ بی کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے دورہ کی دورہ بی کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروجل بچوں پر والدین کے دورہ بی کرتا ہے ۔ اور نہ اللہ عروبل بچوں پر والدین کے دورہ بی کرتا ہے ۔ اور  کو دورہ بی کرتا ہے د

گناہوں کی وجہ سے عذاب کرتا ہے ۔ کیونکہ اس نے اپن کتاب مکم میں فرمایا ہے " ولا تو روا فرر الخوی (انعام ۔ ۱۹۵ ، الاسراء ۔ ۱۵ ، فاطر ۔ ۱۸ ، والزمر ۔ ) " اور کوئی شخص کی دوسرے کے گناہ کا بوجھ نہیں اٹھائے گا ۔ ' اور یہ بھی ارشاد البیٰ ہے " وان لیس للانسان الا ما سعیٰ " (النم ۔ ۳۹) " اور یہ کہ انسان کے لئے کچھ نہیں ہے گر جتیٰ اس نے کوشش کی ۔ ' اور اللہ عزوجل کے لئے عفو و فنسل ہے اور وہ ظلم نہیں کرتا ہے اور اللہ عزوجل لیخ بندوں پر السی اطاعت فرض نہیں کرتا ہے جس کو وہ جانتا ہو کہ وہ ان بندوں کو بہکا دے گی اور گراہ کردے گی ۔ اور نہ وہ اس بندوں میں سے اپنی رسالت کے لئے اور برگزیدہ کرنے کے لئے ان لوگوں کو منتخب کرتا ہے جن کو وہ جانتا ہے کہ وہ اس بندوں میں سے اپنی رسالت کے لئے اور برگزیدہ کرنے کے لئے ان لوگوں کو منتخب کرتا ہے جن کو وہ جانتا ہے کہ وہ اس کے ساتھ کفر کریں گے اور سوائے معصوم کے وہ اپنی مخلوق پر کسی کی برستش کریں گے ۔ اور سوائے معصوم کے وہ اپنی مخلوق پر کسی کو جت نہیں شھراتا ہے ۔ حدیث تو طویل ہے ۔ نم نے ضرورت کے مطابق اس میں سے کچھ لے لیا ہے اور میں نے اس کو این کتاب خصال میں مکمل حدیث تو طویل ہے ۔ نم نے ضرورت کے مطابق اس میں سے کچھ لے لیا ہے اور میں نے اس کو این کتاب خصال میں مکمل حدیث تو طویل ہے ۔

ہم سے احمد بن زیاد بن جعفر ہمدانی رضی الله عند نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن ابو عمیر سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے مویٰ بن جعفر (امام موئی کاظم) علیما السلام سے سنا کہ وہ فرماتے ہیں کہ اللہ سوائے کافروں ، منکروں ، گراہوں اور مشرکوں سے کسی کو ہمینہ جہنم میں نہیں رکھے گا ۔ اور جو مومنین گناہان کبیرہ سے اجتناب کریں گے تو ان کے گناہان مغیرہ کے بارے میں باز برس نہیں کی جائے گی ۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے " ان تجتنبوا کبائر ماتنھون عنه نکفر عنکم سیانکم وند خلکم مدخلا کریما" (النسا -۳۱) " اگر تم گنابان کبرہ سے اجتناب کروجن سے تم کو روکا گیا ہے تو ہم تہاری برائیوں سے در گزر کریں گے اور تم کو بہت عرت والی جگہ پر بہنیا دیں مے ۔ تو میں نے ان سے مرفس کیا کہ فرزند رسول مچر گناہگاروں میں سے کس کی شفاعت ضروری ہوگی ؟آپ نے فرمایا کہ میرے والد نے لیے آباء سے اور علی علیم السلام سے بیان کیا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا کہ وہ فرما رہے تھے کہ میری شفاعت میری امت کے گناہان کبرہ کرنے والوں کے لئے ہے ۔ لیکن جو ان میں سے اچھائیاں کرنے والے ہیں تو ان كے لئے كوئى بلا پرس نہيں ہے - ابن ابو عمير نے عرض كيا كه اے فرزندرسول گنابان كبيره كرنے والوں كى شغامت كس طرح بوسكتي ب جبك الله تعالى فرماتا ب " ولا يشفعون الالمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون " (الانبیاد - ۲۸) " اور یه لوگ سفارش نہیں کرتے گر جس سے خدا راضی ہو اور وہ اس کے خوف سے ورتے سہتے ہیں -اور جو گناہان کمیرہ کا ارتکاب کرتا ہے وہ مرتعنی (پندیدہ) نہیں ہوتا ۔ پر فرمایا اے ابو احمد! کوئی مومن نہیں جو کسی گناہ کا ارتکاب کرے مگر اس کو برا سمجھے اور اس پر نادم ہو ۔ اور نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے " ندامت كے لئے توب كافى ہے "آپ نے فرمايا كہ جو شخص اين نيكى پر خوش ہو اور اين برائى كو برا مجمع تو وہ مومن ہے لي جو

کوئی ارتکاب گناہ پر نادم نہ ہو تو وہ مومن نہیں ہے اور اس کے لئے شفاعت نہیں ہے اور وہ قالم ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ جس کا ذکر بلند ہے فرماتا ہے " ماللظالمین من حصیم ولا شفیع یطاع " (المومن ۔ ۱۸) " اس وقت نہ تو قالموں کا کیا ووست ہوگا اور نہ کوئی سفارش کرنے والا جس کی بات مان لی جائے ۔" تو میں نے آنجناب سے عرض کیا کہ اے فرزند رسول ! وہ شخص کسی طرح مومن نہیں ہوسکتا جس نے ارتکاب گناہ پر ندامت کا اظہار نہیں کیا ، تو آپ نے فرمایا کہ جو شخص گناہان کبیرہ کا ارتکاب کرتا ہے اور اس کو علم ہے کہ وہ عن قریب اس پر عتاب کیا جائے گا مگر وہ شرمندگی و ندامت محسوس کرے اور جب وہ نادم ہو تو وہ تائب ہو اور وہ شفاعت کا مستق ہوگا۔ اور جب وہ اس پر نادم نہیں نہیں شرمندگی و ندامت محسوس کرے اور جب وہ نادم ہو تو وہ تائب ہو اور وہ شفاعت کا مستق ہوگا۔ اور جب وہ اس پر نادم نہیں نہیں نہیں ہوگا تو وہ اس پر مصر (جما ہوا) ہوگا اور مصر کی مغزت نہیں ہے کیونکہ وہ ارتکاب گناہ کی سزا کی وجہ پر یقین نہیں رکھتا ہو اوہ وہ نادم ہوتا ۔ اور نبی کریم نے فرمایا ہے کہ " استعفار کے ساتھ کوئی کبیرہ نہیں ہے اور کئی صغیرہ اصرار کے ساتھ ہے ۔" اور لیکن اللہ عزدجل کے اس ارشاد " ولا یشفعون الا لمن ارتفعیٰ " کیا براے میں تو وہ شفاعت نہیں کریں گے گر اس شخص کی کہ جس کے دین کو اللہ پیند کرے ۔ اور دین نیکیوں اور برائیوں پر جزا۔ کا اقرار ہے ۔ بھر اللہ جس کے دین سے راضی ہے تو وہ گناہوں کے ارتکاب پر نادم ہوگا اس وجہ سے کہ وہ قیامت میں اس کے انجم انجام سے واقف و عارف ہے ۔

(\*) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن حسین سعد آبادی نے احمد بن ابو عبداللہ برقی سے ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے محمد بن ابو عبداللہ برقی سے ، انہوں نے حمزہ بن حمل کیا ، آنجناب نے فرمایا کہ جس شخص نے کسی حمران سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا ، آنجناب نے فرمایا کہ جس شخص نے کسی نکی کا ارادہ کیا لیکن اس پر عمل نہیں کیا تو اس کے لئے ایک نیکی لکھ دی جائے گی ۔ اور اگر اس نے اس پر عمل کیا تو اس جسی وس نیکیاں لکھ دی جائیں گی ۔ اور اللہ جس کے لئے چاہے سات سو تک اضافہ فرمائے گا ۔ اور جس شخص نے کسی برائی کا ارادہ کیا بچر اس پر عمل نہیں کیا تو اس کے خلاف کچے نہیں لکھا جائے گا تا اینکہ وہ اس پر عمل کرے ۔ بچر اگر اس نے برائی کا کام نہیں کیا تو اس کے لئے ایک نیکی بہ سبب ترک فعل لکھ دی جائے گی ۔ اور اگر وہ اس برائی پر عمل کرے گاتو اس کو نو گھنٹوں کی مہلت دی جائے گی تو اگر وہ تو بہ کرلے اور اس پر نادم ہو تو اس کے خلاف کچے نہیں لکھا جائے گا اور اگر اس نے تو بہ نہیں کی اور نہ اس پر نادم ہو تو اس کے خلاف کچے نہیں لکھا جائے گا اور اگر اس نے تو بہ نہیں کی اور نہ اس پر نادم ہوا تو اس سے خلاف ایک برائی لکھی جائے گی ۔

(A) ہم سے محمد بن محمد بن غالب شافعی نے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ہم کو ابو محمد مجاہد بن اعین بن داؤد نے خبر دی انہوں نے کہا کہ ہم کو نصر بن شمیل نے خبر دی ، اس نے کہا کہ ہم کو نصر بن شمیل نے خبر دی ، اس نے کہا کہ ہم کو نصر بن شمیل نے خبر دی ، اس نے کہا کہ ہم کو تویر نے خبر دی ، اس نے لینے والد سے خبر دی کہ کہا کہ ہم کو تویر نے خبر دی ، اس نے لینے والد سے خبر دی کہ علیہ السلام نے فرمایا کہ قرآن میں کوئی آیت مجھ کو مجوب ترین ارشاد اللی کے علادہ نہیں ہے " ان الله لایغفر

ان یشرک به , ویغفر مادون ذالک لمن یشاء " (النسا ۴۸ –۱۱۱) بے شک اللہ نہیں بخشے گا کہ اس کے ساتھ شرک کیا جائے اور اس کے علاوہ جس شخص کو چاہے بخش دے گا۔

ہم سے ابونمر محد بن احمد بن تمیم سرخی نے سرخس میں بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابولسد محد بن ادریس شامی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ مجھ سے اسحاق بن اسرائیل نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حریز نے عبدالعريزے ، انبوں نے زيد بن وصب سے ، انبوں نے ابو ذر رحمہ اللہ سے بيان كيا ، انبوں نے كما كم ميں الك رات كو باہر نکلا تو اس وقت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم تنها جارب تھے اور كوئى شخص آنحفزت كے ساتھ نہيں تھا تو ميں نے خیال کیا کہ آپ کو گوارا نہیں کہ کوئی تخص آپ کے ساتھ علی ابوذر کہنے لگے کہ میں جاند کے سایہ میں چلنے لگا تو آب متوجہ ہوئے پھرآپ نے بھے کو دیکھ لیا اور فرمایا کہ کون ہے ؟ تو میں نے عرض کیا کہ ابوذر ہوں مجھے اللہ نے آپ پر قربان کرنے کے لئے کہا ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ ابو ذر آؤ۔ ابو ذر نے کہا کہ میں کچھ دیر تک آپ کے ساتھ چلتا رہا تو آپ نے فرمایا کہ قیامت کے دن مالدار لوگ ہی سب سے زیادہ محتاج و فقیر ہوں گے سوائے اس سے جس کو اللہ خیر عطا فرائے ۔ پر اس سے اس کے دائیں بائیں ، آگے پھے خوشبو مہکے گی اور وہ اس میں عمل خیر کرے گا۔ ابوذر نے کہا کہ میں بھر کچے دیر تک آپ کے ساتھ چلتا رہا تو آپ نے بھے سے فرمایا کہ مہاں بیٹھواور مجھے نرم زمین پر بٹھا دیا جس کے گرو بتمرتھے ، پر مجھ سے فرمایا کہ بیٹھو تااینکہ میں تہارے پاس واپس آؤں پر آپ تاریکی میں علے گئے کہ میں آپ کو نہیں دیکھ سکتا تھا اور آپ میری نظرے یوشدہ ہوگئے اور پھر آپ کا وہاں قیام طویل ہوگیا ۔ اس کے بعد میں نے آپ کی آواز سن کہ آپ فرما رہے تھے " اگر چہ اس نے زنا کیا اور چوری کی ۔ " ابو ذرنے کہا کہ جب آپ تشریف لائے تو مجھ سے صبر نه ہوسکا میں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے نی مجھے اللہ آپ پر قربان کرے ، آپ اس تاریکی میں کس سے گفتگو فرما رہے تھے ، کیونکہ میں نے کسی کو جواب دیتے ہوئے نہیں سنا ۔ آپ نے فرمایا کہ دہ جبرئیل تھے جو اس تاریک جگہ میں کہہ رہے تھے کہ آپ ای است کو خوشخبری دیجئے کہ جو شخص مرجائے اس حالت میں کہ وہ اللہ کے ساتھ ذرا مجمی کسی کو شرك يدكرے تو وہ جنت میں جائے گا۔آپ نے فرمایا كه میں نے جبرئيل سے كہا اگرچہ اس نے زناكيا ہو اور چورى كى ہو ۔ جرئیل نے کہا ہاں اگرچہ اس نے شراب بھی بی ہو ۔

كتاب بذاك مصنف رحمه الله فرماتے ہيں كه اس سے مراديه ب كه وه توبه كى موافقت كرے تاكه وه جنت ميں

داخل ہو ۔

(ا) ہم سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے لینے والد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے لینے والد سے بیان کیا ، انہوں نے معاذجو ہری سے ، انہوں نے البنے بیان کیا ، انہوں نے معاذجو ہری سے ، انہوں نے جرئیل علیہ السلام آبا ، کرام صلوات اللہ علیم السلام سے ، انہوں نے جرئیل علیہ السلام

سے بیان کیا کہ اللہ جل جلالہ نے فرمایا کہ جس نے کوئی چھوٹا یا بڑا گناہ کیا اور اس کو علم نہ ہوا کہ میں اس کی وجہ سے اس پر عذاب نازل کروں گا یا میں اس سے درگزر کروں گا میں اس گناہ کی وجہ سے کہی نہیں بخشوں گا اور جس کسی نے چھوٹا یا بڑا گناہ کیا اور اس کو معلوم ہے کہ مجھے حق ہے کہ میں اس پر عذاب نازل کروں اور یہ کہ میں اس کو معانب کردوں تو میں اس سے درگزر کروں گا۔

## باب (۱۲۴) تعریف، بیان، جمت اور ہدایت

(۱) ہم سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحیٰ عطار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن محمد بن علیٰ نے محمد بن ابو عمیر سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن محمد بن علیٰ نے محمد بن ابو عمیر سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن محمد بن علیٰ کے میں نے ابو عبداللہ (ایام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ معرفت کس کا عمل ہے ، تو آنجناب نے فرمایا کہ یہ اللہ عزوجل کا عمل ہیں ۔

(۲) ہم سے محمد بن حمن بن احمد بن ولید رمنی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسین بن حسن بن ابنوں بن بیان کیا ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے جمیل بن دراج سے ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے جمیل بن دراج سے ، انہوں نے بیان کیا ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی کہ آنجناب نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے جو کچھ انسانوں کو دیا ہے ادر جو ان کو جہنجایا ہے اس کے ذریعہ لوگوں پر جمت قرار دیا ہے ۔

(٣) ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے اپنے چچا محمد بن ابوالقاسم سے بیان کیا ، انہوں نے احمد بن ابو عبدالله سے ، انہوں نے ابہوں نے ابہوں نے ابو ابہوں نے اس چیز عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ الله عزد بحل نے لوگوں پر جمت قائم کی ہے اس چیز ابہوں نے 
(٣) بیان کیا ہم سے محمد بن علی ماجیلویہ رحمہ اللہ نے لیے بچا محمد بن ابوالقاسم سے ، انہوں نے احمد بن عبداللہ سے ، انہوں نے ابن فضال سے ، انہوں نے تعلب بن میمون سے ، انہوں نے حزہ بن طیار سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اس ارشاد الی کے بارے میں دریافت کیا " و ما کمان الله لیضل قوماً بعد اذھد مم حتیٰ یبین لھم مایتقون " (التوب سے ۱۱۱) " اور اس کی یہ شان نہیں کہ وہ کسی قوم کو ان کی ہدایت کے بعد گراہ کردے مہاں تک کہ وہ ان کے لئے بیان کردے کہ جس سے وہ بچیں ۔" آپ نے فرمایا کہ اللہ بحب تک ان لوگوں کو یہ بہتجا دے کہ وہ کس چیز سے رامنی اور کس چیز سے نارانس ہوتا ہے ۔ حزہ بن طیار نے اس قول الی کے لوگوں کو یہ بہتجا دے کہ وہ کس جیز سے نارانس ہوتا ہے ۔ حزہ بن طیار نے اس قول الی کے

بارے میں دریافت کیا " فالھمھا فجو رہا و تقوہا " (الشمس ۔ ۸) " پھر اس نفس کو اس کی بدکاریوں اور پریزگاری کو بتادیا ۔ " آنجناب نے فربایا کہ اس نفس کے لئے جو لینا اور چھوڑ دینا تھا اللہ نے بیان کردیا ۔ حمزہ بن طیار نے کہا کہ اللہ کا ارشاد ہے " افاہد ینه السبیل اما شاکرا واما کفوراً " (الدحر ۔ ۳) " بیٹک ہم نے اس کو راستہ دکھا دیا ۔ اب وہ شکر گزار ہو یا ناشکرا ۔ " تو آپ نے فربایا کہ ہم نے اس کو بتا دیا کہ کس کو پکڑ لے اور کس کو چھوڑے ۔ اور اس ارشاد البیٰ کے بارے میں دریافت کیا " واما شمود فھدینا ہم فاستحبوا العملی علی السدیٰ " رفصلت ۔ آیت کا) " اور لیکن منود کو ہم نے ان کو صحح راستہ دکھایا تو انہوں نے ہدایت پر گراہی کو بہند کیا ۔ " آپ نے فربایا کہ ہم نے ان کو چھوڑا یا تو انہوں نے ہدایت پر گراہی کو بہند کیا ۔ " آپ نے فربایا کہ ہم نے ان کو چھوڑا یا تو انہوں نے گراہی کو ہدایت پر ترجے دی اور وہ جانتے ہوئا نے تھے ۔ (۵) ۔ " ہم ہے احمد بن علی بن ابراہیم بن باشم رحمہ اللہ نے بیان کیا کہ ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے محمد

(۵) ہم سے احمد بن علی بن ابراہیم بن ہاسم رحمہ اللہ نے بیان کیا کہ ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے حمد بن علیی نے ابہوں نے حمد بن علیی نے ، انہوں نے ابن علی سے ، انہوں نے ابن علی سے ، انہوں نے ابنوں میں دریافت کیا است میں دریافت کیا ہم نے دونوں راستے دکھادیئے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ خیر ادر شرکا راستہ ۔ "و آپ نے فرمایا کہ خیر ادر شرکا راستہ ۔

(۱) ہم سے احمد بن محمد بن یحیٰ عطار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے محمد بن احمد بن یحیٰ عطار رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے لینے والد سے ، انہوں نے بن یحیٰ سے ، انہوں نے اس کی روایت کی ، اس نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے کہ آنجناب نے فرمایا کہ چھ اشیا۔ الیمی ہیں کہ جن میں بندوں کا کوئی عمل دخل نہیں ۔ معرفت ، جہل ، رضا ، غصنب ، نیند اور بیداری ۔

() ہم سے محمد بن موسیٰ بن متوکل رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن یحی مطار نے محمد بن حمد بن محمد بن محمد بن حسین سے بیان کیا ، انہوں نے ابو شعیب محالی سے ، انہوں نے درست بن ابو منصور سے ، انہوں نے برید بن محاویہ عملی سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ کی اپنی مخلوق بریہ شان نہیں ہے کہ وہ اس کو بہجانے قبل اس کے کہ وہ ان کو بہخوائے اور مخلوق کا حق ہے کہ وہ اس کو اپنی معرفت کرائے اور اللہ کا مخلوق پر حق ہے کہ جب وہ ان کو اپنی معرفت کرائے اور اللہ کا مخلوق پر حق ہے کہ جب وہ ان کو اپنی معرفت کرائے وہ اس کو قبول کریں ۔

(A) ہم سے میرے والد رحمہ اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر تمیری نے احمد بن محمد بن عین سے بیان کیا ، انہوں نے حبدالاعلی بن اعین سے بیان کیا انہوں نے حبدالاعلی بن اعین سے بیان کیا انہوں نے حبدالاعلی بن اعین سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے اس شخص کے بارے میں دریافت کیا کہ جو کسی چیز کو نہیں بہجاتا ہے کیا اس کے اوپر کچھ ذمہ داری ہے ،آپ نے فرمایا "نہیں "۔

(٩) ہم سے احمد بن محمد بن یحی عطار رضی اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے است والد سے ، انہوں نے احمد بن محمد

ہم سے علی بن عبداللہ بن احمد بن ابوعبداللہ برقی رحمہ اللہ نے بیان کیا انہوں نے لیلنے والد سے ، انہوں نے الینے وادا احمد بن ابوعبداللہ سے ، انہوں نے علی بن حکم سے ، انہوں نے ابان احمر سے ، انہوں نے حمزہ بن طیار سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آنجنابؑ نے بھے سے فرمایا کہ لکھو بھر آٹ نے لکھویا کہ بیشک ہمارا یہ کہنا ہے کہ اللہ عزوجل نے جو کچھ بندوں کو دیا ہے اور جو معرفت کرائی ہے اس پر وہ جحت رکھتا ہے بھر اس نے ان کی طرف رسول بھیجا اور ان کی طرف کتاب نازل فرمائی جس میں امرونہی کی گئ ۔ اس سے نماز ، روزہ کا حکم دیا بحررسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كو تمازي غافل كرك اس في سلاديا بجراس في فرمايا كه مين في تم كو سلايا اور س ی تم کو بیدار کررہا ہوں ۔ جاکر نماز پڑھو تاکہ وہ جان لیں کہ جب ان کو یہ مصیبت لاحق ہوگی تو وہ کس طرح عمل كريس مح ـ وه نهيل موتا جيها كه وه كهت بيل جب وه نماز سے غافل موجاتے بيل تو وه بلاك موجاتے بيل - اور اسى طرح روزے ہیں ، میں بی تم کو مرض میں بسلا کرتا ہوں اور میں بی تم کو صحت بخشا ہوں اس جب میں تم کو شفا بخشدوں تو تم ان کو یورا کرو ۔ اس کے بعد ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اس طرح جب تم متام اشیاء کی طرف نظر ذالو گے تو تم کسی چیز میں تنگی و شک نہیں یاؤ گے اور کسی ایک چیز کو بھی الیہا نہ یاؤ گے جس میں الله کی ججت اور اس کی مشیت منہ ہو ۔ اور میں یہ نہیں کہا کہ انہوں نے جو چاہا کرلیا ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ بیٹک الله ہی ہدایت کرتا ہے اور وہی گراہ کرتا ہے اور فرمایا کہ بندوں کو ان کی طاقت کے مطابق حکم دیا گیا ہے اور لوگوں کو ہر شے کے بارے میں حکم دیا گیا ہے تو وہ اس کے لئے سعی کرتے ہیں ۔ اور جن اشیاء کے لئے وہ کو شش نہیں کرتے تو وہ ان ہے الگ کردی جاتی ہے گر اکثر لوگوں میں کوئی بھلائی نہیں ہے۔ بھرآپٹ نے فرمایا کہ " لیس علیٰ الضعفاء ولا على المرضي ولا على الذين لايجدون ماينفقون حرج اذانصحو الله ورسوله ماعلى المحسنين من سبيل والله غفور رحيم ولا على الذين اذا ما اتوك لتحملهم (التوبه ١٥٠ -٩١) " کہ ضعیفوں ، بیماروں اور خرج ند کرنے والوں (غریب و نادار) کے لئے کوئی قصور و گناہ نہیں ہے جبکہ وہ اللہ اور اس ے رسول کی خیرخوابی کریں (اللہ ان سے ذمہ داری کو خم کردے گا) نیکی کرنے والوں پر کسی قسم کی سبیل و راہ نہیں ہے اور الله بخشنے والا ، رحم کرنے والا ہے اور مذان لوگوں پر الزام ہے جو تمہارے پاس آئے کہ تم ان کو سواری مہیا كردو -" تو ان سے اس ذمه دارى كو به سبب اس كے كه وه كي نہيں ياتے ہيں - مومنین کو قیامت میں جنت کی طرف ہدایت فرمائے گا اور روز قیامت ظالموں کو جنت سے گراہ کردے گا اس لئے کہ اللہ عزوجل نے فرمایا " ان الذین امنوا وعملوا الصالحات یھدیھم ربھم بایما نھم تجری من تحتھم الانھار فی جنت انعیم " (یونس ۔ ۹) " نقیناً جو لوگ ایمان لائے اور جنہوں نے عمل صالح کئے ان کو ان کا پروردگار ان کے ایمان کی ہدایت ان کی صحح مزل کی طرف ہدایت کرے گا کہ نعمتوں کے باغات کے نیچ نہریں بہد رہی ہوں گی ۔ " اور اللہ عزوجل نے یہ بھی فرمایا " ویضل اللہ الظالمین " (ابراہیم ۔ ۲۷) " اور اللہ ظالموں کو گرای میں چھوڑ دے گا۔"

(۱۱) ہم ہے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے محمد بن حسن صفار نے اہراہیم بن ہاشم سے بیان کیا ، انہوں نے اسمعیل بن مرار سے ، انہوں نے یونس بن عبدالر حمن سے ، انہوں نے حماد سے ، انہوں نے عبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے عرض کیا کہ ضداوندعالم آپ کو نیکی عطا کرے کیا لوگوں کے لئے الیا ذریعہ (حروف یا اوزار) بنایا ہے کہ جس کے ذریعہ وہ معرفت حاصل کرسکیں ، تو آپ نے فرمایا نہیں ۔ میں نے عرض کیا کہ کیا لوگوں کو معرفت کی تکلیف دی گئ ہے ، آپ نے فرمایا نہیں اللہ بر واضح بیان ضروری ہے " لایکلف نفسا اُلا و سعھا " الله انسان کو اس کی طاقت کے مطابق تکلیف دیتا ہے اور کسی کو تکلیف نہیں دیتا ہے گرجو اس نے اس کو دیا ہے ۔ وہ کہنے لگا کہ میں اس ارشاد الهیٰ " و ما کمان الله لیضل قوما بعد افحد مدم حتیٰ یبین لھم مایتقون " (التوب مالا) " اور اللہ کی یہ شان نہیں کہ وہ کسی قوم کو گڑاہ کردے جبہ ان کو منزل مقصود کی ہدایت کردی ہے تااینکہ ان کے لئے واضح کردیا گیا اس چیز ہے جس سے وہ کریمیز کریں ۔ آپ نے فرمایا کہ مہاں تک کہ وہ جس سے راضی و ناراض ہوتا ہے ان کو پہنواوے ۔

(۱۲) اور ان ہی اسناد سے یونس بن عبدالرجمن نے ، انہوں نے سعدان سے کہ جس نے حدیث کی سند کو ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام تک بہنچایا کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے کسی بندہ کو کسی نعمت سے نہیں نوازا گر اللہ عزوجل کی طرف سے اس نعمت کی وجہ سے تجت کو اس بندہ پر لازم قرار دیا ۔ پس جس شخص پر اللہ نے احسان کیا تو اس کو قوی بنادیا تو اس کی تجت اس پر قائم ہے جس کا اس نے اس کو مکلف بنایا ہے اور اس کو برداشت کرنا ہے جو اس سے نیادہ گردور ہے اور اس نے جس پر احسان کیا بھر اس کو اس پر فراخی مطاکر تا ہے جو اس کی بجت اس کا مال ہے ۔ اس پر واجب ہے کہ فقراء کی لین عطیات سے دیکھ بھال کرے ۔ اور وہ شخص جس پر اللہ نے احسان کیا بھر اس کو نسبی طور پر شریف بنایا (نماندانی طور پر شرافت بخشی) صورت کے اعتبار سے حسن و جمال پر اللہ نے احسان کیا بھر اس کو نسبی طور پر شریف بنایا (نماندانی طور پر شرافت بخشی) صورت کے اعتبار سے حسن و جمال بخشا تو اس پر اس کی جمت یہ ہے کہ وہ اس پر اللہ کا شکر و سپاس ادا کرے اور کسی دوسرے پر ظام نہ کرے بھر وہ لین شرف و جمال کی بناء پر ضعفیوں کے حقوق ادا کرنے سے خود کو روک نہ دے ۔

(۱۳) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ بیان کیا ہم سے عبداللہ بن جعفر حمیری نے احمد بن محمد سے ، انہوں نے ابن فضال سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو کہتے ہوئے ساکہ تم اپناکام اللہ کے لئے کرو اور اس کو لوگوں کے واسطے نہ کرو کیونکہ جو اللہ کے لئے ہے تو وہ اللہ بی کا ہے اور جو لوگوں کے لئے ہے وہ اللہ تک نہیں بہنچتا ہے اور تم لوگوں سے لینے دین کے بارے میں جھگڑا نہ کرو کیونکہ مخاصمت ول کو بیمار کرنے والی ہے ۔ اللہ عزوجل نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے فرمایا " انک لاتھدی من احببت ولکن اللہ یھدی من بیشاء " (القصص - ۱۹)" تم جس کو چاہتے ہو مزل مقصود تک نہیں بہنچا سکتے ہو لیکن اللہ یھدی من بیشاء " اور اس نے یہ بھی کہا " افعانت نکولا الناس حتیٰ یکونوا مومنین " ریونس - ۹۹) " کیا تم لوگوں کو بجور کرتے ہو کہ وہ مومن ہوجائیں " تم لوگوں کو چھوڑو کیونکہ انہوں نے لوگوں سے لیا ہے اور بے شک تم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے لیا ہے ۔ میں نے لین پررگرامی علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ عزوجل جب کمی بندہ کے لئے فیصلہ کرتا ہے کہ وہ اس کام کو لین سالام کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ عزوجل جب کمی بندہ کے لئے فیصلہ کرتا ہے کہ وہ اس کام کو کرے تو اس کو پرندہ کے آشیانہ کی طرف پرواز کرنے سے زیاہ سرعت دکھانی چاہئیں ۔

(۱۲) ہم ہے میرے والد رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم ہے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے لینے والد ہے ، انہوں نے ابنوں نے نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ جب کسی بندہ کے لئے خیر کا ادادہ کرتا ہے تو اس کے دل میں ایک نورانی تکتہ پیدا کردیتا ہے اور اس کے قلب کے کان کھول دیتا ہے اور اس پر ایک فرشتہ کو موکل بنا دیتا ہے جو اس کو راہ راست و کھاتا ہے ۔ اور جب وہ کسی بندہ کے ساتھ برائی کرنا چاہتا ہے تو اس کے دل میں ایک سیاہ تکتہ پیدا کردیتا ہے اور اس کے قلب کے کانوں کو بند کردیتا ہے اور اس پر شیطان کو مقرد کردیتا ہے جو اس کو گراہ سلام و من کرتا ہے ۔ بچر آپ نے اس آیت کی گلاوت فرمائی " فصن پر داللہ ان پھدیہ پشوح صدر لا للا سلام و من پر دان پیضلہ پچھل صدر لا ضیفا "حر جا گانما پیصعد فی السماء " (الانعام ۱۳۲۰) " تو اللہ جس کو راہ راست و کھانا چاہتا ہے تو وہ اس کے سینے کو سائم کے لئے کھول دیتا ہے اور جس کو گراہ حال میں چھوڑنا چاہتا ہے تو اس کے سینے کو سائم کے سینے کو سائم آباد کر جا گانہ ابنا ہے ۔ بھوڑنا چاہتا ہے کہ گویا وہ آسمان پر چڑھ دہا ہے ۔ "

اس کماب کے مصنف فرماتے ہیں کہ اللہ عزدجل بندہ سے ارتکاب گناہ ہر برائی کا ارادہ کرتا ہے تو اس کے لئے لازم ہے کہ وہ اس کے قلب پر مہر اور اس پر شیطان کو وکیل بنا دے جو اس کو گراہ کرتا رہے۔ اور وہ یہ کام نہیں کرتا ہے گر استحقاق کے ساتھ ۔ اور کبھی اللہ عزدجل اپنے بندہ پر فرشتہ کو وکیل بنا دیتا ہے جو اس کو راہ راست کی طرف ہدایت کرتا ہے جو استحقاق یا مہربانی کے طور پر ہوتا ہے اور جس کو چاہتا ہے وہ این رحمت سے مخصوص کرایتا ہے۔ اللہ

تعالیٰ کا ارشاد ہے " و من یعش عن ذکر الرحمن نقیض له شیطانا فھوله قرین " (الز فرف ۱۳۳) " اور جو شخص ندا کے ذکر ہے باز رہا تو ہم اس کے لئے ایک شیان کو مقرر کردیتے ہیں تو وہی اس کا ہمنشین ہے ۔ "

(۵) ہم ہے عبداللہ بن محمد بن عبداله بن براہیم اصبانی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو احمد بن فضل بن مغیرہ نے خبر دی ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن عبدالله دی ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن عبدالله نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن عبدالله نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن عبدالله نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابو شعیب محاملی نے عبداللہ بن مکان سے بیان کیا ، انہوں نے ابوبسیر سے ، انہوں نے ابوبسیر سے ، ابوبسیر سے ، بیان کیا کہ آپ سے معرفت کے بارے میں دریافت کیا گیا کہ انہوں نے ابوبسیر کردہ ہے ، تو آپ نے فرمایا کہ نہیں ، پر ان سے عرض کیا گیا کہ کیا وہ اللہ کا احسان اور اس کی عطا ہے ؟ آپ نے جواب دیا کہ ہاں معرفت میں بندوں کا کوئی عمل نہیں اور ان کے لئے اعمال کا فائدہ حاصل کرنا ہے ۔ اور آپ نے فرمایا کہ بندوں کا کوئی عمل نہیں اور ان کے لئے اعمال کا فائدہ حاصل کرنا ہے ۔ اور آبوبناب نے فرمایا کہ بندوں کے افعال تقدیری نہ کہ تکوین خلق پر بیدا کے گئے ہیں اور اس سے مراد و مفہوم ہے ہو آبوبی ہے کہ اللہ تعارک و تعالیٰ ہمیشہ ان کے ہونے سے قبل ان کی مقداروں سے واقف و دانا تھا ۔

(۱۹) ہم سے عبدالواحد بن محمد بن عبدوس نیشالوری عطار رضی اللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے علی بن محمد بن قتیب نیشالوری نے محمد ان بن سلیمان سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت رضا (امام علی رضا) علیہ السلام کو خط میں لکھا جس میں یہ سوال دریافت کیا کہ بندوں کے افعال کیا مخلوق ہیں یا غیر مخلوق ہیں ، تو آمجناب نے تحریر فرمایا کہ بندوں کے افعال علم الهیٰ میں بندگان خداکی ہیدائش سے دو ہزار سال قبل مقرر ہیں ۔

(۱) ہم سے میرے والد رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے قاسم بن محمد اصبانی سے بیان کیا ، انہوں نے حفص بن غیاث نخی قاضی سے بیان کیا کہ اصبانی سے بیان کیا کہ انہوں نے عنص بن غیاث نخی قاضی سے بیان کیا کہ انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ جس نے اپنے علم کے مطابق عمل کیا اس نے اس کو بے بیاز کردیا جس کا اس کو علم نہیں ۔

باب (۱۵) امام علی رضا علی السلام کا مختلف مذاهب والوں ، اصحاب مقالات ، جانلیق ، راس الجالوت اور ستارہ پرستوں پر بذاکبر اور عمران صاصبی سے توحید کے بارے میں مامون رضید کے دربار میں مناظرہ

(۱) ہم سے ابو محمد جعفر بن علی بن احمد فقیہ قی سے پھر ایلاتی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو ابو محمد حن بن محمد بن علی بن صدقہ قی نے خبردی ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ابو عمر اور محمد بن عمر بن عبدالعریز انساری کجی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے اس شخص نے بیان کیا جس نے حن بن محمد نوفلی ہاشی سے سنا ، انساری کجی نے بیان کیا کہ جب علی بن موئی الرضا (امام علی رضا) علیبما السلام مامون (رشیہ) کے پاس تشریف لائے تو اس نے فضل بن سہل کو حکم دیا کہ وہ آپ کے لئے اصحاب مقالات جسے جا تلیق ، راس الجالوت ، روساء صابتین ، ہریذ الا کبر ، اصحاب نر دہشت اور قسطاس رومی اور مستکمین کو جمع کرے تاکہ وہ آپ کی اور ان کی گفتگو سے ۔ اس کے بعد فضل بن سہل نے ان سب کو بلایا بچر اس نے مامون (رشیہ) کو ان کی آمد کی اطلاع دی تو اس نے لینے سلمنے لانے کا حکم دیا تو فضل نے اسما ہی کیا تو مامون (رشیہ) نے ان کو خوش آمدید کہا ۔ پھر ان سے کہا کہ میں نے آپ حصرات کو بھلائی اور خیر کے لئے بلایا ہے ۔ میں چاہتا ہوں کہ آپ سب لوگ میرے بچا زاد بھائی ہے جو میرے پاس مدینے ہے آئیں اور کوئی شخص آپ میں سے بچھے ند رہنے پائے ۔ تو انہوں نے کہا کہ کریں ۔ پھر جب جو ہوجائے تو میرے پاس علج آئیں اور کوئی شخص آپ میں سے بچھے ند رہنے پائے ۔ تو انہوں نے کہا کہ اس اس اللہ میں ان شاء اللہ صح صورے آئیں اور کوئی شخص آپ میں سے بچھے ند رہنے پائے ۔ تو انہوں نے کہا کہ اسے اسے اللہ صح صورے آئیں گے ۔

حن بن محمد نوفلی نے کہا کہ ہم ابوالحن رضا (اہام علی رضا) علیہ السلام سے گفتگو کررہے تھے کہ خادم یاسر ہو آپ کے کاموں کا نگراں تھا آیا اور ابوالحن (اہام علی رضا) علیہ السلام سے عرض کیا کہ میرے آقا و سردار! امیرالمومنین نے آپ کو سلام کہلوایا ہے اور یہ کہا ہے کہ آپ کا بھائی آپ پر قربان ہو کہ میرے پاس اصحاب و مقالات ، مختف مذاہب والے اور مختف ملتوں کے متحکمین آئے ہیں تو اگر آپ ان سے گفتگو کرنا پند فرمائیں تو علی الصباح تشریف لانے میں آپ کا کیا خیال ہے ؟ اور اگر آپ ان سے گفتگو کرنا پند فرمائیں تو آپ زحمت ند فرمائیں ساور اگر آپ پند فرمائیں آپ کا کیا خیال ہے ؟ اور اگر آپ ان سے گفتگو کرنے کو ناپند فرمائیں تو آپ زحمت ند فرمائیں ساور اگر آپ پند فرمائیں کہ ہم آپ کی طرف آجائیں تو ہمارے لئے آسان ہوگا ۔ تو ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے جواب دیا کہ تم مامون (رشیہ) کو سلام چہنچا دو اور اس سے کہو کہ مجھے تمہارے ارادہ کا علم ہے اور میں ان شا، اللہ علی الصباح تمہارے پاس پی ا

حن بن محمد نوفلی کا کہنا ہے کہ جب یاسر حلا گیا تو آپ نے ہماری طرف متوجہ ہو کر بھے سے فرمایا کہ اے نوفلی ا

تم مراقی ہو اور اہل عراق کی تیز فہی و حن تفکر کمال کو پہنچی ہوئی ہے تو تہارے خیال میں تہارے ابن عم کا ہمارے خلاف اہل شرک اور اصحاب مقالات کو جمع کرنے کا کیا مقصد ہے ؟ تو میں نے عرض کیا کہ میں آپ پر قربان ہوجاؤں وہ آزمائش و امتحان چاہتا ہے اور جو کچھ آپ کے پاس ہے اس کو پہچاننا چاہتا ہے اور اس نے غیر مفنبوط بنیادوں پر عمارت کوری کی ہے ۔ قسم بخدا اس نے کتنی بری بنیاد رکھی ۔ تو آپ نے مجھ سے فرمایا کہ اس بارے میں اس کی بنیاد کیا ہے ؟ میں نے عرض کیا کہ بدعت و کلام والے حضرات علماء کے خلاف ہیں اور یہ اس طرح ہے کہ عالم غیر منکر (وہ تول و فعل جو الله کی مرضی کے خلاف ہو) کا انکار نہیں کرتا ہے اور اصحاب مقالات ، متکمین اور مشرکین منکرین و بہتان لگانے والے ہیں ۔ اگر آپ ان کے خلاف یہ ولیل دیں گے کہ الله الک ہے تو وہ کہیں گے کہ اس کی وحداثیت متح ہے اور اگر آپ یہ فرمائیں گے کہ محمد صلی الله علیہ وآلہ وسلم اللہ کے رسول ہیں تو وہ کہیں گے کہ آپ ان کی رسالت کو ا بات كرين مجروه آدى كو مهبوت كرديية بين اور ده اين دليل كو ان پر باطل كردية به اور ده لوگ اس كو مخالطه مين بسلا کردیتے ہیں تااینکہ وہ اپنے قول و نظریہ کو تڑک کردیتا ہے ۔ میں آپ کے قربان جاؤں آپ ان سے بچیں اور چو کنا رہیں ۔ نوفلی نے کہا کہ آئے نے مسکرا کر فرمایا کہ اے نوفلی اکیا تہیں اس امر کا خوف ہے کہ وہ میری دلیل کو کاٹ ویں مجے ، میں نے عرض کیا خدا کی قسم نہیں میں نے کہی آئے کے خلاف خوف نہیں کیا اور مجھے امید ہے کہ الله ان شاء الله آپ کو ان پر کامیاب کرے گا۔ تو آپ نے بھے سے فرمایا کہ اے نوفلی اکیا تم جاننا چاہتے ہو کہ مامون (رشید) کب شرمندہ و نادم ہوگا ۔ میں نے عرض کیاجی ہاں ۔آپ نے فرمایا کہ جب وہ میری دلیل اہل تورات پر ان کی تورات سے اور اہل انجیل پر ان کی انجیل سے ، اہل زبور پر ان کی زبور سے ، صابئین پر ان کی عبرانیت سے ، ہرا بزہ پر ان کی فارسیت سے ، اہل روم پر ان کی رومیت سے اور اصحاب مقالات پر ان کی لغات سے سنے گا تھر جب میں ہر طرح کی جمت کو قطع كردوں كا اور اس كى دليل باطل بوجائے كى اور وہ اپنے اعتقاد كو ترك كردے كا اور ميرے قول كى طرف رجوع كرے كا تو مامون (رشید) کو معلوم ہوجائے گا کہ جس موقع کی فکر میں وہ تھا تو وہ اس کا حقدار نہیں تھا تب اس کو اس وقت شرمند كي بوكي " لا حول ولاقوة الا بالله العلى العظيم "

پس جب مجے ہوئی تو فضل بن سہل نے آکر کہا کہ میں آپ کے قربان جاؤں آپ کے ابن عم آپ کا انتظار کررہے ہیں اور سب لوگ آگئے ہیں تو آپ کا چلنے کے بارے میں کیا فیال ہے ۔ تو امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ فضل تم جلو میں ان شا، اللہ متہاری طرف آرہا ہوں بچر آپ نے وضو کیا اور ستو کا شربت بیا اور ہم کو بھی بلایا اس کے بعد ہم بھی آپ کے ساتھ جل کر مامون (رشید) تک چننے تو دربار اہل دربار سے بجرا ہوا تھا اور محمد بن جعفر طالبین وہاشی حضرات کے ہمراہ تھے ۔ بہرہ دار موجود تھے ۔ لی جب امام رضا علیہ السلام تشریف لائے تو مامون (رشید) ، محمد بن جعفر اور تمام بنی ہاشم نے کھڑے ہو کہ آپ کا استقبال کیا اور تمام لوگ کھڑے رہے اور امام رضا علیہ السلام مامون (رشید)

ے ساتھ تشریف فرما ہوگئے مہاں تک کہ ان کو بیٹھنے کے لئے کہا گیا تو وہ بیٹھ گئے ۔ مامون (رشید) آپ سے محفظو کر ا رہا۔

مچروہ جاثلیق کی طرف متوجہ ہو کر کہنے لگا کہ اے جاثلیق یہ میرے ابن عم علی بن موئی بن جعفر (امام علی رضا) علیہ السلام ہیں اور ہمارے نی کی بیٹی فاطمہ اور علی بن ابو طالب کی اولاد ہیں ۔ میں عابہا ہوں کہ تم آنجناب سے معتکو کرو ، ان سے جمت کرواور ان سے انصاف کرو ، جاثلیق کہنے لگا اے امپرالمومنین میں اس تنص ہے کس طرح بحث کرسکتا ہوں جو مجے اس کتاب سے جس کا میں منکر ہوں اور اس نی سے جس پر میں ایمان نہیں رکھتا ہوں ، جمت لائے ۔ تو امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے نعرانی! اگر میں تہماری انجیل سے تم پر جمت پیش کروں تو کیا تم اس کا اقرار کرلو مے ؟ جاثليق نے كماكہ كيا ميں وفاع كى قدرت ركھتا ہوں جس كے بارے ميں انجيل نے واضح طور پر بيان كيا ہو ؟ ماں قسم بخدا میں ان ناک رگو کر (ذلیل ہو کر) اس کا اقرار کروں گا تو امام رضا علیہ السلام نے اس سے فرمایا کہ تم جو چاہو سوال کرو میراس کا جواب سمجھو ۔ جاثلیق نے کہا کہ آپ حضرت علییٰ علیہ السلام کی نبوت اور کتاب سے بارے میں کیا فرماتے ہیں کیا ان دونوں میں سے کچھ کاانکار کرتے ہیں ؟ امام رضا علیہ السلام نے جواب میں فرمایا کہ میں حصرت علییٰ کی نبوت ، ان کی کتاب اور اس سے ذریعہ این است کو خوشخبری دی ، اس کا اقرار کرنے والا ہوں اور اس کتاب سے ذریعہ حواریوں کا اقرار کرتا ہوں اور عیییٰ کی نبوت کا وہ انکاری ہے جس نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت ، ان کی کتاب کا اقرار نہیں کیا اور اس کی خوش خبری این امت کو نہیں دی ۔ جاٹلیق نے کہا کہ کیا الیا نہیں ہے کہ آپ احکام دو عادل گواہوں کی موجودگی میں طے کرتے ہیں ؟آپ نے فرمایا ہاں ۔اس نے کہا کہ اپنی ملت کے بجائے دو گواہ محمد کی نبوت پر لاؤ جس سے علیائت الکار نہ کرسکے ۔ اور آپ بھی اسی طرح ہماری ملت کے علاوہ دوسروں کے متعلق دریافت فرمائیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا تم پیٹگی ہی جھ سے عینی بن مریم میے کے بارے میں عدل کو قبول نہیں کررہے ہو ؟ جاثلیق نے کہا کہ یہ عدل کون سا ہے ؟ اس کا نام مجھ بتایے ۔آپ نے فرمایا کہ یوحنا ویلی کے بارے میں تہارا کیا خیال ہے ؟ وہ کہنے لگا کہ آفرین ہو آفرین ۔ آپ نے مسے کے مجوب ترین شخص کا تذکرہ فرمایا آپ نے فرما یا کہ میں تم کو قسم دیتا ہوں کہ کیا انجیل میں واضح طور پر کہا ہے کہ یو حنا نے کہا کہ مسط نے مجھ کو دین محمد عربی کی اطلاع دی اور مجھ کو بشارت دی کہ وہ ان کے بعد ہوں گے تو میں نے حواریوں کو یہ خوشخبری سنائی تو وہ اس پر ایمان لائے ۔ جاثلی نے کہا کہ یو حتا نے مسل سے اس کو بیان کیا ہے اور الیب آدمی ، اس کے اہل بیت اور وصی کی بشارت دی ہے اور یہ بیان نہیں کیا کہ وہ کب ہوگا اور نہ ہماری قوم کو نام بتائے کہ ہم ان کو پہچان سکیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر ہم اس شخص کو لیکر آئیں جو انجیل پڑھتا ہے بھروہ محمد اس کے اہل سبت اور اس کی است کے بارے میں المجیل سے بتائے تو کیا تم اس پر ایمان لاؤ کے ؟ وہ کہنے لگا بقیناً درست طور پر امام رضا علیہ السلام نے قسطاس

روی سے قربایا کہ تم نے انجیل کے سفر ٹاٹ کو کس طرح یاد کیا ہے ۱ اس نے جواب دیا کہ مجھے یاد نہیں ہے ۔ اس کے بعد آپ نے راس الجالوت کی طرف متوجہ ہو کر فربایا کہ کیا تم نے انجیل پڑھی ہے ۱ اس نے کہا میری زندگی کی قسم ہاں ۔ آپ نے فربایا کہ (انجیل کے) سفر ٹاٹ کو یاد کرو کہ اگر اس میں محمد اہل بیت اور ان کی امت کا تذکرہ ہے تو میری گواہی دو اور اگر اس میں ذکر نہ ہو تو میری طرف ہے گواہی نہ دینا ۔ پھر آپ نے سفر ٹاٹ کو پڑھنا شروع کیا ہمہاں سے کہ جب آپ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تذکرہ پڑنچ تو تمہر گئے اس کے بعد فربایا کہ اے نعرانی! میں میچ کے حق کے واسطے تم سے یہ دریافت کرتا ہوں کہ کیا تم کو علم ہے کہ میں انجیل کا عالم ہوں ۱ اس نے جواب دیا کہ باں مجھے معلوم ہے ۔ پھر آپ نے فربایا کہ اے بار کھے معلوم ہے ۔ پھر آپ نے فربایا کہ اے نعرانی! تم اس میچ ابن مریم کے اس قول کے بارے میں کیا کہتے ہو ۱ اگر تم نے انجیل کی اس بات کو جھٹلایا تو تم نفرانی! تم اس میچ ابن مریم کے اس قول کے بارے میں کیا کہتے ہو ۱ اگر تم نے انجیل کی اس بات کو جھٹلایا تو تم نے عینی و موئ علیجما السلام کی تکذیب کی اور جب تم اس ذکر سے انکار کرو گے تو خمہارا قبل لازی ہوگا کیونکہ تم نے دیا ہے دیا ہوں جو بھے پر انجیل میں واضح نے دبایا کہ میں اس کا اقراری ہوں ۔ اس کے اقدار پر گوای دو۔ بھی ہوا اس کا اقراری ہوں ۔ اس کے بعد المام رضا علیہ السلام نے فربایا کہ اس کے اقرار پر گوای دو۔ ہوا ہو ہے ۔ اور میں اس کا اقراری ہوں ۔ اس کے بعد المام رضا علیہ السلام نے فربایا کہ اس کے اقرار پر گوای دو۔

پر آپ نے جاشلی سے فرمایا کہ جو کچھ تم پر ظاہر ہوا ہے۔ اس کے بارے میں دریافت کرو۔ جاشلی نے کہا کہ آپ مجھے حضرت عییٰ بن مریم کے حواریوں کے بارے میں بتاییے کہ ان کی تعداد کتن ہے ؟ اور انجیل کے عالموں میں سے کتنے ہیں ؟ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم واقفیت رکھنے والے کے پہنچ ۔ حواری عیمیٰ علیہ السلام کی تعداد بارہ تھی ان میں سب سے زیادہ افضل اور عالم الوقاتھا (موجودہ انجیل میں لوقا ہے) گر عیمائی علماء تین تھے۔ یو حا اکبر آج کا یو حا قرقیبیا کا اور یو حا دیلی زجان کا ۔ اور اس کے پاس نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم ، اہل بست کا اور ان کی امت کا یو حا قرقیبیا کا اور وہ وی شخص تھا جس نے قوم عیمیٰ اور نبی اسرائیل کو خوشخبری پہنچائی تھی۔

پر آپ نے فرمایا کہ اے نصرانی ا خداکی قسم ہم اس عسیٰ پر ایمان لائے ہوئے ہیں جو محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ایمان لائے اور ہم مہارے عسیٰ پر ان کی کمزوری اور صوم و صلوق کی کی کا الزام لگاتے ہیں ۔ جاٹلیق نے کہا کہ واللہ آپ نے لینے علم کو تباہ کر دیا اور لینے معاملہ کو کمزور کرلیا ۔ میرے خیال میں آپ مسلمانوں میں سب سے زیادہ عالم ہیں امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کس طرح ؛ جاٹلیق نے کہا کہ آپ کے اس قول سے کہ مہارا عسیٰ ضعیف تھا ۔ روزہ مناز میں کی کرتا تھا ۔ کیونکہ انہوں نے کسی دن ناشتہ نہیں کیا (یعنی روزہ رکھا) اور نہ کبھی کسی رات سوئے اور انہوں نے زندگی بچر روزے رکھے اور رات میں قیام کیا ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ وہ کس ذات کے لئے روزہ رکھے اور مناز پرصة تھے ؛ نوفلی نے کہا کہ جاٹلیق خاموش ہوگیا اور گفتگو ختم کردی ۔

الم رضا عليه السلام نے اس عيمانی سے كہاكہ ميں تم سے الك مسئلہ دريافت كرتا ہوں اس نے كہا كہ آپ

دریافت کریں اگر مجھے اس کا علم ہوگا تو میں آپ کو جواب دوں گا ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم نے علین علیہ السلام سے بارے میں انکار کیا کہ وہ اللہ کی اجازت سے مردوں کو زندہ کردیتے تھے ۔ جاٹلیق نے کہا کہ میں نے اس وجہ سے انکار کیا ہے کہ جو شخص مردوں کو زندہ کرے اور پیدائشی نا بیناؤں کو بینا کرے اور مرض برس سے شفا بخشے تو وہ رب ہے جو عبادت کا مستق ہے امام رضا علیہ السلّام نے فرمایا کہ لین نی نے حضرت علییٰ کی طرح کام کیا ۔ وہ یانی بر چلتے تھے ، مردوں کو زندہ کرتے تھے اور اندھوں اور برص زدہ لوگوں کو شفا بحضتے تھے مگر ان کی امت نے ان کو رب نہیں تھبرایا اور ید کسی نے سوائے اللہ عزوجل کے ان کی عبادت کی ۔ اور حزقیل نبی نے بھی حفزت علیی کی طرح کام کیا ۔ انہوں نے میکٹیس ہزار (۳۵۰۰۰) آدمیوں کو ان کی موت کے ساتھ (۴۰) سال بعد زندہ کردیا ۔ میر آت نے راس الحالوت کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ کیا تم تورات میں نی اسرائیل سے جوانوں سے بارے میں تذکرہ یاتے ہو ؟ جن کو بخت نصر نے نی اسرائیل میں سے قیدی بنایا تھا جبکہ اس نے بیت المقدس پر حملہ کیا بھروہ ان کو ساتھ لے کر بابل کی طرف واپس ہوا ۔ بھر اللہ نے حرقیل کو بابل کی طرف بھیج کر زندہ کیا ۔ یہ تذکرہ تورات میں ہے ۔ تم میں سے جو کافر ہوگا وی اس کو رد کرے گا۔ راس الجانوت نے کہا کہ ہم نے اس کے بارے میں سنا اور ہم انچی طرح جانتے ہیں ۔آپ نے فرمایا کہ تم نے چ کہا ۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا اے بہتی تورات کے اس سفر سے کچھ حاصل کرو ۔ پر آپ نے تورات کی آیتیں پرحیں ۔ اس یہودی نے نسلیم کیا اور آپ کی قرارت پر جموصے نگا اور تجب کرنے نگا کچر وہ یہودی نعرانی ے کہنے لگا کہ کیا وہ لوگ حفرت علیی سے پہلے تھے یا حفرت علیی ان سے پہلے تھے ؟ علیمانی کہنے لگا کہ وہ لوگ ان سے وبلے تھے ۔ اہام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ قرایش رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس آئے اور ان سے سوال کیا کہ وہ ان کے مردوں کو زندہ کردیں ۔ تو آپ نے ان لوگوں کے ساتھ علی بن ابو طالب علیہ السلام کو بھیجا اور آپ سے فرمایا کہ صحرائی قبرستان کی طرف جاکر اس قبلیہ کے نام لے کر جو ان سے یو جہنا چلہتے ہیں بلند آواز سے پکارو کہ اے فلاں فلاں تم سے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہتا ہے کہ اللہ کے مکم سے اٹھ کھڑے ہو ۔ تو وہ اٹھ کھڑے ہوئے اور لینے سروں سے می جھاڑ رہے تھے تو قریش نے بردھ کر ان کے امور کے بارے میں یو چینا شروع کیا ۔ پر انہوں نے بتایا کہ محد نی بناکر بھیج گئے ہیں ۔ ہماری تمنا تھی کہ اگر ہم ان کو باتے تو ان پر ایمان لاتے ۔ اور انہوں نے نابینا مروص اور دیوانوں (یاگل) کو شفا دی ۔ آمجناب نے جانوروں ، پرندوں ، جنوں اور شیطانوں سے کلام کیا اور ہم نے آنجناب کو اللہ کے علاوہ رب نہیں بنایا اور نہ ہم نے کسی کے لئے ان کے فضل کا انکار کیا تو تم نے جب علیٰ کو رب بنالیا تو میرید مجی مہارے لئے مناسب و روا ہوگا کہ لیٹ اور حرقیل کو مجی رب بنالو اس لئے کہ ان دونوں نے مجی وبی كيا جوعييل نے مردوں كو زندہ كرنے كے لئے كيا - اور اس كے علاوہ بن اسرائيل كے لوگ لينے شہروں سے طاعون سے ڈر کر بھاگ گئے اور وہ موت سے ڈر کر بھلگنے والے ہزاروں کی تعداد میں تھے تو اللہ نے ان کو ایک ہی گھڑی میں مار دیا

مچراس بستی والوں نے جیتیں ڈال کر ایک اعاطہ مجینے دیا بھریہ لوگ وہس پڑے رہے ان کی ہڈیاں ریزہ ریزہ ہو ممکنس اور بوسیدہ ہوگئے ۔ تو ادحر سے انہیاء نی اسرائیل میں سے ایک نی کا گزر ہوا تو اس نے ان مردوں پر حیرت و تعجب کا اظہار كيا - الله تعالى نے اس عى يروحى فرمائى كه كيا تم بيند كرو مح كه ميں تهارے لين ان كو زنده كردوں بحرتم ان كو ذراؤ ؟ اس نی نے عرض کیا کہ اے پروردگار ، ہاں ۔ تو اللہ نے مچر وحی فرمائی کہ ان کو آواز دو ۔ اس نی نے کہا اے بوسید، بڈیو! تم اللہ کے حکم سے اٹھ کھڑے ہو تو وہ سب کے سب زندہ اٹھ کھڑے ہوئے ۔جو مٹی کو اپنے سروں سے جماڑ رہے تھے بھر ابراہیم خلیل اللہ نے جب برندوں کو لیکر ٹکڑے ٹکڑے کردیا بھر ہر بہاڑ پر تھوڑا تھوڑا رکھوا دیا اس کے بعد انہوں نے ان کو آواز دی تو وہ تیز رفتاری کے ساتھ آگئے ۔ مجر موئ بن عمران اور ان کے ستر ساتھی جن کو انہوں نے منتخب کیا تھا کہ وہ ان کے ساتھ بہاڑ تک چلیں تو انہوں نے کہا تھا کہ تم نے اللہ کو دیکھا ہے تو اس کو ہمیں بھی دکھاؤ ۔ انہوں نے ان لوگوں سے کہا کہ میں نے اللہ کو نہیں دیکھا ہے تو وہ کہنے لگے کہ ہم تم پر ہرگز ایمان نہیں لائیں مے جب تک کہ اللہ کو واضح طور برند دیکھ لیں ۔ تو ان کو بھلی نے اپن گرفت میں لے لیا اور سب سے سب جل گھے اور تہا موئی باتی رہے گئے ۔ حصرت موی نے کما ۔اب مبرے پروردگار! میں بننے نئی اسرائیل میں سے ستر آدمیوں کا انتخاب کما تھا اور ان کو لیکر آیا تھا اب میں تنما واپس لوٹوں گا اور میری قوم کس طرح میری تصدیق کرے گی جو میں ان کو واقعہ بیان کروں گا ۔ اور تو ان کو پہلے سے ہلاک کرسکتا تھا کیا تو ہم کو ہلاک کردے گا اس وجہ سے جو ہمارے بیوقوف لوگوں نے کیا ہے تو الله تعالیٰ نے ان کو دوبارہ زندہ کردیا اور جتنی باتوں کا میں نے تم سے ذکر کیا ہے تم اس کے رو کی قدرت نہیں رکھتے کیونکہ تورات ، انجیل ، زبور اور قرآن میں اس کا تذکرہ ہے اگر ان سب نے مردوں کو زندہ نابیناؤں کو بینا ، مبروصوں کو ا جما اور ماگلوں کو شفایاب کیا ہے تو وہ اللہ کے علاوہ رب بنائے جاتے بھر تو تم ان سب کو رب بنالو ۔ اے نصرانی تهارا اس بارے میں کیا خیال ہے ؟ جاثلیق نے جواب دیا کہ آپ کا فرمانا بجاہے - لا المه الا الله .

بوجھ جا ی ۔

اس کلام کا علم ہے کہ اے میری قوم! میں نے گدھے سے سوار (عینیٰ) کو نور کے باس میں اور اونٹ کے سوار (محمدٌ) کو چاند کی روشنی کی طرح دیکھا ؟ تو ان دونوں نے کہا کہ یہ شعیا نے کہا ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے **نعرانی** کیا تم حفزت علییٰ کے اس قول کو انجیل کے اندر پاتے ہو کہ میں اپنے اور تمہارے رب کی طرف جانے والا ہوں اور فارتليد (يا - باقليد ) آنے والا ب جو حق كے ساتھ ميري گوائي وے كا جس طرح كه ميں نے اس كے لئے گوائي دى ہے اور وہی تہارے لئے ہر شے کی تفسیر کرے گا ۔ اور وہ وہی شخص ہے جو امتوں کی برائیوں کو ظاہر کرے گا اور وہ وی شخص ہوگا جو کفری بنیادوں کو توڑ دے گا ؛ جاثلیق نے جواب دیا کہ آپ نے جو کچھ انجیل کے بارے میں فرمایا ہے اس کا ہم کو اقرار ہے ۔ بھرآٹ نے فرمایا کہ اے حاثلق! کیا انجل میں یہ بات ثابت ہے ؟ اس نے جواب دیا ۔ ہاں ۔ امام رضا عليه السلام نے فرمايا كه اے جاثليق إكياتم انجيل اول كے بارے ميں بتاؤ گے جبكه تم نے اس كو كم كردياتها \_ تم في اس كوكس كے ياس سے پايا اوركس في تهارے كے موجودہ انجيل كو وضع كيا ١١س في آپ سے عرض کیا کہ ہم سے انجیل ایک دن کے لئے گم ہو گئ تھی بھر ہم نے اس کو ترونازہ نرم یایا بھر اس کو ہمارے لئے یوحنا اور متی نے ثکالا تو امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم کو انجیل کے راز اور اس کے علماء کے بارے مس کتنی کم معلومات ہیں اگر مہمارے خیال کے مطابق وہی ہو تو پھر تم نے انجیل میں کس لئے اختلاف کیا بلکہ اس انجیل میں ا خلاف ہوا جو آج مہارے یاس ہے اگر وہ زمانہ اول کے مطابق ہوتی تو تم اس میں اختلاف ند کرتے ۔ لیکن میں تم کو اس کے علم کے فائدہ کے لئے بیان کرتا ہوں ۔ جان لو کہ جو انجیل اول گم کردی گئ تو عبیمائی اپنے علماء کے یاس آئے اور ان سے کہنے لگے کہ عدییٰ بن مریم علیہ السلام قتل کردیئے گئے اور ہم نے انجیل کو مم کردیا اور آپ لوگ علماء ہیں تو آپ کے پاس کیا ہے ؟ تو انہوں نے لوگوں کو جواب دیا کہ الوقا اور مرقابوس ہیں ۔ بقیناً انجیل ہمارے دلوں میں ہے ۔ ہم ہر اتوار کو ایک حصہ انجیل کا بیان کریں گے تم کو عمگین ہونا نہیں چاہئیے اور اپنے گرجاؤں کو خالی مذ چھوڑو بجر ہم ہر اتوار کو انجیل کا ایک ایک حصہ عنقریب مہارے سامنے تلاوت کریں گے عباں تک کہ ہم انجیل کو مکمل طور پر جمع كرليں گے \_ كير الوقا، مرقابوس، يوحنا، اور متى نے بيٹھ كر اس موجودہ انجيل كو گھڑ ليا بعد اس كے كہ تم نے انجيل اول کو گم کردیا تھا ۔ اور یہ چاروں افراد پہلے شاگردوں کے شاگرد تھے ۔ کیا تم کو اس کا علم ہے ؟ جاثلیق نے کہا کہ مجھے اس کا علم نہیں تھا ۔ اب مجے اس کا علم ہوا ہے اور مجھ پرآپ کی انجیل کے فضلیت علم کا اظہار ہوا ہے ، اور میں نے وہ باتیں آپ سے سنیں جن کی حقیقت آپ نے پالیا ہے ۔ میرا دل گواہی دیتا ہے کہ وہ حق ہیں مچر میں نے بہت زیادہ مجھ

کیر امام رضا علیہ السلام نے اس سے کہا کہ جہارے خیال میں ان لوگوں کی گواہی کسی ہے ؟ اس نے کہا جائز ہے یہ لوگ المجیل کے عالم ہیں اور جن ساری باتوں کی انہوں نے شہادت دی وہ عق ہیں ۔ امام رضا علیہ السلام اور

مامون (رشیر) حاضر (موجود) اہل بیت اور ان کے علاوہ لوگوں سے کہا کہ وہ اس پر گوابی دیں ۔ان سب نے کہا کہ ہم كواه بين مجرآب نے جاثليق سے بينے اور ماں (عين اور مريم) كا واسط دے كر فرماياك كيا تم جانتے ہوك متى نے كماك مسے جو ابن داؤد بن ابراہیم بن اسحاق بن معقوب بن یہود ابن حضرون ہیں ۔ اور مرقابوس نے کہا کہ عسیٰ ابن مریم كلمته الله بين جو آدي كے جسم مين حلول كر گيا اور يجروه كلمته الله انسان بن گيا - اور الوقانے كما كم عيى ا بن مریم اور ان کی والدہ گوشت و خون کے دو انسان تھے بھر ان دونوں میں روح القدس داخل ہوگئے ۔ بھر تم اپنے آپ یر عینی علیہ السلام کی شہادت سے کہو گے اے حواریوں کے گروہ میں حق بات تم سے کہہ رہا ہوں کہ کوئی آسمان تک نہیں پہنچ سکتا مگر وہ جو اس سے نازل ہو ۔ مگر اونٹ کا سوار جو خاتم الانبیاء ہے آسمان پر پہنچ سکتا ہے اور نازل ہوسکتا ہے تو تم اس قول کے بارے میں کیا کہتے ہو ؟ جا ثلیق نے جواب دیا کہ یہ حضرت علییٰ کا قول ہے جس کا ہم الکار نہیں كرسكة \_ امام رضا عليه السلام في فرمايا كه مجر حتهارا الوقا ، مرقابوس ، اور متى كى عيني برشهادت ك بارك مين اور انہوں نے جس کی طرف ان کی نسبت دی ہے کے بارے میں کیا خیال ہے ؟ جاثلیق نے جواب میں کہا کہ انہوں نے عییٰ پر جھوٹ کہا ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے گروہ کیا الیما نہیں ہے کہ تم نے ان کی تعریف کی ہے اور گوای دی ہے کہ وہ انجیل کے عالم ہیں اور ان کا کہنا درست اور حق ہے ؟ جاثلیق نے کہا کہ اے مسلمانوں کے سب سے بڑے عالم (امام رضا علیہ السلام) آپ مجھے ان حصرات کے بارے میں دریافت کرنے سے معاف فرمائیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم نے معاف کردیا ۔ اے نعرانی ! تم جو چاہو یوچھ او ۔ جاثلین نے کہا کہ میرے علاوہ کوئی دوسرا شخص آپ سے سوال کرے ۔ مسے کے حق کی قسم میرے خیال میں علما، مسلمین میں آپ جسیما کوئی نہیں ہے ۔ اس کے بعد امام رضا علیہ السلام راس الجالوت کی طرف متوجہ ہوئے اور اس سے کہا کہ تم سوال کرو گے یا میں تم سے سوال كروں ؟ وہ كينے لگا كم ميں آپ سے دريافت كروں كا اور ميں آپ سے كوئى دليل قبول نہيں كروں كا ۔ مگر وہ تورات يا انجیل یا داؤد کی زبور یا ابراہیم و موسی کے صحیفوں میں سے ہو ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم میری کوئی دلیل نہ ما تنا مگر جس سے بارے میں تورات موسی بن عمران کی زبان سے اور انجیل عیسی بن مریم کی زبان سے اور زبور کی زبان سے بیان کرے ۔ تو راس الجالوت نے کہا کہ آپ محمد کی نبوت کو کہاں سے کیسے ٹابت کریں گے ؟ امام رضا علیہ السلام نے جواب دیا کہ موتی بن عمران اور علیی بن مریم اور داؤڈ زمین پر اللہ کے خلیف نے آپ صلی اللہ علیہ وآا۔ وسلم کی نبوت کی گواہی دی ۔ راس الجالوت نے آپ سے کہا کہ موسی بن عمران کے قول کو ٹابت کیجئے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے یہودی اکیا تم کو معلوم ہے کہ موٹ نے بن اسرائیل کو وصیت کی ۔ ان سے کہا کہ عنقریب تمہارے یاس ایک نبی آئے گا وہ مہارے بھائیوں میں سے ہوگا تو تم اس کی تصدیق کرنا اور اس کی بات کو قبول کرنا ۔ تو کیا تم کو معلوم ہے کہ نبی اسرائیل کے بھائی سوائے اولاد اسمعیل کے کوئی نہیں ہیں اور کیا تم کو اسرائیل کو قرابت اسمعیل

سے اور وہ رشتہ داری جو ان دونوں کے درمیان حفزت ابراہیم کی طرف سے بے معلوم ہے ؟ تو راس الحالوت نے جواب دیا کہ یہ موئ کا ارشاد ہے جس کو ہم رو نہیں کرسکتے ۔ بھرامام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا بنی اسرائیل کے ممائیوں سیں سے کوئی نمی سوائے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے آیا ؟ اس نے جواب دیا کہ نہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا ایما نہیں ہے کہ یہ جہارے نزدیک صحح ہو ؛ اس نے کہا ہاں گر میں جاہتا ہوں کہ آپ اس کی تصحح تورات سے فرمائیں ۔ تو امام رضا علیہ السلام نے اس سے ارشاد فرمایا کہ کیا تم انکار کرسکتے ہو اس بات سے کہ تورات تم سے کہر رہی ہے کہ نور طور سینا، کے پہاڑ ہے آیا ۔اور اس نے ہم کو جبل ساعیر سے روشنی دی اور اس نے جبل فاران سے ہم پر قاہر کیا ؛ راس الجالوت نے کہا کہ میں ان کلمات کو جانتا ہوں لیکن ان کلمات کی تفسیر معلوم نہس ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ میں تم کو اس کے بارے میں آگاہ کروں گا ۔ لیکن تورات کا قول کہ " نور طور سیناء کے بہاڑ سے آیا " تو یہ الله تعالیٰ کی وہ وی ہے جس کو اس نے مولیٰ علیہ السلام پر طور سیناء کے بہاڑ پر نازل فرمائی اور اس کا یہ قول کہ " اس نے ہم کو جہل ساعیر سے روشن دی ۔ تو یہ وہ بہاڑ ہے کہ جس پر اللہ عروجل نے علینی بن مریم پر وجی نازل کی اور وہ اس پہاڑیر تھے اور اس کا یہ قول کہ اس نے جبل فاران سے ہم پر ظاہر کیا ۔ تو یہ پہاڑ مکہ کے بہاڑوں میں سے امکیہ ہے جن کے درمیان امکیہ دن کی مسافت (فاصلہ) ہے ۔ اور شعیا نی کے بارے میں تم اور حمارے ساتھی کہتے ہیں تورات میں کہا کہ میں نے دو سواروں کو ویکھا جنہوں نے ہمارے لیے زمین روش کروی ۔ ان س سے ایک گدھے پر سوار ہے اور دوسرا اونٹ کا سوار ہے ۔ تو گدھے کا سوار کون ہے اور اونٹ کا سوار کون ہے ؟ راس الجالوت نے کہا کہ میں اُن دونوں سے واقف نہیں ہوں ؟آب بی مجھے ان دونوں سے آگاہ فرملیئے ۔آب نے فرمایا کہ گدھے کے سوار عبییٰ بن مریم ہیں لیکن اونٹ کے سوار تو محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں سکیا تم اس سے تورات میں انکار کرتے ہو ؟ اس نے جواب دیا نہیں میں اس کا انکار نہیں کرسکتا ۔ بھر اس کے بعد امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا تم حیوق (حبوق) نی کو جلنے ہو ؛ اس نے جواب دیا کہ ہاں میں ان کو جانا ہوں ۔آپ نے فرمایا کہ مہاری کتاب بھی کہتی ہے کہ حیوق می نے فرمایا کہ اللہ نے ان کی وجہ سے جبل فاران سے لایا اور سموات احمد اور اس کی امت کی نسبنے سے گونچنے لگے ۔ وہ اپنے سواروں کو سمندروں میں حملہ آور کرے گا جس طرح وہ محقی میں حملہ آور ہوں گے ۔ وہ ایک نی کتاب سیت المقدس کی تباہی کے بعد لائے گا کتاب سے مراد قرآن ہے ۔ کیا تم جلنے ہو اور اس پر ا یمان لاتے ہو ؟ راس الجالوت نے جواب دیا کہ یہ حیوق علیہ السلام نے کہا ہے اور ہم ان کے قول کا اثکار نہیں کرتے ہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ داؤڈ نے زبور میں کہا اور تم اس کو پڑھتے ہو کہ اے اللہ! سنت کے قائم کرنے والے کو بعد فترت (دو نبیوں کے ورمیان کا زماند) مبعوث فرما ۔ تو کیا تم زماند فترت کے بعد سوائے محمد صلی الله علیه وآلہ وسلم کے کسی نبی کو جانتے بہچانتے ہو ؛ راس الجالوت نے کہا کہ یہ داؤد کا قول ہے جس کو ہم جلنتے ہیں اور اس کا

الکار نہیں کرتے ہیں گر اس سے مراد عینی اور ان کے ایام زندگی ہیں جو فترت ہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کم تم جاہل ہو یقیناً عینیٰ نے سنت کی مخالفت نہیں کی وہ تو تورات کے موافق تھے بہاں تک کہ اللہ نے ان کو اٹھالیا اور انجیل میں لکھا ہے کہ ابن برہ جانے والا ہے اور فارقلیل اس کے بعد آنے والا ہے جو گناہوں کے بوجھ کو ہلکا کرے گا اور مہمارے لئے ہر شے کی تفسیر کرے گا اور وہ میری شہادت دے گا ۔ جسی کہ میں نے کی اس کی شہادت دی ہے میں مہمارے لئے نظیرین و شبہات لیکر آیا وہ تاویل لے کر آئے گا ۔ کیا تم انجیل میں اس پر ایمان لائے ؟ اس نے جواب دیا کہ "ہاں " ہم اس کا انکار نہیں کرتے ہیں ۔

اس کے بعد امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے راس الجالوت! میں جہارے نی موتی بن عمران کے بارے میں موال کرنا چاہتا ہوں ۔ اس نے کہا ۔ دریافت فرمایئے ۔ آپ نے فرمایا کہ مویٰ کی نبوت کے ثابت ہونے کی کیا ولیل ہے ، یہودی نے جواب دیا کہ وہ اس چیز کو لے کر آیا جو اس سے وسط انہیا، نہیں لائے تھے ۔آپ نے فرمایا کہ کس طرح کی واس نے جواب دیا جسے سمندر میں شکاف ڈالنا ، عصا کا دوڑیا ہوا سانب بن جانا ، پتھر پر چوٹ مارنا جس سے چھے چموٹ پڑیں ، محقیق کرنے والوں کے لئے ید بیضا کا ٹکالنا اور الیی علامتیں کہ مخلوق خدا جن پر قدرت نہیں رکھتی ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم نے درست کہا ۔ جب ان کی نبوت کی دلیل یہ ہے کہ وہ اس چیز کو لے کر آئے جو مخلوق خدا اس جیسی چیز کی قدرت نہیں رکھتی تو کیا ایسا نہیں ہے کہ جو بھی نبوت کا دعویٰ کرے بھروہ ایسی چیز لے کر آئے کہ مخلوق خدا اس پر قدرت ند رکھتی ہو تو تم پر اس کی تصدیق واجب ہے ؟ اس نے کہا کہ نہیں اس لئے کہ موسیٰ کا اپنے رب کے سلمنے رسبہ اور اس سے قربت میں کوئی ہم مثل نہیں تھا۔ اور ہم پر اس شخص کے وعویٰ نبوت پر اقرار لازم نہیں ہے تااینکہ وہ علامتیں اور نشانیاں لائے جو موسیٰ لے کر آئے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ مجر تم نے موئ عليه السلام سے وہلے انہياء كاكس طرح اقرار كيا جبكه انہوں نے مدسمندر كو شكافته كيا، ند بتحر سے بارہ وظمے لكالے، ند انہوں نے اپنے ہاتھوں کو روشن و سفید بنا کر تکالا جس طرح سے حضرت موسیٰ نے تکالا تھا اور ند انہوں نے عصاء کو حبدیل کرے دوڑ ہوا اور ما بنایا ؟ آپ سے بہودی کہنے لگا کہ میں نے آپ کو بتایا ہے کہ جب وہ ان نشانیوں میں سے جس پر مخلوق خداکی قدرت نہیں تھی اپنے دعوے نبوت کے ساتھ آئے اور اگر وہ لاتے جو موسیٰ لیکر نہیں آئے یا موسیٰ جو ليكرآئے تھے اس كے علاوہ لاتے تو ان كى تصديق واجب ہوتى - امام رضا عليه السلام نے فرما ياكه اے راس الجالوت کونسی چیز مانع ہے جو تم عیسی بن مریم کا اقرار نہیں کرتے جبکہ وہ مردوں کو زندہ کرتے تھے ، نابینا و مبروص کو شفا بخش تھے اور می سے پرندوں جسی شکل وصورت بناتے تھے بھران میں بھونک مارتے تو اللہ کی اجازت سے وہ اڑ جاتے ؟ راس الجالوت نے جواب دیا کہ انہوں نے ایسا کیا لیکن ہم نے اس کو نہیں دیکھا ۔ امام رضا علیہ السلام نے اس سے فرمایا کہ کیا موئی جو آیتیں لے کر آئے ان کا تم نے مشاہدہ کیا ؛ کیا الیہا نہیں ہے کہ موٹی کے محتبر اصحاب نے اس کو بتایا

ہے کہ انہوں نے ایسا کیا ؟ اس نے جواب دیا کہ ہاں ۔آپ نے فربایا کہ اس طرح تم تک ا فبار متواترہ پہنچیں کہ جو عینیٰ ابن مریم نے کیا تو بچر تم نے موٹی کی کس طرح تصدیق کی اور تم نے عینیٰ کی تصدیق نہیں کی ، تو اس سے جواب نہ بن سکا ۔ امام رضا علیہ السلام نے فربایا کہ ایسا ہی معاملہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ہے اور اس کا ہے جو وہ لے کر آئے اور ہر نبی کا معاملہ ہے جس کو اللہ نے مبعوث فربایا اور ان کی نشانیوں میں سے یہ ہے کہ وہ مفلس تھ ، چرواہ تھے ، مزدور تھے ۔ انہوں نے لکھنا نہیں سیکھا اور نہ کسی اساد کی شاگر دی افتیار کی ۔ اس کے باوجود وہ قرآن لے کر آئے جس میں انہیاء کے قصے اور ان کی اطلاعات کا ایک ایک حرف اور گزرے ہوئے لوگوں کے حالات اور جو لوگ قیامت تک یاتی میں گے موجود ہیں ۔ بچروہ ان کی اطلاعات کا ایک ایک حرف اور ان کے گھریلو اعمال کی خبر دیتے ہیں ۔ اور وہ بہت سی نشانیاں لے کر آئے جن کا اعاطہ نہیں کیا جاسکتا ۔ راس الجالوت نے کہا کہ ہمارے نزدیک نہ عینیٰ کی خبر اور نہ محمد کی خبر موجو ہے ۔ اور ہمارے لئے یہ جائز نہیں ہے کہ ہم ان دونوں کا اقرار کریں جو صبح نہیں ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا تو وہ گواہ (اس سے مراد شعیاء حقوق اور داؤد علیہم السلام ہیں ) جس نے عینیٰ اور محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شہادت وہ جوئی شہادت تھی ؟ تو دہ جواب نہ دے سکا۔

اس کے بعد آپ نے ہریڈ اکبر کو سلمنے آنے کے لئے کہا بچراس سے فرمایا کہ تم بھے کو زروہشت (یازردشت) کے بارے میں بتاؤ جس کو تم نبی فیال کرتے ہو اس کی نبوت پر تہماری کیا دلیل ہے ۔ اس نے کہا کہ وہ ہمارے لئے وہ لے کر آیا جو اس سے جہلے کوئی نہیں لایا ۔ ہم نے اس کو حہیں بلکہ ہمارے اسلان سے ہم تک خبریں پہنچیں کہ اس نے ہمارے مسائل کو حل کیا جو کسی نے حل نہیں گئے تو ہم نے اس کی بیروی کی ۔ امام رضا علیہ السلام نے اس سے فرمایا کہ اس طرح کہ الیما نہیں ہے کہ تم تک خبریں پہنچیں بھر تم نے اس کی بیروی کی ، ہریذ نے جواب دیا کہ آپ نے فرمایا کہ اس طرح تمام بہلی امتوں تک خبریں پہنچیں ان چیزوں کی جو تمام انہیاء لائے اور جو موئ و عینی اور محمد صلوات اللہ علیہم لے کر آئے تو بھر ان کا اقرار د کرنے پر تہمارا کیا عذر و بہانہ ہے جبکہ تم نے زردہشت کا اقرار اخبار متواترہ سے کیا ہے کہ وہ الیمی چیزلایا جو دوسرا نہیں لایا ، تو ہریذ نے اپن جگہ چھوڑ دی یعنی خاموش ہوگیا ۔

پر اس کے بعد امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے گروہ! اگر تم میں سے کوئی شخص اسلام کا مخالف ہے اور سوال کرنا چاہتا ہے تو بغیر شرمائے ہوئے سوال کرے ۔ تو عمران صابی اکٹے کھڑا ہوا جو متعکمین میں ایک تھا وہ کہنے لگا کہ اے سب لوگو میں عالم! اگر آپ نے خود سے سوال کرنے کی دعوت نہ دی ہوتی تو میں آپ کے سلمنے مسائل کو پیش نہ کرتا ۔ میں نے کوفہ ، بھرہ ، شام اور جزیرہ پہنچ کر متعکمین سے ملاقات کی لیکن کسی ایک شخص نے بھی جو وحدانیت پر قائم ہو جھے پر ٹابت کرسکے ۔ (یا معلومات فراہم کرسکے) کیا آپ مجھے اجازت دیتے ہیں کہ آپ سے سوال کروں ؟ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اس گروہ میں عمران صابی ہے تو وہ تم ہو ۔ اس نے کہا میں وہی ہوں ۔ آپ نے فرمایا کہ اے حمران

تم پر عدل و انساف لازم ہے اور لنو گفتگو و ناانسانی ہے باز رہنا ۔ وہ کہنے لگا خداکی قسم اے میرے سردار میں صرف چاہتا ہوں کہ آپ میرے لئے ٹابت فرمایئے جس سے میں متعلق تو میں اس سے آگے نہیں بردھوں گا ۔آپ نے فرمایا کہ جس کے بارے میں تم پر ظاہر ہوا ہے سوال کرو۔ تو اس پر لوگوں کا تھیرا تنگ ہوگیا اور وہ ایک دوسرے سے مل گئے ۔ عمران صائی نے کہا کہ پہلا ہونے والا کس چیزے خلق ہوا ۔آپ نے جواب دیا کہ تم نے سوال کیا تو سمجھو ۔ لیکن اللہ واحد ہمدیثہ سے واحد ہے اس کے ساتھ کوئی شے حدوعرض والی نہیں ہے اور وہ ہمیشہ الیا ہی رہے گا ، پھر اس نے مخلوق کو جو ہر کے ساتھ قائم رہنے والی اشیاء اور مختلف حدوں کے ساتھ پیدا کیا نداس کو کسی چیز میں قائم اور دائم رکھا اور ند کسی شے میں اس کو محدود کیا اور نہ کسی شے پر مقابلہ کیا اور نہ اس کے لئے کوئی تشیل بیان کی - مجراس تخلیق کے بعد خالص و نخالص مختلف و متحد رنگ و ذائلة اور كھانے كى خواہش ركھى ۔ نه تو اس كو اس كى جاجت تمى اور نه اس سے مزات کی فصیلت حاصل کرنی تھی کہ جس کو وہ اس کے ذریعے پہنچنا ۔ اور نہ اس نے اپنی ذات کے لئے خلق کردہ میں زیادتی و کی کو دیکھا ۔ اے عمران! اس پر عور کرو۔اس نے کہا خداکی قسم ہاں ۔ اے میرے سردار! آب نے فرمایا کہ عمران الحیی طرح جان لو که اگر وه کسی ضرورت و عاجت کی بناء پر خلق کرتا تو وه خلق یه کرتا مگر اس کو جو اس کی حاجت یر اس کی مدد کرسکے الستہ بیہ مناسب ہو تا کہ وہ مخلوق کو دوچند پیدا کر دیتا اس لئے کہ جینے مددگار زیادہ ہوں گے ان کا مالک زیادہ قوی ہوتا ہے ۔ اے عمران! حاجت اس کا بندوسبت نہیں کرتی کیونکہ مخلوق کی کوئی چیز اس نے پیدا نہیں ی گر اس میں کوئی دوسری احتیاج پیدا کردی اس وجہ سے میں کہنا ہوں کہ اس نے مخلوق کو کسی احتیاج کی بناء پر خلق نہیں کیا بلکہ مخلوق کی حاجتوں کو ایک دوسرے کی طرف منتقل کیا اور ایک دوسرے کو بغیر کسی حاجت کے فعنیلت وی اور مذكسي كو سزاك طور يرجو ذليل مو -تواس وجه سے اس في خلق كيا -

عمران نے کہا اے میرے سردار کیا کائن (خالق) بذات خود معلوم ہوتا ہے ؟ امام رضا علیہ السلام نے جواب میں فرمایا کہ سوائے اس کے نہیں کہ کسی شے کی معلومات اس شے کی مخالف کی نفی ہوتی ہے اور وہ شے بذات خود موجود ہو جس کی اس کے بارے میں نفی کی گئی ہے ۔ یہاں کوئی شے اس کی مخالف نہیں ہے کہ جو اس شے کی نفی کی طرف حاجت اس سے تجدید علم کے ساتھ اس کو دعوت دیتی ہو ۔ عمران کیا تمہاری بچھ میں بات آگی ؟ اس نے جواب دیا کہ ہاں ۔ اب آپ تمجھ بتایئے کہ اللہ کو کون می شے کا علم کیا ضمیر (صورت و ذہن) کے ساتھ ہوا یا اس کے بغیر ہوا ؟ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا تمہاری رائے میں جب ضمیر (صورت ذہن) کے ذریعہ علم ہو کیا تم کوئی چارہ کار پاتے ہو کہ اس ضمیر (صورت و ذہن) کے ذریعہ علم ہو کیا تم کوئی چارہ کار پاتے ہو کہ اس ضمیر (صورت و ذہن) کے لئے کوئی حد مقرر ہو کہ جس کی طرف معرفت منتھی ہو ؟ عمران نے جواب دیا کہ اس کے ضروری ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کوئی فکر کی بات نہیں آگر میں نے تسمیر کے نفس کے بارے میں سوال کیا وے ساتھ السلام نے فرمایا کہ کوئی فکر کی بات نہیں آگر میں نے تسمیر کے نفس کے بارے میں سوال کیا وہ علی السلام نے فرمایا کہ کوئی فکر کی بات نہیں آگر میں نے تسمیر کے نفس کے بارے میں سوال کیا وہ علی کہ وہ فرمایا کہ کوئی فکر کی بات نہیں آگر میں نے تسمیر کے نفس کے بارے میں سوال کیا

تو کیا تم اس کو دوسری ضمیر اور صورت و ذہن کے ساتھ بہچاہتے (بطنتے) ہو ؟ بحر آپ نے فربایا کہ اے حمران! تم نے لیے قول اور دعوے کو بگاڑے رکھ دیا ۔ کیا یہ مناسب نہیں کہ تم کو معلوم ہو کہ واحد کا ضمیر کے ساتھ وصف بیان نہیں کیا جاسکتا اور اس کے لئے یہ نہیں کہا جاسکتا کہ وہ فعل و عمل اور تخلیق کے اعتبار سے زیادہ ہے اور نہ مخلوق حضرات کے مذاہب اور تجزیہ کی طرح اس کے بارے میں مذاہب اور تجزیہ کا وہم و گمان کیا جاسکتا ہے ۔ تو تم اس پر سوچ بھوارت کے مذاہب اور تجزیہ کا وہم و گمان کیا جاسکتا ہے ۔ تو تم اس پر سوچ بھوار کو اور لینے علم کی درستی کی بنیاد رکھو ۔ عمران نے کہا کہ اے میرے سردار کیا آپ تھے اس واحد کے حدود خلق سے بھار کرو اور لینے علم کی درستی کی بنیاد رکھو ۔ عمران نے کہا کہ اے میرے سردار کیا آپ تھے اس واحد کے حدود خلق سے نے سوال کیا ہے تو تھو اس کے حدود خلق چھ (۱) طرح کے ہیں ملموس (چوا ہوا) موزون ، منظورالیہ (جس کی طرف نے سوال کیا ہے تو تھو اس کے حدود خلق چھ (۱) طرح کے ہیں ملموس (چوا ہوا) موزون ، منظورالیہ (جس کی طرف کے سوال کیا ہے تو تھو اس کے حدود خلق ہیں اور اس میں سے منظور الیہ ہے اس کا نہ وزن ہے نہ امر ہی ہیں اور اس کی عدود خلق ہیں اور اس کی علامت بنتی ہیں اور ان کی علامت بنتی ہیں اور ان کو الیہ حالت سے دوسری میں سے عمل اور وہ حرکات ہیں جو اشیا۔ کو بناتی ہیں اور ان کی علامت بنتی ہیں اور ان کو اکیہ حالت سے حوالت سے وہ اشیا۔ کو کئی مقررہ وقت اسا نہیں ہے جس کی وہ محال جو محال ہی ہوجاتی ہے اور اس کا اثر باتی ہے جو قرار باتی ہے اور اس کا اثر باتی ہی اور اس کا اثر باتی ہے اور اس کا اثر باتی ہی اور اس کی اور اس کے جو قرار باتی ہے اور اس کا اثر باتی ہیں ہوجاتی ہے اور اس کا اثر باتی ہے اور اس کا اثر باتی رہتا ہے ۔ اور اس کی دو محال کی دو کئی ہو جو قرار باتی ہے اور اس کا اثر باتی ہو جاتی ہیں ہوجاتی ہے اور اس کی دو محال ہو کہا کی ہوجاتی ہے اور اس کا اثر باتی ہو اس ہو ہو ہیں ہوجاتی ہے اور اس کی دو محال ہو کی دو کئی ہوجاتی ہو ہو تی ہو قرار باتی ہو اور اس کی دو کئی ہو ہو کئی ہوجاتی ہو اس کی دو کئی ہوجاتی ہے ۔ اور اس کی دو کئی ہو کی کرتی ہو جو تی ہو قرار باتی ہو اور اس کی دو کئی ہو کی کرتی ہو کی کرتی ہو کئی ہو کی کرتی ہو کرتی ہو کرتی ہو کرتی ہو کرتی ہو کرتی ہو

آپ سے عمران نے عرض کیا کہ اے میرے سردار! کیا آپ کھیے بتائیں گے کہ خالق جب کہ واحد ہے جس کے علاوہ کوئی دوسری شے نہیں ہے اور نہ کوئی اس کے ساتھ ہے کیا ایسا نہیں ہے کہ وہ مخلوق کی تخلیق کے ذریعہ بدل بنی جاتا بلکہ مخلوق اس کے متغیر کرنے سے بائے ؟ امام رضا علیہ السلام نے جواب دیا کہ اللہ مخلوق کی تخلیق سے بدل نہیں جاتا بلکہ مخلوق اس کے متغیر کرنے سے بدل جاتی ہے ۔ عمران نے کہا کہ ہم اس کو کس چیز سے بہجانیں گے ؟ آپ نے جواب دیا کہ اس کے غیر سے ۔ اس نے کہا کہ کوئسی چیز اس کی غیر ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ اس کی مشیت ، اس کا نام ، اس کی صفت اور اس کے مشابہ اشیاء ہیں ۔ اور یہ سب اشیاء نو پید ، مخلوق سوچ بچار سے کی گئی ہیں ۔ عمران نے آپ سے عرض کیا کہ بچر وہ کون سی چیز ہے۔ ؟ آپ نے فرمایا کہ وہ نور ہے اور اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ آسمان و زمین کی مخلوق کی ہدایت کرنے والا ہے ۔ اور ؟ آپ نے فرمایا کہ وہ نور ہے اور اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ آسمان و زمین کی مخلوق کی ہدایت کرنے والا ہے ۔ اور گئی ہیں ہے ۔

عمران نے کہا کہ اے میرے سردار! کیا الیہا نہیں ہے کہ وہ خلقت مخلوق سے قبل خاموش ہو گویا (بولاً) ند ہو کو یا ہوا ؛ امام رضا علیہ السلام نے جواب دیا کہ گویائی سے پہلے خاموشی ہوتی ہے اس کی مثال چراغ کی ہی ہے کہ اس سے لئے یہ نہیں کہا جاسکتا کہ چراغ جو ہمارے ساتھ کرنا کے لئے یہ نہیں کہا جاسکتا کہ چراغ جو ہمارے ساتھ کرنا

چاہتا ہے روشنی دے کیونکہ چراغ کی روشنی اس کا فعل نہیں اور یہ ذمہ دار ہے ۔ اور اس کے سوا کوئی شہ اس کی خیر نہیں ہے ۔ جب وہ ہمارے لئے روشن ہوا تو ہم نے کہا کہ وہ ہمارے لئے روشن ہوا عباں تک کہ ہم نے اس سے روشنی حاصل کی تو تم اس سے لینے امر کو خود پر آشکار کر سکتے ہو ۔

عمران نے کہا کہ اے سید و سردار! وہ ذات جو میرے خیال میں ہے یہ ہے کہ کائن (خدا) نے خلقت خلق میں اپنے فعل میں ایک حالت سے تبدیلی کی ہے۔ اہام رضا علیہ السلام نے فرایا کہ تم نے اپن بات میں مغماس ہیدا کی ہے کہ بیٹک خدا بہت ہی وجوہات میں ہے کسی ایک وجہ میں تبدیلی کرتا ہے تاکہ وہ اس سے ذات کو نشانہ پر رکھے جو اس کو تبدیل کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ یا تم نے حرارت کو حبدیل کرتی ہے۔ اے عمران! کیا تم نے آگ کو اپن ذات سے تبدیل کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ یا تم نے حرارت کو جواب پایا کہ وہ اپن ذات کو جلاتی ہے یا تم نے کسی دیکھنے والے کو دیکھا کہ کمبی اس نے بصارت کو دیکھا ہے ؟ عمران نے جواب دیا کہ میں نے ایسا نہیں دیکھا۔ کیآ آپ تمجے نہیں بتائیں گے کہ کیا غدا خلق میں ہے یا خلق اس میں ہے ؟ امام رضا علیہ اسلام نے فرایا کہ اللہ اس سے بالا ترب ہے ہی نہیں تائیں گے کہ کیا غدا خلق اس میں ہے اللہ اس سے بلاد و بالا عمران! تم تمجے بتاؤ کہ آئینی میں تم ہو یا آئینیہ تم میں ہے ؟ پس اگر تمہاری دونوں باتوں میں سے ایک بمی نہ ہو تو تم مران! تم تمجے بتاؤ کہ آئینی میں بر اس سے احتدال کیا ؟ عمران نے جواب دیا کہ اس دوشن سے جو میرے اور اس کے عمران اس کو جمیں میں جو میں ہے ہو میرے اور اس کے جو میرے اور اس کے جو میرے اور اس کے جو اب نہیں آئی تھی ہو ؟ اس نے جو اب دیا کہ بمیں بھی دکھا ہے اس سے جو تم اس نو جواب نہ دے سام رضا علیہ السلام نے فرایا کہ تمجے وہ نور نظر نہیں آیا جس کو تمہارے نفس اور آئینیہ کے خواب نہیں کہ جس کے بران کے جست می ایک میں ہو ۔ اور اس کے علادہ اس کے بہت می مثانی کی ہو ۔ اور اس کے علادہ اس کے بہت می مثانی بیں کہ جس کے بارے میں جابل شخص بات نہیں کرسکا اور اللہ کے لئے مثل اعلیٰ ہیں۔

اس کے بعد آپ نے مامون (رشید) کی طرف متوجہ ہوکر کہا کہ نماز کا وقت ہوگیا ہے ۔ تو عمران کہنے لگا کہ اے میرے سردار! آپ میرے مسئلہ کا سلسلہ منقطع نہ فرمایئے کیونکہ میرے دل میں نرمی پیدا ہوگئ ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم نماز پڑھ کر واپس آئیں گے یہ کہہ کر آپ بھی اٹھ کھڑے ہوئے اور مامون (رشید) بھی کھڑا ہوگیا ۔

آپ نے محل کے اندر نماز پڑھی اور دوسرے لوگوں نے باہر محمد بن جعفر کے پیچے نماز اواکی اس کے بعد وہ دونوں علیہ امام رضا علیہ السلام جلسہ گاہ کی طرف واپس آئے اور عمران سے پکار کر کہا کہ تم سوال کرو۔ اس نے کہا کہ کیا آپ مجھے نہیں بتائیں گے کہ کیا اللہ عروجل حقیقیاً واحد ہے یا وصف کے ذریعہ واحد ہے ، امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ فاتی واحد ، وہ ہمدیشہ سے واحد ہے کوئی شے اس کے ساتھ نہیں وہ فرد ہے کوئی دومرا اس کے ساتھ نہیں وہ فرد ہے کوئی دومرا اس کے ساتھ نہیں وہ فرد ہے کوئی دومرا اس کے ساتھ نہیں وہ فرد ہے کوئی دومرا اس کے ساتھ نہیں وہ فرد ہے کوئی دومرا اس کے ساتھ

نہیں تھی ۔ مران کہنے لگا کہ بچر ہم کو ان کی بہپان کس طرح ہوگی ، امام رضا علیہ السلام نے جواب میں فرمایا کہ اس کی وجہ اور اس کا دروازہ (بیان) یہ ہے کہ تم حروف کو یاد کرو ۔ جب تم ان حروف کی ذات کے غیر پر وارد نہیں کرو تھے تو تم ان کو ایک ایک کرکے یاد کرو گے تب ت ث ج ج ح خہباں تک کہ تم اس کے آخری حروف پر بہنچو گے تو تم ان کے معنی ان کی ذات کے غیر کے لئے نہیں پاؤ گے بچر جب تم نے ان کو جمع کیا اور اس میں سے کچھ حروف جمع کئے اور ان کو اسم و صفت بنایا اس معنی کے لئے جو تمہیں مطلوب ہیں اور اس وجہ سے جو تم نے مراد لئے ہیں وہ اس کے معانی پر دلیل ہیں کہ جن کے ذریعے موصوف کی طرف دعوت دے رہے ہیں کیا تم بچھ گئے ، اس نے جواب دیا کہ بہاں ۔

امام رضا علیہ السلام نے فربایا کہ تم جان لو کہ وہ غیر موصوف کی صفت نہیں ہوتے، نہ غیر معنی کے اسم اور نہ غیر محدود کی حد ہوتے ہیں اور سب صفات و اسماء کمال اور وجو و پر دلالت کرتے ہیں نہ اعاظہ پر دلالت کرتے ہیں کہ جس طرح تربیح (چوکور) (۱/۲)، شلیث (سہ بہلو) (۱/۳) اور تسدیس (شش بہلو) (۱/۱) حدود پر دلالت کرتے ہیں کیونکہ اللہ عروب کی معرفت کا ادراک صفات اور اسماء کے ذریعہ ہوتا ہے اور لمبائی، چوڑائی، قلت و کش ، لون، وزن اور ان کی مشابہ چیزوں کی حد بندی سے ادراک نہیں کیا جاستا اور اس کے سابھ ان میں سے کوئی شے طول نہیں کر سکتی عبال مشابہ چیزوں کی حد بندی سے ادراک نہیں کی عاصت عبال کے بہائے اس ضرورت (یا صورت) کی بنا، پر جس کا ہم نے ذکر کیا حک کہ اس کی مخلوق لینے نفسوں کی معرفت ہے اس کی مجانے اس ضرورت (یا صورت) کی بنا، پر جس کا ہم نے ذکر کیا ہے ۔ اور ہے ۔ این اللہ عزوجل پر اس کی صفات کے ذریعہ دلالت کی جاستی ہے اور اس کے اسماء سے ادراک کیا جاستا ہے ۔ اور اس کی اسماء سے ادراک کیا جاستا ہے ہاں تک کہ اس میں کوئی جستج کندہ رویت عین (آنکھوں سے دیکھنا) استماع اذن (کان سے سننا) نہ کس بدی (ہا تھ سے چونا) اور نہ اعاظہ قلبی کا محتاج نہیں ہوتا تو آگر اللہ کی صفات اس پر اس کی خلوق کی عبادت اس کے معانی کا ادارک استماع اذن (کان سے سننا) نہ کس بری (ہا تھ سے چونا) اور نہ اعاظہ قلبی کا محتاج نہیں ہوتا تو آگر اللہ کی صفات اس کے معانی کا ادارک تو معبود کیتا اللہ تعالی کا غیر ہوگا کیونکہ اس کے صفات و اسماء اس کے غیر ہیں ۔ کیا جہاری سمجھ میں سے بات آئی اس نے تو معبود کیتا اللہ تعالی کا غیر ہوگا کیونکہ اس کے صفات و اسماء اس کے غیر ہیں ۔ کیا جہاری سے عیر اگر یے اس تو آئی اس نے جواب دیا ۔ ہاں ۔ اس دیا ۔ ہاں ۔ اس سے مردا مزدا کے فرانسینے ۔

امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم جابل اندھوں اور گراہوں کی باتوں سے پہوجو یہ فیال کرتے ہیں کہ اللہ آخرت میں حساب اور تواب و عماب کے لئے موجود ہوگا اور دنیا میں اطاعت و امیدوخوف کے لئے موجود نہیں ہے ۔ اور اگر اللہ عزوجل کے وجود میں کوئی نقص اور ظام ہے تو وہ آخرت میں کبھی نہیں پایا جائے گالیکن یہ قوم گراہ نابینا اور حق سننے سے بہری ہے اور وہ علم نہیں رکھتے ہیں ۔ ای لئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے " وصن کان فی ھذلا اعمیٰ فھو فی الا خر تا اعمیٰ واضل سبیلا (نبی اسرائیل ۔ آیت ۲۷) " اور جو شخص اس دنیا میں اندھا بنا رہا تو وہ آخرت میں مجی

اندھا رہے گا اور گم کردہ راہ ہوگا۔" مرادیہ ہے کہ وہ موجودہ حقائق نے آنکھیں بند کئے ہوئے ہے اور صاحبان مقل جانتے ہیں کہ مہاں پر جو استدلال ہے وہ اس چیزہے نہیں ہوسکتا جو مہاں ہے ۔ اور جس نے اپنی رائے ہے اس کا علم حاصل کیا اور جس نے اس کے وجود و ادراک کو اس کے نفس سے لبنیر اس کے غیر کے چاہا تو وہ اس علم کے ذریعہ بعد کا اضافہ کرے گا اس لیے کہ اللہ عزوجل نے اس کا علم مخصوص طور پر صاحبان عقل و علم و فہم کو دیا ہے ۔

عمران نے کہا کہ اے میرے سید و سردار! کیا مجھے ابداع (نئی چیز ۔ ایجاد) کے بارے میں مطلع نہیں فرمائس مجے کہ وہ مخلوق ہے یا غیر مخلوق ہے ؟ امام رضا علیہ السلام نے جواب میں فرمایا کہ وہ ساکن مخلوق ہے کہ جس کا سکون سے ادراک نہیں کیا جاتا ہے اور وہ مخلوق اس لحاظ سے ہے کہ وہ نوپید شے ہے اور اللہ بی وہ ذات ہے کہ جس نے اس کو پیدا کیا بچروہ اس کی مخلوق ہو گیا ۔ پس وہ اللہ عزوجل ہے اور اس کی مخلوق ہے اور ان دونوں کے درمیان مذ کوئی تنسرا ہے اور مذان دونوں کا کوئی غیر تعیرا ہے ۔ پس جو بھی اللہ نے خلق کیا ہے تو اس نے اس مخلوق کو دوبارا نہیں کیا ۔ کھی مخلوق ساکن ، متحرک ، مخلف ، متحد ، معلوم اور متشاب ہوتی ہے اور جس پر حد واقع ہو ، وہ الله عزوجل کی مخلوق ہے اور تم یہ بھی جان لو کہ ہروہ چیز جس کو حواس تم کو فائدہ پہنچائیں تو وہ حواس کے ادراک کردہ معنی ہیں اور ہر حاسہ دلالت كرتا ہے اس چيز يرجس كے ادراك ميں اس كو اللہ تعالىٰ نے بنايا ہے اور قلى سوجھ بوجھ ان سب سے لئے ضروري ہے ۔ اور یہ بھی اتھی طرح جان لو کہ واحد وی ہے جو بغیر تقدیر کے قائم ہے اور نہ حد بندی کے سابھ ہے ۔ اس نے مخلوق کو تحدید و تقدیر کے ساتھ پیدا کیا ہے اور وہ وی ہے جس نے تقدیر و مقدر کی دونوں تخلیقوں سے پیدا کیا ۔ پس ان وونوں میں سے ہراکی میں مد رنگ ہے مد مزہ ہے اور مد وزن ہے مجران دونوں میں سے ایک کو دوسرے کا ادراک کرنے والا بنایا اور ان دونوں کو اپنے نفسوں کا ادراک کرنے والا بنایا ۔ اور کسی شے کو تنہا اس کے غیر کے علاوہ قائم بالذات خلق نہیں کیا ۔ اللہ نے اپن ذات اور اپنے وجود کے اثبات پر دلالت چاہی جو فرد واحد ہے کوئی دوسرا اس کے ساتھ نہیں ہے جس کو وہ قائم کرے اور نہ وہ اس کی مدد کرتا ہے اور نہ اس کو روکتا ہے ۔ اور مخلوق ایک دوسرے کو اللہ سے اذن و مشیت سے روکتے ہیں ۔ لوگوں نے اس بارے میں اختلاف کیا جس کی بناءیر وہ سرگردان و متحرر ہے اور انہوں نے ظلمت سے نجات کے لئے ظلمت کا سہارا لیا کہ انہوں نے اللہ کے وصف کو بیان کرنے کے لئے ای جسی صفت سے متصف کیا جس کی وجہ سے وہ حق سے بہت دور ہوگئے اور اگر وہ اللہ کا وصف اس کی صفات سے کرتے اور مخلوقات کا وصف ان کی صفات سے کرتے تو الستہ وہ فہم و تقین کے ساتھ کہتے اور اختکاف ید کرتے ۔ پس جب انہوں نے اس چیز کو جاہا جس کی وجہ سے وہ حیرت زدہ رہ گئے اور اس وجہ سے کہ وہ الیے امر کے مرتکب ہوئے جو حق اور صحح نہیں تھا ۔ اور اللہ جس کو چاہتا ہے صراط مستقیم کی طرف رہمائی کرتا ہے ۔

عمران کہنے لگا کہ اے میرے سردار! میں شہادت دیتا ہوں اس کی کہ وہ الیہا ہی ہے جسیماکہ آپ **نے بیان فرمایا ۔** 

لین میرا ایک مسئلہ باتی ہے ۔آپ نے فرمایا کہ جو تم جاہتے ہو دریافت کرو ۔اس نے عرض کیا کہ میں آپ سے مکیم مے بارے میں دریافت کرتا ہوں کہ وہ کس شے میں ہے اور کیا کوئی شے اس کا اعاطہ کرتی ہے اور کیا وہ ایک شے سے دوسری شے کی طرف رخ کرتا ہے ۔ یا اس کو کسی شے کی طرف احتیاج ہے ؟ امام رضا علیہ السلام نے جواب میں فرمایا کہ عمران! میں تم کو بتاتا ہوں کہ جس کے بارے میں تم نے سوال کیا ہے اس کو اتھی طرح سمجھو کیونکہ مخلوقات کے مسائل میں سے یہ رقیق ترین مسئلہ پیش آتا ہے اور اس کو نہیں سمجھ سکتا جو عقل سے اختلاف اور علم سے دوری رکھتا ہو اور اس کے سمجھنے سے انصاف پیند صاحبان عقل و قہم عاجز نہیں ہیں ۔ لیکن سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ اگر اس نے جو کھے خلق کیا وہ کسی حاجت و احتیاج کی بناء پر خلق کیا ہے تو اس کے قائل (کینے والے) کے لئے یہ مناسب ہو تا کہ وہ یہ کہے کہ وہ خلق کردہ شے کی طرف کسی احتیاج کی بناء پر رخ حبدیل کرتا ہے ۔ مگر اللہ نے کسی شے کو این احتیاج کی وجہ سے خلق نہیں کیا اور ہمیشہ سے ثابت ہے کہ وہ نہ کسی شے میں ہے اور نہ کسی شے پر ہے مگر یہ کہ مخلوق ایک دوسرے سے رکتی (مچھٹتی) ہے اور ایک دوسرے میں داخل اور ان سے خارج ہوتی ہیں اور اللہ عزوجل اپن قدرت سے ان تام باتوں سے روکتا ہے ۔ ند وہ کسی شے میں واخل ہوتا ہے اور ند اس سے خارج ہوتا ہے اور ند اس کو اس کی حفاظت گراں گزرتی ہے اور مذاس کے روکنے سے وہ عاجز ہے اور مخلوق میں سے ایک بھی یہ نہیں جانتا کہ وہ کس طرح ہوئی سوائے اللہ عزوجل کے اور اس کے رسولوں میں سے ، اس کے رازداروں میں سے اس کے امرکی حفاظت کرنے والوں میں سے اور اس کی شریعت کے قائم کرنے والے حرانوں میں سے جس کو وہ مطلع فرمائے ، جانتے ہے اور اس امر نگاہ سے دیکھنے کی طرح ہے یا اس سے بھی قریب تر ہے ۔ جب وہ کسی چیز کو چاہتا ہے تو وہ اس سے کہتا ہے کن (ہوجا) فیکون (تو وہ ہوجاتی ہے) اس کی مشیت اور ارادہ سے ہوجاتی ہے۔ اور اس کی مخلوق میں سے کوئی شے دوسری شے کے مقابلہ میں اس سے قریب تر نہیں ہے اور یذ کوئی شے دوسری شے کے مقابلہ میں اس سے بعید تر ہے ۔اے عمران! کیا تمہاری سمجھ میں بات آئی ؛ اس نے جواب دیا کہ اے میرے سردار! ہاں میں مجھ گیا اور میں گوای دیتا ہوں کہ اللہ وی ہے جس کا آب منے وصف بیان فرمایا اور جس کی وحدانیت (یکتائی) ثابت کی ہے اور یہ کم محمد اس کے بندہ ہیں جو ہدایت اور دین حق کے لئے معبوث ہوئے ہیں ۔ بھر وہ قبلہ کی طرف رخ کر سے سجدہ میں گر گیا اور مسلمان ہو گیا ۔

حسن بن محمد نوفلی نے کہا کہ جب متکمین نے عمران صابی کی بات پر عور کیا اور اس معاملہ میں آپ کی دلیل کو کسی ایک نے کسی ایل کو بارے میں سوال نہیں کیا اور شام ہو گئ تو مامون (رشیہ) اور امام رضا علیہ السلام اپن جگہ سے ای کھرے ہوئے بھر وہ دونوں اندر آگئے اور لوگ واپس ملے گئے ۔ اس وقت میں اپنے چند ساتھیوں کے ساتھ تھا کہ مجھ محمد بن جعفر نے بلا مجھجا تو میں ان کے پاس آیا انہوں نے بھے سے کہا کہ اے نوفلی اکیا تم نے نہیں دیکھا کہ حہارا دوست کیا لے کر آیا ہے

، خہیں قسم بخدا میرا خیال یہ نہیں ہے کہ علی بن موئ نے کہی اس بارے میں غور کیا ہو (گفتگو میں مشخول ہوئے ہوں) اور ہمیں اس کا بھی علم نہیں کہ وہ مدینہ میں معنتکو کرتے ہوں یا علم کلام والے حضرات ان کے پاس آتے ہوں ۔ ہاں ملحی حضرات ان کے یاس آتے ہوں گے اور ان سے طال اور حرام کے بارے میں دریافت کرتے ہوں گے تو وہ ان كے سوالات كا جواب ديديتے ہوں گے اور وہ اس سے گفتگو كرتے ہوں گے جو ائن عاجت و ضرورت كے لئے آتے ہوں ع بحر محمد بن جعفر نے کہا کہ اے ابو محمد مجھے ڈر ہے کہ یہ آدمی (مامون) ان سے حسد کرے بھروہ ان کو زہر دیدے یا ان کو کسی مصیبت و آزمائش میں بسلا کردے ۔ تو تم ان کو ان باتوں سے رکنے کا مشورہ دو میں نے عرض کیا کہ وہ میرے مشورہ کو قبول نہیں فرمائیں گے ۔ اور وہ آدمی (مامون) ان کی آزمائش کرنا چاہتا ہے تاکہ اس کو معلوم ہوجائے کہ کیا ان کے پاس اپنے آباء کرام علیہم السلام کے علوم میں سے کچھ ہے ۔ اس کے بعد انہوں نے مجھ سے فرمایا کہ ان سے کہو کہ جہارے چیا کو یہ امر گراں گزرتا ہے اور اس بات کو لسند کرتا ہے کہ آپ ان چیزوں سے متفرق عادات کی وجہ سے رک جائیں ۔ جب میں امام رضا علیہ السلام کے گھریر لوٹ کر آیا تو میں نے آنجنات کو ان کے چھا محمد بن جعفر کی باتوں سے آگاہ کیا تو آپ مسکرائے پھر فرمایا کہ اللہ میرے چھا کی حفاظت فرمائے مجھے معلوم نہیں کہ انہوں نے اس بات سے کیوں کراہت کی ۔اے لاکے یا غلام تم عمران صابی کے پاس جاؤ اور اس کو میرے پاس لے کر آؤ۔ میں نے عرض كياكه ميں آپ كے قربان جاؤں مجھے اس كى جگه كاعلم ہے وہ ہمارے بعض شيعہ بھائيوں كے پاس ہے -آپ نے فرماياكم كوئى حرج نہيں ہے كہ تم اس كے ياس سوارى كا جانور لے كر جاؤ - تو ميں عمران كى طرف كيا اور اس كو لے كر آيا - تو آت نے اس کو خوش آمدید کہا اور لباس منگوایا اور اس کو بخش دیا اور اس کی مدد فرمائی ۔ اور دس ہزار درہم طلب کئے اور ان کو اسے دیدیا ۔ تو میں نے عرض کیا کہ میں آپ سے قربان جاؤں آپ نے اپنے دادا امیرالمومنین علیہ السلام سے فعل ی نقل کی ہے تو آپ نے فرمایا کہ ہم اس طرح سے اس کو بیند کرتے ہیں ۔ اس کے بعد آپ نے شام کے کھانے کی رعوت دی ، مجع این دامن جانب بھایا اور عمران کو بائیں جانب بھایا ۔ جب ہم کھانے سے فارغ ہوگئے تو آب نے عمران سے فرمایا کہ اب تم اپنے ساتھیوں کے پاس واپس جاؤ اور علی الصباح آؤ ۔ ہم تم کو مدینے کا کھانا کھلائیں سے ۔ اس کے بعد عمران کے یاس وہ متکسین آئے جو اصحاب مقالات میں سے تھے تو وہ ان کی باتوں کی تردید کرتا تھا جس کی وجہ سے انہوں نے اس سے اجتناب کیا ۔ اور اس کو مامون نے دس ہزار درہم دیئے اور فضل بن سہل نے مجی اس کو مال و دولت عطا کیا اور اس کا مال لدوا دیا اور امام رضا علیه السلام کو لیخ کے صدقات کا منتظم بنایا تو انہیں عطیات اور بخششیں ملیں -

باب (۲۹) امام علی رضاعلیہ السلام کا مامون رضید کے دربار میں سلیمان مروزی متکلم خراساں سے توحید کے بارے میں مناظرہ

ہم سے ابو محد جعفر بن علی بن احمد فقیہ رمنی الله عنه نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم کو ابو محمد حسن بن محد بن علی بن مصدقہ قی نے آگاہ کیا ، انہوں نے کہا کہ بھے سے ابو عمرو محد بن عمر بن عبدالعریز انصاری کمی نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ مجد سے اس شخص نے بیان کیا جس نے حن بن محد نوفلی سے سنا کہ وہ کہتے ہیں کہ جب متعلم خراسان سلیمان مروزی مامون کے دربار میں حاضر ہوا تو وہ اس کے ساتھ عرت و احترام کے ساتھ پیش آیا اور اس سے ملاقات کی ۔ اس کے بعد اس نے اس سے کہا کہ میرے ابن عم علی بن موئ حجاز سے میرے یاس آئے ہوئے ہیں اور وہ ان کے اصحاب علم کلام کو پند کرتے ہیں تو تم پر لازم ہے کہ تم ترویہ کے دن ان سے مناظرہ کرنے کے ہماری طرف آؤ ۔ تو سلیمان نے کہا کہ اے امیرالمومنین ! یہ امر مجھے ناپند ہے کہ میں ان جسی شخصیت سے آپ کے دربار میں بی ہاشم کے چند افراد کے سلصنے سوال کروں مچر جب وہ مجھ سے گفتگو فرمائیں تو سب لوگوں کے سلمنے میری حیب گیری فرمائیں - اور ان پر کسی مسئلہ میں انتہا کو پہنچنا مناسب نہیں ہے ۔ مامون (رشیر) نے کہا کہ میں جہاری طرف اس لئے متوجہ ہوا تاکہ تہاری قوت علم کو جان سکوں اور میرا مقصد صرف ہے ہے کہ تم صرف ان کی ایک دلیل کو قطع کر دو ۔ سلیمان نے کہا كد اے اميرالمومنين! آب كے لئے يہى كافى ب - مجھے اور انہيں ايك جلّه جمع كرديجة اور مجھے اور انہيں چموڑ ديجة اور اس كو لازم سجية - كرمامون (رشيد) امام رضاعليه السلام كى طرف متوجه موكركين لكاكه ابل مرومين سے الك تخص آيا ہے جو خراسان کے اصحاب کلام میں سے ایک شخص ہے ۔ اگر آپ کے لئے آسان ہو تو ہمارے ساتھ چلیں آپ نے رضا مندی كا اظہار فرمايا - تو آي وضو كے لئے اٹھے اور ہم سے فرمايا كہ تم آگے بردھو - عمران صائبي ہمارے ساتھ تما مجر ہم دروازہ تك بہنچ \_ ياسراور خالد نے ميرا ماتھ بكوكر مامون (رشيد) كے سلمنے بيش كرديا - ميں نے سلام كيا تو وہ كہنے لگا كم ميرے بھائی ابوالحن کماں ہیں ۔ اللہ ان کو باقی رکھے ۔ میں نے کہا کہ میں نے ان کو تبدیلی باس کی بناء پر پیھے چھوڑ ویا ہے اور انہوں نے ہم کو حکم دیا ہے کہ ہم پہلے علی جائیں ۔ بچر میں نے کہا کہ اے امیرالمومنین ! عمران جو آپ کا غلام ہے ۔ میرے ساتھ ہے اور وہ دروازہ پر موجود ہے ۔ مامون (رشید) نے کہا کہ عمران کون ہے ؟ میں نے کہا کہ صابئ ، جو آپ كے باتھوں پر مسلمان ہوا اس نے كہا كہ اس كو لے كر آؤ جب وہ آيا تو مامون (رشيد) نے اس كو مرحبا (خوش آمديد) كما پھر اس سے کہا کہ تم اس وقت تک مد مرنا جب تک کہ تم بنی ہاشم کے مذہو جاؤ۔اس نے کہا کہ تعریف و شکر اس اللہ ك النا ب جس في ال امر المومنين! آب كى وجد سے مجھ كو شرف بخشا - تو اس سے مامون (رشيد) في كها اس حمران یہ سلیمان مروزی ہے جو شہر خراسان کا متکلم (ماہر علم کلام) ہے ۔عمران نے کہا کہ اے امیرالمومنین! اس کا حمال ہے کہ

وہ خراسان کے ماہرین عوروفکر میں ایک ہے ۔ اور بدا، کا انکار کرتا ہے ۔ مامون (رشید) نے کہا کہ تم اس سے کس وجہ سے مناظرہ نہیں کرتے ہو ؟ عمران نے جواب دیا کہ یہ بات اس کی طرف سے ہے کہ امام رضا علیہ السلام تشریف لے آئے بچر فرمایا کہ تم کس سلسلہ میں بات کررہے ہو ؟ عمران نے عرض کیا کہ فرزند رسول یہ سلیمان مروزی ہے ۔ سلیمان نے کہا کہ کیا تم ابوالحن سے اور اس مسئلہ میں ان کی گفتگو سے راضی ہو ؟ عمران نے جواب دیا کہ میں ابوالحن سے بداء کے بارے میں اس جمت و دلیل سے راضی ہوں جو وہ اہل نظر میں سے جمھے جسے لوگوں کے خلاف جمت پیش کرسکے ۔

مامون (رشیہ) نے کہا کہ ابوالحن آپ کیا فرماتے ہیں اس مسئلہ میں جس کے بارے میں وہ دونوں جھکڑ رہے ہیں ؟ آپ نے فرمایا کہ اے سلیمان! تم نے بداء سے کی بناء پر الکار کیا حالانکہ الله فرماتا ہے ۔ اولایذ کر الانسان انا خلقنالا من قبل ولم یک شینا (سورہ مریم سآمت ۱۷) "کیا انسان یاد نہیں کرتا کہ ہم نے اس کو اس سے سطے پیدا کیا جبکہ وہ کچھ ند تھا ۔" اور اللہ یہ بھی فرماتا ہے و ہو الذی یبدوا الخلق ثم یعید الا (سورہ روم - آیت ۲۷) " اور وہ ذات ہے جو مخلوقات کو پہلی بار پیدا کرتا ہے بچر وہ اس کو دوبارہ پلٹا دیگا ۔" اور وہ یہ بھی فرماتا ہے جدیع السموات والارض (البقره ١١٤ - الانعام ١١١) " وه آسمان و زمين كو الحي طرح بنانے والا ہے - " مجر فرمانا ہے يزيد فی الخلق مایشاء " (فاطر ۱۱) " وہ جو چاہا ہے پیرائش میں بڑھا دیتا ہے ۔ اور یہ بھی فرماتا ہے و مدا خلق الانسان من طین (السجده - >) " اور انسان کی پیدائش کی ابتدائی می ہے کی - اور اللہ کا ارشاد ہے وآخرون مرجون لامرالله اما یعذبهم وامایتوب علیهم (التوبه آیت ۴۷) " اور دومرے لوگ بیں جو اللہ کے حکم کے امیدوار ہیں یا تو وہ ان کو عذاب میں ہتگا کرے یا ان (کی ندامت کو قبول کرکے) معاف کردے ۔ یہ مجھی اس کا ارشاد ہے ۔ ومایعمر من معمر و لاینقص من عمر لا الافی کتاب (الفاطر ۔ آیت ۱۱) " اور نہ کی کی عمر میں زیادتی کرتا ہے اور مذکسی کی عمر میں کمی کی جاتی ہے مگر وہ کتاب میں ہے ۔ سلیمان نے عرض کیا کہ کیا آپ نے اسپنے آباء کرام سے کچے اس بارے میں روایت کی ہے ؟آپ نے جواب میں فرمایا کہ باں میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ عزوجل کے دوقسم کے علم ہیں ایک وہ علم جو مخزون و یوشیدہ ہے جس كا علم اس كے سواكسى كو نہيں ۔ اس علم سے بداء ہوتا ہے اور دوسرا علم وہ ہے جس كو اس نے لينے ملائكہ اور ر سولوں کو تعلیم دی ۔ تو اس کے نی کے اہل بسیت کے علماء اس کا علم رکھتے ہیں ۔ سلیمان کہنے لگا کہ میں چاہتا ہوں کہ آت میرے لئے اس کو کماب اللہ سے واضح فرمائیں ۔آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ لینے نی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے فرماتا ے - فتول عندم فما انت بملوم (الذاريات - آيت ۵۳) " (اے رسول) تو تم ان ے روگرداني كرو محر تم پر کوئی اعتراض نہیں ۔ اللہ سنے ان لوگوں کو ہلاک کرنا چاہا بھر اللہ کے اوپر بداء ہوا تو اس نے فرمایا و ذکو فان

الذكرى تنفع المعو منين (الذاريات -آيت ۵۵) " اورتم نفيحت كروكونكه نفيحت مومنوں كو فائدہ بهنچاتى ہے - "
سليمان نے كہا كہ ميں آپ كے قربان جاؤں مزيد فرمايية امام رضا عليه السلام نے فرمايا كہ ميرے پدرگرامى نے لينے آباء و
کرام عليم السلام سے جھے كو بتايا كہ رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا كہ الله عزوجل نے لينے انہياء ميں سے
ايك نبى پر وحى فرمائى كہ تم فلاں بادشاہ كو بتاؤكہ ميں اس كو اس اس طرح سے مارنے (موت دينے) والا بوں - اس نبى
نے آكر اس كو بتايا تو اس بادشاہ نے اس سے دعاكى كہ وہ تخت سلطنت پر يسٹھا ہوا تھا كہ وہ گر پڑا بچر وہ كہنے لگا اے
ميرے پروردگار! تو جھے كو اتنى مہلت ديدے كه ميرا بچہ جوان ہوجائے اور ميراكام پوراكرے تو الله عزوجل نے اس بى پر
وحى فرمائى كہ تم اس بادشاہ كے پاس جاكر بتاؤكہ ميں نے اس كى موت كو مؤخر كرديا ہے اور اس كی حمر ميں پندرہ سال
کا انسافہ كرديا ہے - تو وہ نبى كہنے لگے كہ اے ميرے رب! جھے علم ہے كہ ميں نے كمبى جموث نہيں بولا ہے - الله
عزوجل نے اس كی طرف وحى فرمائى كہ تم وہ بندہ ہو كہ جس كو مقرر كيا گيا ہے كہ وہ اس امر كو اس تك بهنچائے - اور اس علی بہنچائے - اور

پر آپ نے سلیمان کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ تہارے بادے میں میرا گمان یہ ہے کہ اس بارے میں تم نے مہودیوں سے مضاہب پیدا کی۔ اس نے کہا میں اس اس سائد کی بناہ مانگنا ہوں اور مہودیوں نے کیا کہا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ انہوں نے کہا پیداللہ مغلولہ (مورة المائدہ ۔ آمت ۱۲۳) " اللہ کہ باتھ بندھے ہوئے ہیں ۔" اس سے وہ یہ مراد لیستے ہیں کہ اللہ کاموں سے فارغ ہوگیا ہے بھر وہ کسی شے کو پیدا نہیں کرتا ہے ۔ تو اللہ عروم مل فرمایا خلمت المید بھم و لعنوا بعما قالوا (المائدہ ۔ آمت ۱۲۳) ان کے ہاتھ بندھے ہوئے ہیں اور ان پر ان کے کہنے کی وجہ سے المید بھم و لعنوا بعما قالوا (المائدہ ۔ آمت ۱۲۳) ان کے ہاتھ بندھے ہوئے ہیں اور ان پر ان کے کہنے کی وجہ سے المین کی ۔ اور میں نے ایک گروہ کو منا کہ انہوں نے میرے والد ماجد موسی بن جعفر علیما السلام سے بداء کے بارے میں وریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ لوگ بداء کا انکار نہیں کرتے ہیں اور یہ کہ اللہ ایک گروہ کو واقف کرائے کی نہیں بہیں بتائیں گے کہ وہ کس چیز کے بارے میں نازل کی گئی ؛ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے سلیمان! اللہ میں نہیں بہیں بتائیں گے کہ وہ کس چیز کے بارے میں نازل کی گئی ؛ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے سلیمان! اللہ بارے (سے متعلق) میں ہو ۔ بس جس کو اس رات میں مقدر کردیا ہے خواہ وہ زندگی یا موت یا خیر و شریا رزق کے بارے (سے متعلق) میں ہو ۔ بس جس کو اس رات میں مقدر کردیا ہے خواہ وہ زندگی یا موت یا خیر و شریا کہ اب میں کھا بارے (سے متعلق) میں ہو ۔ بس جس کو چاہتا ہے مقدم کردیا ہے مقدم کو طرح کے ہیں ۔ ایک علم وہ ہے جس کو چاہتا ہے موخ کردیا ہے ۔ اے سلیمان! علی علیہ السلام فرماتے تھے کہ عام دو طرح کے ہیں ۔ ایک علم وہ ہے جس کو اللہ نے لین طائد اور رسولوں کو سکھایا ۔ پھر جس کا علم این طائد اور رسولوں کو سکھلایا ۔ پھر جس کو علم اللہ خود کو نہ لین طائد اور رسولوں کو سکھلایا ۔ پھر جس کو علم اللہ نے لین طائد اور رسولوں کو سکھلایا ۔ پھر جس کو علم اللہ نے دور خود کو نہ لین طائد اور رسولوں کو سکھلایا ۔ پھر جس کا علم دینے طائد خود کو نہ لین طائد اور بولوں کو سکھلایا ۔ پھر جس کو علم کیا کہ خود کو نہ لین طائد خود کو نہ لین طائد کی دوروں کو سکھلایا ۔ پھر حسل کو سکھلایا ۔ پھر کیا کہ کو سکھلایا ہے تو وہ بے شک ہوتا ہے اور نہ دو خود کو نہ لین طائد کیا کہ کو سکھلایا ہو کو ان کیا کہ کو سکھلایا ہو تو

ہے اور دوسرا وہ علم مخزون ہے جو اپن مخلوق میں سے کسی کو مطلع نہیں کیا ۔ جس کو چاہتا ہے اس میں سے مقدم کر دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے اس میں سے موخر کر دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے محو کر دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے ثابت کر دیتا ہے ۔ سلیمان نے مامون (رشید) سے کہا کہ اے امیرالمومنین ! آج کے بعد میں بداء سے انکار نہیں کروں گا۔ اور ان شاء اللہ اس کی تکذیب نہیں کروں گا۔

مامون (رشیر) نے سلیمان سے کہا کہ تم ابوالحن سے اس امرے بارے میں دریافت کروجو تم پر آشکار ہو اور تم پر حسن استاع (عور سے اچی طرح سننا) اور انصاف لازم ہے ۔ سلیمان کھنے لگا کہ اے میرے سردار میں آپ سے سوال كرتا ہوں ؟ امام رضا عليه السلام نے فرمايا كه جو تم پر ظاہر ہوا ب دريافت كرو - اس نے كما كه آپ اس شخص كے بارے میں کیا فرماتے ہیں جس نے ارادہ کو اسم اور صفت بنایا جیسے جی ، سمیع ، بصیر اور قدیر کے - امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم نے کہا کہ اشیاء پیدا ہوئیں اور مختلف ہوگئیں کیونکہ اس نے جاہا اور ارادہ کیا - اور تم نے یہ نہیں کہا کہ وہ پیدا ہوئیں اور مختلف ہو گئیں کیونکہ وہ سمیع بصیر ہے ۔ تو یہ اس پر دلیل ہے کہ وہ اشیاء سمیع و بصیر و قدير كى طرح نہیں ہیں ، سلیمان نے کہا تو وہ ہمیشہ سے مرید ہے ۔آپ نے فرمایا کہ اے سلیمان! اس کا ارادہ کیا اس کا غیر ہوا؟ اس نے جواب دیا کہ ہاں ۔آپ نے فرمایا کہ تم نے اس کے ساتھ اس کا غیر (الک شے کو جو) ہے ثابت کیا کہ وہ ہمسینہ سے ہے سلیمان نے کہا کہ میں نے ثابت نہیں کیا ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا وہ نوپید ہے (حادث کردہ) ؟ سلیمان كين لگاكه نہيں وہ محدث (نوپيد) نہيں ہے تو مامون (رشيد) نے اس سے حلاكر كباكه سليمان جسے آدمى كو جابئيے كه وہ اپنے عجز کا اظہار کرے یا غلبہ حاصل کرے ۔ تم پر انصاف لازم ہے ۔ کیا تم کو وکھائی نہیں دے رہا کہ مہارے آس یاس صاحبان نظر موجود ہیں ۔ مجر مامون (رشیر) نے کہا کہ اے ابوالحن اس سے گفتگو فرمائیں کیونکہ وہ خراسان کا عالم علم كلام ہے ۔ تو آپ نے اس مسئلہ كا اعاده كيا كر فرماياكه اے سليمان! وہ محدث (نوپيد) ہے كيونكه جو شے ازلى مذہو، وہ محدث ہوتی ہے اور جب وہ محدث نہیں ہوتی تو وہ ازلی وقد می ہوتی ہے ۔ سلیمان نے کہا کہ اس کا ارادہ اس سے ہے جس طرح کہ اس کا سننا ، اس کا دیکھنا اور اس کا علم اس سے ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا حب اس کا ارادہ کیا اس كا نفس ہے ؟ اس نے جواب ديا كه نہيں -آپ نے فرمايا كه مجر مريد (اراده كرنے والا) سميع اور بصير جسيها نہيں ہوگا سلیمان نے کہا کہ اس سے نفس نے ارادہ کیا جس طرح کہ اس کے نفس نے سنا اور اس کے نفس نے دیکھا اور اس کے نغس نے جانا ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کے نفس نے ارادہ کیا سے کیا معنی ہیں ۔ اس نے ارادہ کیا کہ كوئى شے ہوجائے يا اس نے ارادہ كياكہ وہ زندہ يا سميع يا بصيريا قدير ہو ؟ اس نے كما بال - امام رضا عليه السلام نے فرمایا کہ کیا یہ سب کچھ اس کے ارادہ سے ہوا ؛ سلیمان نے جواب دیا کہ نہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ حہاری اس بات کے کہ اس نے ارادہ کیا کہ وہ جی ، سمیع ، بصیر ہو کے کوئی معنی نہیں ہوئے جب کہ یہ سب اس سے

ارادہ سے نہیں ہوا ۔ سلیمان نے کہا کہ ہاں یہ سب اس کے ارادہ سے ہوا ۔ تو مامون (رشید) اور موجود حاضرین ہنسنے گئے
اور امام رضا علیہ السلام بھی مسکرائے کچر فرمایا کہ اے سلیمان خراسان کے مسکم کے ساتھ مہربانی سے پیش آؤ کیونکہ
مہمارے سلمنے وہ ایک حالت سے دوسرے حال میں ہوا اور اس سے متغیر ہوگیا ۔ ای بناء پر اللہ عزوجل کا وصف اس کے
ذریعہ بیان نہیں کیا جاتا ہے ۔ اور گفتگو ختم ہوگی ۔

اس کے بعد امام رضاعلیہ السلام نے سلیمان سے فرمایا کہ میں تم سے ایک سوال کرنا چاہتا ہوں۔ وہ کہنے لگا میں آپ کے قربان جاؤں دریافت فرملیئے ۔ آپ نے فرمایا کہ تم لینے بارے میں اور لینے ساتھیوں کے بارے میں تحجہ ہتاؤ کہ وہ علم کلام کی گفتگو ان لوگوں سے کرتے ہیں جو اس کو تحجیۃ ہیں اور جانتے ہیں یا اس کے بارے میں نہ ہجھ بوجھ رکھتے ہیں اور علم بھی نہیں رکھتے ہیں ؟ اس نے جواب دیا کہ وہ اس کو تحجیۃ ہیں اور انھی طرح علم رکھتے ہیں ۔ امام رضاعلیہ السلام نے فرمایا تو وہ ذات جس کو لوگ جانتے ہیں کہ مرید بغیر ارادہ کے اور مرید ارادہ سے کہلے ہا ور یہ کہ فاعل مفعول سے وہلے ہے تو یہ حمہارے قول کو باطل کرتا ہے ۔ ب شک ارادہ اور مرید ایک ہی ہیں ۔ اس نے کہا کہ میں آپ کے قربان جاؤں یہ امر الیما نہیں ہے اس پرجو لوگ انھی طرح جانتے ہیں اور نہ اس پرجو ہو بھے ہیں ۔ آپ آپ کے قربان جاؤں یہ امر الیما نہیں ہے اس پرجو لوگ انھی طرح جانتے ہیں اور نہ اس پرجو بھے اور ہم کی ارادہ سمح اور بھر کی خربا میرے خیال میں تم نے اس کے علم کے بغیر معرفت کا دعویٰ کیا ہے اور تم نے کہا ہے کہ ارادہ سمح اور بھر کی خربا میرے خیال میں تم نے اس چیز پرجو بہائی نہیں جاتی اور جو تمجی نہیں جاتی ایسا ہوگا ۔ تو اس سے جواب یہ بن پڑا ۔

پر اہام رضاعلیہ السلام نے سلیمان ہے کہا کہ کیا اللہ عزوجل جنت دوزخ کی تنام چیزوں کا علم رکھتا ہے ؟ اس نے جواب دیا ۔ ہاں ۔ آپ نے فرمایا کہ کیا جس چیز کا علم اللہ عزوجل کو ہے کہ وہ اس سے ہوگی تو وہ ہوجاتی ہے ؟ اس نے جواب دیا ۔ ہاں ۔ آپ نے فرمایا کہ جب ایسا ہوگا تو کوئی چیز باتی نہیں رہے گی مگر یہ کہ کیا ان کو زیادہ کرے گا یا وہ ان سے اعراض کرے گا ؟ سلیمان نے کہا کہ وہ ان میں اضافہ کرے گا ۔ آپ نے فرمایا کہ میں اس کو جہارے قول میں دیکھتا ہوں کہ جو اس کے علم میں نے ہو ان کو زیادہ کر دیتا ہے کہ وہ ہوجائیں ۔ وہ کہنے نگا کہ میں آپ کے قربان جوائ اور مزید کی کوئی انتہا نہیں ہے ۔ امام رضاعلیہ السلام نے فرمایا کہ تہارے نزدیک اس کا علم اصاطہ نہیں کرتا ہے جو ان دونوں میں ہوتا ہے جب کہ اس کی غایت جائی نہیں جاتی اور جب ان دونوں (جنت، دوزخ) میں جو کچھ ہوتا ہے اس کا علم اس کا اصاطہ نہیں کرتا ہے تو قبل اس کے کہ وہ ہو ان دونوں میں ہونے کا علم نہیں رکھتا ۔ اللہ کی ذات اس کا علم اس کا اصاطہ نہیں کرتا ہے تو قبل اس کے کہ وہ ہو ان دونوں میں ہونے کا علم نہیں رکھتا ۔ اللہ کی ذات اس کے کہ وہ اس کے نہیں جانا ہے کوئکہ اس کی کوئی انتہا نہیں ہو اس کے نہیں جانا ہے کیونکہ اس کی کوئی انتہا نہیں ہو اس کے نہیں جانا ہے کیونکہ اس کی کوئی انتہا نہیں ہو اس کے کہ وہ اس کو نہیں جانا ہے کیونکہ اس کی کوئی انتہا نہیں ہو اس کے کہ وہ اس کو نہیں جانا ہے کیونکہ اس کی کوئی انتہا نہیں ہو دونوں کے لئے منقطع ہونے کو قرار دیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کا علم اس کے بارے میں ان سے دونوں کے لئے منقطع ہونے کو قرار دیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کا علم اس کے بارے میں ان سے دونوں کے لئے منتقطع ہونے کو قرار دیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کا علم اس کے بارے میں ان سے

انقطاع کا سبب نہیں ہے کیونکہ وہ اس کو جانتا ہے بھران کو زیادہ کرتا ہے بھروہ اس کو ان سے جدا نہیں کرتا ہے اور اس طرح الله عزوجل نے این کتاب میں فرمایا کلما نضجت جلو دھم بدلنا ھم جلوداً غیر ھالیذ وقواالعذاب (النساء - آیت ۵۹) " جب ان کی کھالیں کب جائیں گی تو ہم ان کو دوسری کھالوں میں تبدیل کرویں ك تاكه وه عذاب حكصة رئيس -" اور الله تعالى في ابل جنت سے فرما يا عطاء غير مجذوذ ( هود - آيت ١٠٨) " يه وہ عطا ہے جو کمی متقطع نہیں ہوگی ۔ اور الله عزدجل نے فرمایا وفا کھة كثيرة لامقطوعة ولا ممنوعة (الواقعہ ۔ آیدے ۳۲ سس اور بہت زیادہ میووں میں ہوں گے جو ختم نہیں ہوں گے اور ندان سے روکا جائے گا۔ تو وہ الله عزوجل اس كا علم ركمتا ہے اور ان سے زائد كرنے كو قطع نہيں كرے كا \_ كيا تمہارے خيال ميں اہل جنت جو كھ کھائیں سے پئیں گے کیا الیما نہیں ہوگا کہ وہ اپنی جگہ چھوڑ دیں گے ؟اس نے کہنا ۔ ہاں ۔آپ نے فرمایا کہ کیا وہ ان سے اس کو قطع کرسکتا ہے اور وہ اس کی جگھ کو چھے کردے ؟ سلیمان نے جواب دیا کہ نہیں ۔آپ نے فرمایا کہ اس طرح ان میں سب کچے ہوگا جب کہ وہ اپنی جگہ چھوڑ دیں گے تو وہ ان سے قطع کیا ہوا نہ ہوگا ۔ سلیمان نے کہا کہ وہ اس کو ان سے قطع کردے گا مچران کو زیادہ نہیں کرے گا۔ امام رضاعلیہ السلام نے فرمایا کہ اس وقت جو کچھ ان دونوں میں ہے ظاہر كروي كا - اور اے سليمان ! يه جميفتكى كا باطل كرنا ہے اور كتاب كے خلاف ہے كيونكه الله عزوجل فرماتا ہے لھم مایشاء ون فیھا ولدینا مزید (ق آیت ۳۵) ان کے لئے اس (جنت) میں وی ہوگا جو وہ چاہیں گے اور ہمارے پاس اس سے بھی زیادہ ہے ۔" اور عزوجل فرمایا ہے عطاء غیر مجذوذ (صود - آیت ۴۸) غیر منقط بخشش ہے -اور عزوجل فرماتا ہے کہ و ماہم منھا بمخر جین (الجر آیت ۴۸) " اور وہ اس (جنت) میں سے ثکالے نہیں جائیں گے ۔ عزوجل فرماتا ہے خالدین فیھا ابدا (قرآن کے گیارہ مقامات پر) وہ اس (جنت) میں ہمیشہ رہیں گے ۔ اور عزوجل كا اشاد م وفاكهة كثيرة لامقطوعة ولاممنوعة (الواقع - آيت ٣٣-٣٣) " اور بهت زياده ميوك ہوں محے جو کبمی نہ ختم ہوں گے اور نہ ان سے روکا جائے گا۔ تو اس سے جواب نہ بن پڑا۔

اس کے بعد امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے سلیمان! کیا تم مجھے ادادہ کے بارے میں نہیں بتاؤ گے کہ وہ فعل ہے یا فیر فعل ہے اس نے جواب میں کہا کہ وہ فعل ہے ۔آپ نے فرمایا کہ ادادہ تو محدث (نوپید) ہوا کیونکہ ہر ایک فعل محدث نوپید ہے ۔ وہ کہنے لگا کہ ادادہ فعل نہیں ہے ۔آپ نے فرمایا تو اس کے ساتھ اس کا غیر لم منل ہے ۔ اسلیمان کہنے لگا کہ ادادہ دراصل انشاء ہے ۔آپ نے فرمایا کہ اے سلیمان! تم نے ضرار اور اس کے ساتھیوں پر ان کے سلیمان کہنے لگا کہ ادادہ دراصل انشاء ہے ۔آپ نے فرمایا کہ اے سلیمان! تم نے ضرار اور اس کے ساتھیوں پر ان کے اس قول پر ادعا (دھویٰ) کیا ہے کہ اللہ عزوجل نے جو بھی آسمان یا زمین یا سمندر و خشکی میں کتا ، سور ، بندر ، انسان یا چو پایہ بیدا کئے وہ اللہ عزوجل کا ادادہ زندہ کرتا ہے ، موت دیتا ہے ، چلتا ہے ، کھاتا ہے ، پیدا کہ وہ اللہ عزوجل کا ادادہ زندہ کرتا ہے ، موت دیتا ہے ، چلتا ہے ، کھاتا ہے ، شادی ثکاح کرتا ہے جو شرک کرتا ہے لہذا ہیں ہے ، شادی ثکاح کرتا ہے جو شرک کرتا ہے لہذا

تم اس (ضرار) کے نظریہ سے برات کا اظہار کرو اور اس سے دوری اختیار کرو اور یہی اس کی (ارادہ کی) حد ہے ۔ سلیمان کہنے نگا کہ ارادہ ، سمع ، بھر اور علم کی طرح ہے ۔ امام رضا علیہ انسلام نے فرمایا کہ تم نے دوبار اس طرف رخ کیا ہے ۔ تو تم مجھے بتاؤ کہ سمع (سننا) ، بھر (دیکھنا) اور علم (جاننا) کیا مصنوع (مخلوق ، بنائے ہوئے) ہیں ؟ سلیمان نے جواب ویا کہ وہ مصنوع نہیں ہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ بچر تم نے اس کی کس طرح نفی کی اکی مرتبہ تم نے کہا کہ اس نے ارادہ نہیں کیا اور ایک دفعہ تم نے کہا کہ اس نے ارادہ کیا اور وہ مفعول (فعل کروہ) نہیں ہے ۔ سلیمان نے کہا کہ یہ تو ہمارے اس قول کی طرح ہے کہ ایک مرتبہ معلوم موجود پر اس کا علم واقع ہو اور مجمی اس کا علم معلوم غیر موجود کی وجہ سے واقع نہیں ہوا ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ بات برابر اور ایک جیسی نہیں ہے کیونکہ معلوم کی نفی علم کی نفی نہیں ہے ۔ اور مراد کی نفی ارادہ کی نفی اگر ہوتی کیونکہ شے کا جب ارادہ ی نہیں کیا گیا تو ارادہ بھی نہیں ہوا اور کبھی علم ثابت ہوتا ہے اگرچہ معلوم نہ ہو علم بھرے مرتبہ کے برابر ہے کہ انسان بصیر ہوتا ہے اگرچہ کوئی مبصر (دیکھا ہوا) نہ ہو اور علم ثابت ہوتا ہے اگرچہ معلوم نہ ہو ۔ سلیمان کہنے لگا کہ وہ معنوع (مخلوق) ہیں ۔آپ نے فرمایا تو وہ محدث (نوپید) ہیں سمع اور بصر کی طرح نہیں کیونکہ سمع اور بصر دونوں مصنوع نہیں ہیں اور یہ معنوعہ ہے - سلیمان کہنے نگا کہ یہ اس کی صفات ازلی میں سے ایک صفت ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ مجر تو انسان کو ازلی ہونا چلیئیے کیونکہ اس کی صفت ازلی ہے ۔ سلیمان کہنے لگا نہیں اس لئے کہ اس نے یہ نہیں کہا ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے خراسانی المہاری غلطیاں کتنی زیادہ ہیں ۔ کیا اشیار کی تکوین و تخلیق اس کے ارادہ و قول سے نہیں ہے ؟ سلیمان نے جواب دیا کہ نہیں ۔آٹ نے فرمایا تو پیر جب وہ اس کے ارادہ ، اس کی مشیب ، اس ے امر اور براہ راست طریقہ سے نہیں ہوا تو وہ اس کو کس طرح خلق کرتا ہے ؟ الله اس سے کہیں بلند و برتر ہے ۔ تو وہ جواب نہیں دے سکا۔

 فعل محدث ہے اس نے کہا کہ مچر ارادہ کے کوئی معنی و مفہوم نہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ جہارے نزدیک اس نے اپنا وصف بیان کیا یہاں تک کہ اس کا وصف ارادہ سے کیا جس کے کوئی معنی نہیں ۔ پس جب اس کے کوئی معنی نہیں نہیں نہیں نہیں نہیں نہیں نے معنی نہیں نہ قدیم نہ جدید (نئے) کے ہیں ۔ جہارا قول باطل ہوا کہ اللہ ہمیشہ سے مرید ہے ۔ سلیمان نے کہا کہ میں نے یہ مراد لیا ہے کہ اللہ لم یزل کا فعل ہے ۔ آپ نے فرمایا کیا تم کو معلوم نہیں کہ جو لم یزل ہوتا ہے وہ ایک سی طالت میں قدیم اور نو پید نہیں ہوتا ؟ تو اس سے جواب نہ بن پڑا ۔

امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اس میں کوئی ہرج نہیں ہے تم لینے مسئلہ کو پورا کرلو۔ سلیمان نے عرض کیا کہ میں نے یہ کہا ہے کہ ارادہ اس کی صفات میں سے ایک صفت ہے ادر کیا اس کی صفت نوپید (محدث) ہے یا ازلی ہے ؛ سلیمان نے جواب میں کہا کہ صفت محدث (نوپید) ہے امام رضا علیہ السلام نے فرمایا اللہ اکبر تو ارادہ محدث ہے اور اگر وہ اس کی صفات میں سے ایک صفت ہے تو وہ ازلی ہوا بھر تو اس نے کسی شے کا ارادہ نہیں کیا۔ امام رضا علیہ السلام نے یہ بھی فرمایا کہ جو کم بزل ہوتا ہے وہ صفعول نہیں ہوتا ہے۔ سلیمان کہنے لگا کہ اشیاء ارادہ نہیں ہیں اور نہ السلام نے یہ بھی فرمایا کہ جو کم بزل ہوتا ہے وہ صفعول نہیں ہوتا ہے۔ سلیمان ایم نے بے کل کہ اشیاء ارادہ نہیں ہیں اور نہ کسی شے کا ارادہ کیا ہے امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ اے سلیمان! تم نے بے کل بات کی ہے کہ اس نے فعل کو نہیں اور خلق کیا اس چیز کو جس کے خلق اور فعل کا اس نے ارادہ نہیں کیا سید صفت ہے اس شخص کی جو لینے فعل کو نہیں واتا ہے۔ اللہ کی ذات اس سے بلند و برتز ہے۔

سلیمان نے کہا کہ اے میرے سردار اس نے آپ کو بتایا ہے کہ ارادہ سمع ، بھر اور علم کی طرح ہے ۔ مامون ارشید) نے کہا اے سلیمان ! تم پر دائے (ہلاکت) ہو ۔ کتنی مرتبہ اس مسئلہ میں غلطی و تردد کرو گے ۔ اس بات کو عہیں ختم کرو اور اس کے علاوہ مسئلہ کو شروع کرو ۔ جب کہ تم اس کے رو اور اثکار کی طاقت نہیں رکھتے ہو ۔ امام رضا علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ اے امیرالمومنین اس کو چھوڑیئے اور اس کے مسئلہ کو قطع نہ کیجئے کیونکہ دہ اس مسئلہ کو اپن ججت بنالے گا ۔ اے سلیمان تم گفتگو جاری رکھو ۔ وہ کہنے لگا کہ میں نے آپ کو بتایا ہے کہ ارادہ سمع ، بھر اور علم کی طرح ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کوئی مضائلۃ نہیں تم بھے کو اس کے معنی بناؤکیا اس کے ایک معنی ہیں یا ختلفہ معانی ہیں ؛ سلیمان نے جواب دیا کہ معنی ایک ہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ کیا تمام ارادات کے معنی ایک ہیں ، سلیمان نے جواب دیا کہ معنی ایک ہیں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ آگر اس کے معنی ایک ہی ہیں تو ارادہ ایک ہی ہیں تو ارادہ تقیام (کھرے ہونا) ، ارادہ قعود (بیشنا) ، ارادہ حیات ، ارادہ موت جب کہ اس کا ارادہ ایک ہی ہی جو ایک دوسرے سے مخالف ہوں گیا دور دو ایک ہی جو ایک دوسرے سے معنی متقدم نہیں ہوں گے اور یہ ایک دوسرے سے مخالف ہوں گیا دور دو ایک ہی ہوں گے ۔ سلیمان کینے نگا کہ اس معنی محتقدم نہیں ہوں گے اور یہ ایک دوسرے سے مخالف ہوں گیا دہ داردہ ہے یا اس کا غیر ہے ؛ سلیمان نے جواب دیا کہ دو ارادہ ہو ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم ارک کو مرید کے بارے میں بتاؤکہ کیا مرید مختلف ہوتا ہے آگر وہ ادادہ ہو نے جواب دیا کہ دو ارادہ ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم ارک فرمایا کہ تم ارک کو ایک دو ارادہ ہو ایا ہو ادادہ ہو ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ تم ایک کو مرید کے بارے میں بتاؤکہ کیا مرید مختلف ہوتا ہے آگر وہ ادادہ ہو

، سلیمان نے جواب دیا کہ اے میرے سردار! ارادہ مرید نہیں ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ ارادہ محدث (نوپید) ہے ورند مجر اس کے ساتھ اس کا غیر ہے ۔ مجھواور اپنے مسئلہ کو آگے بڑھاؤ ۔

سلیمان نے کہا کہ ارادہ اس کے اسما، میں سے ایک اسم ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ کیا اس نے خود اس نام سے موسوم کیا ؟ سلیمان نے جواب دیا نہیں ۔اس نے خودیہ نام نہیں رکھا ۔امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ پھر تو تم کو کوئی حق نہیں کہ اس کا وہ نام رکھوجو اس نے خود نہیں رکھا ۔ اس نے کہا اس نے اپنا وصف بیان كياكه وه مريد ہے ـ امام رضا عليه السلام نے فرماياكه اس كى صفت اس كى ذات نہيں ہے بلكه وه مريد ہے كه وه اراده كى اطلاع دے رہا ہے ند کہ ارادہ اس کے اسماء میں سے ایک اسم ہے ۔ سلیمان نے کہا کہ اس وجہ سے کہ اس کا ارادہ اس كا علم ہے ۔ امام رضا عليه السلام نے فرمايا اے جابل نادان! جب وہ كسى شے كو جانتا تو وہ اس كا ارادہ كرتا ہے ۔ سلیمان نے کہا ذرا تھہریئے ۔آپ نے فرمایا کہ جب اس نے اس کا ارادہ نہیں کیا اس کا علم اس کو نہیں ۔سلیمان نے کہا کہ ذرا توقف فرمایے ۔آپ نے فرمایا کہ تم نے یہ کہاں سے کہا اور اس پر کیا دلیل ہے کہ اس کا ارادہ اس کا علم ہے ؟ اور کبھی وہ جانا ہے جس کا وہ کبھی ارادہ نہیں کرتا ہے اور یہ عزوجل کا ارشاد ہے ولین شننا لنذھین بالذی او حینا الیک (ئ اسرائیل آیت ۸۹) " اور اگر ہم جاہیں تو وہ ہم لے جائیں گے جو تم پر وحی کی ہے - " تو اس کو معلوم ہے کہ وہ کس طرح لے جائے گا اور وہ کہی نہیں لے جائے گا۔ سلیمان نے کہا اس لئے کہ وہ اس امر سے فارغ ہو گیا ہے اور اس میں وہ کچے زیادہ نہیں کرنا چاہتا ہے ۔امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ تو یہودیوں کا کہنا ہے تو مچر الله عزوجل نے کس طرح فرمایا ادعونی استجب لکم (المومن -آیت ۹۰) " تم بھے سے دعائیں مانگو میں تہاری دعائیں قبول کروں گا ۔ " سلیمان نے کہا کہ اس سے اس نے مراد لیا کہ وہ اس پر قادر ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ کیا وہ اس چيزسي اعاده كرے كا جس كو يورانسي كيا ہے - پركس طرح الله تعالى نے فرمايا يزيد في الخلق مايشاء (فاطر -آیت ۱) " وہ پیدائش میں جو چاہتا ہے برصا دیتا ہے ۔ " اور اللہ نے یہ بھی کہا یمحوا الله مایشاء ویثبت وعندلا ام الكتاب (سورة رعد -آيت ٣٩) الله جس كو چاہتا ہے محوكرديتا ہے اور برقرار ركھتا ہے اور اسى كے ياس ام الكتاب (لوح محفوظ ) ہے ۔" اور وہ کام سے فارغ ہوگیا تو اس سے جواب ند بن پڑا ۔

امام رضا علیے السلام نے سلیمان سے فرمایا کہ کیا وہ جانتا ہے کہ ایک انسان ہو اور وہ نہیں چاہتا ہے کہ انسان کو کبھی خلق کرے اور انسان آج مرتا ہے اور نہیں چاہتا ہے کہ آج مرے ؟ سلیمان نے جواب دیا کہ ہاں ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ وہ جانتا ہے کہ وہ ہو جس کے ہونے کا وہ ارادہ کرتا ہے یا وہ جانتا ہے کہ جس کے ہونے کا وہ ارادہ نہیں کرتا ہے وہ ہو ؟ اس نے کہا کہ وہ دونوں ساتھ ساتھ ہوں گے یہ وہ جانتا ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے اس سے ارشاد فرمایا کہ اس وقت وہ علم رکھتا ہے کہ انسان جی (زندہ)، میت (مردہ) قائم (کھڑا ہوا)، قاعد (بیٹھا ہوا)، اعلی

(اندها) ، بصیر (بنیا) ایک ہی حالت میں ہو ۔ اور یہ امر محال ہے ۔ وہ کہنے لگا کہ میں آپ کے قربان جاؤں بیٹک وہ جانا ہے کہ ان دونوں میں سے ایک ہو نہ کہ دوسرا ۔ آپ نے فرمایا کہ کوئی مضائقہ نہیں ۔ ان دونوں میں سے کون سا ہوگا وہ کہ جس کے ہونے کا اس نے ارادہ کیا یا وہ ہوگا جس کا اس نے ارادہ کیا تو امام رضا علیہ السلام مامون (رشیر) اور صاحب مقالات مسکرائے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا تم نے غلطی کی اور اپنے قول کو چھوڑ دیا ۔ وہ جانتا ہے کہ ایک انسان آج مرے گا اور وہ اس کے آج مرنے کا ارادہ نہیں کرتا ہے اور وہ مخلوقات کو خلق کرتا ہے اور وہ نہیں چاہتا ہے کہ ان کو خلق کرے تو جب تمہاری رائے میں اس نے جس چیز کا ارادہ کیا ہے وہ ہو اس کے لئے علم ہونا جائز نہیں تو پھر وہ علم رکھتا ہے کہ اس نے جس چیز کے ہونے کا ارادہ کیا ہے وہ ہو اس کے لئے علم ہونا جائز نہیں تو پھر وہ علم رکھتا ہے کہ اس نے جس چیز کے ہونے کا ارادہ کیا ہے وہ ہو اس کے لئے علم ہونا جائز نہیں تو پھر وہ علم رکھتا ہے کہ اس نے جس چیز کے ہونے کا ارادہ کیا ہے وہ ہو ۔

سلیمان نے کہا کہ میرا کہنا تو یہ ہے کہ ارادہ وہ (ذات ابی) نہیں ہے اور نہ اس کا غیر ہے ۔ امام رضاعلیہ السلام نے فرایا کہ اے ناوان ا جب تم نے یہ کہا ارادہ اس کی ذات نہیں تو تم نے ارادہ کو اس کا غیر نہیں تو تم نے اس کو اس کی ذات نہرایا ۔ سلیمان کہنے نگا کہ بچر وہ جانتا ہے کہ کس طرح شے کو بنائے ، آپ نے فرایا ۔ ہاں ۔ سلیمان نے کہا کہ بچر تو یہ شے کا اثبات ہے (کہ وہ ازل نے اس کے ساتھ ہے) امام رضا علیہ اسلام نے فرایا کہ تم نے بات بدل دی کیونکہ آدمی کمبی عمارت کو انجا بناتا ہے اگر چہ نہ بنائے اور درزی کے بہیشہ کو انجا کرتا ہے اور وہ نہ سینے اور کسی شے کی صنعت کو انجا کرچہ اس نے کہی نہیں بنایا ۔ اس کے بعد آپ بہیشہ کو انجا کرتا ہے اور وہ نہیں بنایا ۔ اس کے بعد آپ نے ساتھ کوئی شے نہیں ہے ، اس نے بحوں بیاں ۔ آپ نے فرایا کیا یہ کسی شے کے لئے اثبات ہوسکتا ہے ؛ مسائے کوئی شے نہیں ہوانتا ہے کہ وہ واحد ہے کوئی شے اس ۔ آپ نے فرایا کیا یہ کسی شے کے لئے اثبات ہوسکتا ہے ؛ مسائی کہ کیا تم کو اس کا علم ہو نے ۔ سلیمان کہنے نگا کہ وہ نہیں جانتا ہے کہ وہ واحد ہے کوئی شے اس کے ساتھ نہیں ہوئی ہوں اس کے بیال ہوئے ۔ سلیمان کہنے نگا کہ وہ نہیں جانتا ہے کہ وہ واحد ہے کوئی شے اس کے بیاکہ وہ واحد ہے کوئی شے اس کے ساتھ نہیں ہوئے ۔ سلیمان کہنے نگا کہ وہ نہیں جانتا ہے کہ وہ واحد ہے کوئی شے اس کے ساتھ نہیں ہوئے ۔ سلیمان کہنے نگا کہ مسئلہ محال ہے ۔ بیشک وہ واحد ہے کوئی شے اس کے ساتھ نہیں جانتا ہے ۔ اور وہ اس کو نہیں جانتا ہے ۔ اور اس نے جو کچھ کہا ہو یہ اس کی تردید و تکذیب ہے ۔ اللہ اس سے بلند و بالا ہے ۔ بچر امام رضاعلیے السلام نے فرمایا کہ وہ کس طرح بنائے کہ وہ نہیں جانتا ہے ۔ وہ کہ وہ فری تو وہ وہرت زوہ ہوگا ۔ اللہ اس سے بلند و بالا ہے ۔ بچر امام رضاعلیے السلام نے فرمایا کہ وہ کس طرح بنائے وہ بن کہ وہ نہیں جانتا ہے ، اور دہ اس کو بنائے ۔ بچر تو وہ وہرت زوہ ہوگا ۔ اللہ اس سے بلند

سلیمان نے کہا کہ ارادہ قدرت ہے ۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ الله عزوجل جس چیز کا ارادہ نہیں کرتا ہے

اس پر ہمیشہ سے قادر ہے اور اس سے لازم ہوا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا و لین شننا لنذ مبن بالذی اور جسنا الیک (بن اسرائیل سآیت ۸۹) " اور اگر ہم چاہیں تو وہ ہم لے جائیں گے جو تم پر وتی کی ہے ۔ تو اگر ارادہ وہ قدرت بھی ہے تو اس نے ارادہ کیا کہ وہ اس کو اپن قدرت سے لے جائے تو سلیمان نے بات (گفتگو) خم کردی ۔ مامون (رشیر) نے اس وقت کہا کہ یہ ہاشمیوں کے سب سے زیادہ (بڑے) عالم ہیں ۔ بھر سب لوگ علی گئے ۔

اس کتاب کے مصنف فرماتے ہیں کہ مامون (رشیہ) امام رضا علیہ السلام کے خلاف مختلف فرقوں کے متعلین اور گراہ خواہشات کی بناء پرجو کچے سنتا تھا اس حرص کی بناء پر کہ وہ امام رضا علیہ السلام کو ان میں سے کسی ایک کے ساتھ جمت سے منقطع کردے کھینچ کر لاتا تھا اور یہ امر ان سے حسد اور ان کی منزلت کی وجہ سے تھا ۔ اگر آپ جس کسی سے گفتگو فرماتے تو اس سے اپنی فصنیلت کا اقرار لے لیتے ۔ اور اس کے خلاف اس پر جمت کو لازم قرار دیتے ۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کا کلمہ بلند کیا جائے اور اس کے نور کو کامل کرلے اور اس کی جمت کی مدد کرے اور اس کی جمت کی مدو اللہ نیا (المومن ۔ آیت اھ) " بیٹیک ہم لینے رسولوں اور صاحبان ایمان کی دنیاوی زندگی میں مدد کریں گے ۔ " المذین امنوا سے امنوا سے مراد ائمہ بدئ علیم السلام ، ان کے پیرو اور ان کی معرفت رکھنے والے اور ان سے افذ کرنے والے ہیں ۔ اور امنوا سے دور دنیا میں رہیں گے وہ ان کے مخالفین پر جمت کے ساتھ ان کی مدد کرے گا اور اس طرح ان کے ساتھ آخرت میں کرے گا اور اس طرح ان کے ساتھ آخرت میں کرے گا اور ان کے طاق نہیں کرتا ہے ۔

## باب (۹۷) الله عزوجل کے کلام، جدال اور رویت (دیکھے جانے) کے

## بارے میں روکنا

(۱) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے انہوں نے کہا کہ ابو بن عبیٰ نے حسن بن محبوب سے ، انہوں نے علی بن رئاب سے ، انہوں نے ابو بصیر سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ کی مخلوق کے بارے میں گفتگو نہ کرو کہ اللہ کے بارے میں گفتگو نہ کرو کہ اللہ کے بارے میں گفتگو حیرت و تحمیر میں زیادتی کا سبب ہوتی ہے ۔

(۲) اور انہی اسناد کے ساتھ حسن بن مجبوب ہے ، ابوایوب خراز ہے ، ابو عبیدہ سے ، ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ ہر شے کے بارے میں ایک دوسرے سے کلام کرو اور اللہ کے بارے میں گفتگو نہ کرو۔ (۳) اور انہی اسناد کے ساتھ حسن بن مجبوب نے علی بن رئاب سے ، ضریس کناسی سے ، ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ انسلام سے کہ انہوں نے فرمایا کہ تم اللہ کی عظمت کے بارے میں جو چاہو ذکر کرو اور اس کی ذات کے بارے میں ذكريد كرواس ليئ كه تم جو كچه بھى اس كے بارے ميں بيان كرو گے وہ اس سے عظيم ترب -

(٣) اور ان بى اسناد كے ساتھ حسن بن مجبوب سے ، على بن رئاب سے ، بريد عملى سے ، انہوں نے كہا كه ابوں نے كہا كه ابوعبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمايا كه رسول الله سلى الله عليه وآله وسلم لين اصحاب كے پاس تشريف لائے بھر فرمايا كه تم كس وجه سے جمع ہوئے ہو ؟ انہوں نے جواب ديا كه ہم لين رب كا ذكر كررہ ہيں اور اس كى عظمت كا ادراك نہيں كرسكنا عظمت كے بارے ميں عوروفكر كررہ ہيں ۔ تو آپ نے فرمايا كه تمهارا عوروفكر كرنا اس كى عظمت كا ادراك نہيں كرسكنا كے۔

(۵) اور انہی اسناد کے ساتھ حسن بن محبوب سے ، علی بن رئاب سے ، فصیل بن لیسار سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ اے ابن آدم اگر کوئی پرندہ متہارے قلب کو کھائے تو وہ سیر نہیں ہوسکے گا اور اگر متہاری نظر پر ابرہ (ایک بیش قیمت کرا) کا ٹکڑا ڈالدیا جائے تو وہ اس کو چھپا دے گا ۔ تم ان دونوں (قلب و نظر) سے آسمان و زمین کے ملکوت (مالک) کو پہچا تنا چاہتے ہو ۔ اگر تم سے ہو تو یہ سورج جو اللہ کی ایک مخلوق ہے تو اگر تم میں قدرت ہے کہ مہاری دونوں آنکھوں کو بھلا گئے تو بھر وہی ہوگا جو تم کہتے ہو ۔

(۱) اور انبی اسناد کے ساتھ حسن بن مجبوب ہے ، علاء بن رزین ہے ، محمد بن مسلم ہے ، ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام ہے اللہ عزوجل کے قول کے بارے میں و من کان فی مذلا اعمی فھو فی الاخر قاعمی فلیہ السلام ہے اللہ عزوجل کے قول کے بارے میں و من کان فی مذلا اعمی فلیو فی الاخر قاعمی واضل سبیلا "(بن اسرائیل - آیت ۲۷) " اور وہ شخص جو اس دنیا میں اندھا ہے تو وہ آخرت میں بھی اندھا ہو راستہ سے گراہ ہے ۔ "آپ نے فرمایا کہ جس شخص کو آسمان و زمین کی خلقت ، روز و شب کا اختلاف ، آسمان ، سورج اور چاند می گروش اور آیات عجیبہ نے اس پر رہمنائی نہیں کی کہ اس کے پیچے ایک بہت بڑا امر ہے تو وہ آخرت میں اندھا اور راستہ سے بھیکا ہوا ہے ۔ فرمایا کہ اس نے جس چیز کو خود نہیں دیکھا تو وہ اندھا اور گراہ ہے ۔

() ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رحمہ اللہ نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عینی نے حسن بن علی بن فضال سے ، تحلب بن میمون سے ، حسن صبقل سے ، محمد بن مسلم سے ، انہوں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ جو عرش کے نیچ ہے اس کے بارے میں بات چیت نہ کرو کیونکہ جس گروہ نے اللہ کے بارے میں بات چیت نہ کرو کیونکہ جس گروہ نے اللہ کے بارے میں بات چیت نہ کرو کیونکہ جس گروہ نے اللہ کے بارے میں گفتگو کی تو وہ حیرت زدہ سرگشتہ رہ گئے عہاں تک کہ وہ آدمی آگے سے پکارا جائے گا تو اس کے بارے میں گفتگو کی تو وہ حیرت زدہ سرگشتہ رہ گئے عہاں تک کہ وہ آدمی آگے سے پکارا جائے گا تو اس کے سلمنے سے جواب دیا جائے گا۔

یکھیے سے جواب دیا جائے گا ۔ اور اس کو اس کی پشت سے پکارا جائے گا تو اس کے سلمنے سے جواب دیا جائے گا۔

(A) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے علی بن ابراہیم نے لینے والد سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو جعفر (امام

محمد باقر) علیہ السلام سے کچھ توحید کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے اپنے دونوں ہاتھ آسمان کی طرف بلند کھے اور فرمایا کہ الله جبار کی ذات بلند و بالا ہے ۔ بیشک جس نے اس چیز کی طرف مقبولیت افتیار کی جو درست ہے وہ ہلاک ہوا۔

(۹) اور ان ہی اسناد کے ساتھ ابن ابو عمیر ہے ، عبدالرحمن بن حجاج ہے ، سلیمان بن خالد ہے ، انہوں نے ابوں نے ابوں نے ابوں نے ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیہ السلام ہے اس ارشاد الهیٰ وان الی ربک المنتھیٰ (بخم - آیت ۳۲) " اور یہ کہ جہارے رب تک انتہا ہے ۔ کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ جب گفتگو الله عزوجل تک منتھیٰ ہو تو رک جاؤ ۔

(۱) اور ان ہی اسناد کے ساتھ ابن ابو عمیر ہے ، ابوایوب خراز ہے ، محمد بن مسلم ہے ، انہوں نے کہا کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اے محمد لوگ بمیشر ایک دوسرے سے گفتگو کرتے ہوئے اللہ کے بارے میں کلام کرتے رہنے ہیں تو جب تم اس گفتگو کو سنو تو لا الله الا الله الواحد الذی لیس کمثله شی "کوئی معبود نہیں ہے سوائے اس اللہ واحد کے جس کی مشرک نی شے نہیں ہے "کہو۔

(۱۱) اور ان ہی اسناد کے ساتھ ابن ابو عمیر سے ، محمد بن حمران سے ، ابو عبیدہ حذاء سے ، انہوں نے کہا کہ محجے سے ابو جعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام نے فرمایا کہ اے زیاد اتم ان جمگروں سے بچو کیونکہ یہ شک حبنم دیتے ہیں اور عمل کو بیکار (باطل) کرتے ہیں اور بحث و مباحثہ کرنے والا ہلاک ہوجاتا ہے اور قریب ہے کہ وہ کسی شے کے بارے میں کلام کرے تو وہ بخشا نہ جائے گا کیونکہ ماضی میں جن لوگوں کو علم سو نیا گیا تھا ، انہوں نے اس کو ترک کرویا ۔ اور اس علم کو حاصل کیا جو ان کے لئے کافی ہو سے بہاں تک کہ ان کی گفتگو اللہ عزوجل تک منتھی ہوئی تو وہ حیران و سرگشتہ رہ گئے تو وہ اپنے سلمنے سے بکارا جائے تو وہ اپنے بیچے سے جواب دیتا ہے اور اس کے بیچے سے بلایا جاتا ہے تو وہ اپنے سلمنے سلمنے سامنے سامنے سامنے سامنے بی بی اور اس کے بیچے سے بلایا جاتا ہے تو وہ اپنے سلمنے سے جواب دیتا ہے اور اس کے بیچے سے بلایا جاتا ہے تو وہ اپنے سلمنے سے جواب دیتا ہے اور اس کے بیچے سے بلایا جاتا ہے تو وہ اپنے سلمنے سے جواب دیتا ہے ۔

اور انہی اسناد کے ساتھ ابوالسع سے ، ابوالجارود سے ، ابوجعفر (اہام محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ (141) نے فرمایا کہ اللہ سے بارے میں تفکر سے پرمیز کرو کیونکہ اللہ سے بارے میں سوچ بیار کرنے سے سوائے حیرانی و سر مسلکی کے کچھ حاصل نہیں ہو تا اس لئے کہ اللہ عزوجل کا ادراک نگاہیں نہیں کرسکتی ہیں اور نہ خبریں اس تک پہنچ سکتی ہیں ۔ اور ان ی اسناد کے ساتھ ابوالسع سے ، سلیمان بن خالد سے ، انہوں نے کہا کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) (IM) علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ کے بارے میں سوچ بچار کرنے سے بچو کیونکہ اللہ کے بارے میں عوروفکر حیرانی کی زیادتی کا باعث بے کیونکہ نگاہیں اس کا ادراک نہیں کرسکتی ہیں اور نہ اس کا کسی اندازہ و پیمانہ سے وصفت بیان کیا جاسکتا ہے ۔ مرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر حمیری نے احمد بن محمد بن عبیلی سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن خالد نے علی بن نعمان اور صفوان بن یحیٰ سے ، انہوں نے فصیل بن عثمان سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ چند لوگ میرے یاس آئے جن کا تعلق ان لوگوں سے تھا جو ربو بیت کے بارے میں گفتگو کرتے رہتے تھے ۔ تو آپ نے فرمایا کہ اللہ سے ڈرو اور اللہ کی تعظیم کرو اور اس کے بارے میں وہ کچے یہ کہوجو ہم نہیں کہتے ہیں اس لئے کہ اگر تم نے کہا اور ہم نے کہا تو تم کو بھی مرنا ہے اور ہم کو بھی مرنا ہے پھر اللہ تم کو بھی اٹھائے گا اور ہم کو بھی اٹھائے گا تو اللہ جس طرح جاہے گا تم ہوگے اور ہم ہوں گے ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رضی الله عنه نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر نے (14) بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن عینی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے حسن بن مجبوب نے عمرو بن ابوالمقدام سے بیان کیا ۔ انہوں نے سالم بن ابو حفصہ سے ، انہوں نے منذر توری سے ، انہوں نے محمد بن حنفیہ سے بیان کیا کہ انہوں نے کہا کہ یہ امت ہرگز ہلاک نہیں ہوگی جب تک کہ وہ اپنے رب کے بارے میں گفتگو کرے ۔ اور ان بی اسناد سے حسن بن مجبوب سے ، علی بن رئاب سے ، ضریس کناس سے بیان کیا ، اس نے کہا کہ ابوعبدالله (امام جعفر صادق) عليه السلام نے فرمايا كه تم الله كے بارے ميں گفتگو كرنے سے برميز كرو - تم اس كى عظمت کے بارے میں گفتگو کرو اور اس کے بارے میں کلام نہ کرو کیونکہ اللہ کے بارے میں گفتگو گراہی میں زیارتی کا باعث ہوتی ہے ۔

(۱۸) ہم سے علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے ابوالحن محمد بن ابوعبداللہ کوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن سلیمان بن حسن کوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن سلیمان بن حسن کوفی نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن محمد بن خالد نے علی بن حسان واسطی سے بیان کیا ، انہوں نے ہمارے بعض اصحاب سے ، انہوں نے زرارہ سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے عرض کیا کہ ہم سے جہلے لوگوں نے صفت کے بارے میں بہت زیادہ کہا ہے تو آپ کیا فرماتے ہیں ، تو آپ نے فرمایا کہ انہوں نے مکروفر میں کیا ہے ،

کیا تم نے نہیں سنا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے " وان اللی ربک المنتھیٰ " (الجم آیت ۳۲) " اور یہ کہ تیرے رب تک سب کو بہچتا ہے۔ تم اس کے بارے میں اس کے علاوہ گفتگو کرو۔

(۱۹) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے علی بن ابراہیم بن ہاشم نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے ابن ابوں نے ابن ابوں نے ابن ابوں نے ابنوں نے میرے والد رحمہ اللہ بن بکیر سے ، انہوں نے زرارہ سے ، انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صاوق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ ایک عظیم الشان بادشاہ دربار میں بیٹھ کر رب تبارک و تعالیٰ کے بارے میں بات کرنے لگا تو وہ کم ہوگیا اور الیما کم ہوا کہ اس کو ستہ بی نہ علاکہ وہ کہاں ہے ۔

(۲۰) میرے والد رجمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن مسلم سے ، انہوں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے عبدالحمید نے علاء بن رزین سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن مسلم سے ، انہوں نے اباد کی عظمت کی طرف دیکھنا چاہتے ہو تو بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ تم اللہ کے بارے میں عوروفکر سے بچو گر جب تم اللہ کی عظمت کی طرف دیکھو۔

اس کی تخلیق کی بڑائی کو دیکھو۔

(٢١) میرے والد رضی اللہ نے فرمایا کہ ہم ہے احمد بن ادرایس نے محمد بن احمد سے بیان کیا ، انہوں نے علی بن سندی سے ، انہوں نے ماہوں نے ابو جعفر سندی سے ، انہوں نے حسین بن مخار سے ، انہوں نے ابو جعفر المام محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا کہ میں نے آپ کو کہتے ہوئے سنا کہ جھگڑا (کسی مسئلہ میں گفتگو) دین کو باطل و بے برکت کردیتا ہے اور عمل کو ختم کردیتا ہے اور شک پیدا کرتا ہے ۔

(۲۲) اور ان ہی اسناد کے ساتھ ابوبصیر نے کہا کہ ابوعبداللہ (اہام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ اصحاب کلام ہلاک ہوجائیں گے اور این سے بہتے والے نجات پائیں گے ۔ بقیناً اس سے پرمیز کرنے والے ہی اچھی صفات والے ہیں ۔

(۲۳) ہم سے محمد بن حسن بن احمد بن ولید رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسن صفار نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہم سے عباس بن معروف نے سعدان بن مسلم سے بیان کیا انہوں نے ابو بھیر سے انہوں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ وہ آدمی آپ میں نزاع نہیں کرتا ہے مگر وہ کہ جس میں پرمیزگاری نہ ہویا وہ شکی شخص ہو۔

(۲۲) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر حمیری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے احمد بن محمد بن علی بن محم سے بیان کیا ، انہوں نے فضیل سے ، انہوں نے ابوعبدہ سے انہوں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے جھ سے فرمایا کہ اے ابوعبدہ تم نزاعی گفتگو کرنے والوں اور ہم پر غلط بیان کرنے والوں سے بچو ۔ کیونکہ ان کو جس کے علم کا حکم ویا گیا ہے اس کو چھوڑ ویا ہے اور علم آسمانی کی مشتقت برواشت کی ہے

اے ابوعسیدہ! تم لوگوں کی ان کے اطلاق کو وجہ سے مخالفت کرد اور ان کے اعمال کی وجہ سے جدا ہو جاؤ ۔ بیٹک ہم لیخ بارے میں اس آدمی کو عقامند شمار نہیں کرتے ہیں جب تک کہ وہ طرز گفتگو کو نہ تھجے بھر آپ نے اس آیت کی للات فرمائی و لتعر فنھم فی لحن القول (محمد - آیت ۳۰) "اور تم ان کو انداز گفتگو سے ضرور بہچان لوگے ۔ ماور)

(۲۵) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ۔ انہوں نے کہا کہ ہم سے بیعقوب بن یزید نے غفاری سے بیان کیا ، انہوں نے جعفر بن ابراہیم سے ، انہوں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ تم دیوانہ (جابل و نا بھی ) سے بحث و مباحثہ بیان کیا کہ آپ نے فرمایا کہ تم دیوانہ (بابل و نا بھی ) سے بحث و مباحثہ کرنے سے پرمیز کرد کیونکہ ہر دیوانہ کی بڑاس کی مدت گزرنے تک ہے اور جب اس کی مدت گزر جاتی ہے تو اس کو مشخول و معروف رکھتی ہیں ۔ اس کی دیوائی آگ میں جلادیتی ہیں ۔

(۲۹) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ میں نے علی بن بلال کی کتاب میں پڑھا کہ اس نے ایک شخص یعنی ابوالحسن (امام علی رضا) علیہ السلام سے دریافت کیا کہ آپ کے آباء علیم السلام سے بیان کیا گیا ہے کہ انہوں نے دین کے بارے میں گفتگو کرنے سے منع فرمایا ہے بھر آپ کے دوست متعکمین نے تادیل کی کہ جو دین کے بارے میں اتھی طرح سے کلام نہیں کرستا اس کو منع نہیں کیا گیا ہے تو جس فروی کے ساتھ گفتگو کرستا ہے اس کو منع نہیں کیا گیا ہے تو جس طرح انہوں نے تادیل کی جواب دیا کہ اچھی طرح ادر بری طرح گفتگو کرنے والا دین کے بارے میں کلام نہ کرے کیونکہ اس کا نقصان و گناہ اس کے فائدہ سے زیادہ ہے ۔

(۲۷) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے احمد بن ادریس نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن احمد نے علی بن اسمعیل سے بیان کیا ، انہوں نے معلی بن محمد بھری سے ، انہوں نے علی بن اسباط سے ، انہوں نے جعفر بن سماعہ سے ، انہوں نے کسی ایک کے علاوہ سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوجعفر (امام محمد بن سماعہ سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابوجعفر (امام محمد باقر) علیہ السلام سے وریافت کیا کہ بندوں پر اللہ کی جمت کیا ہے ؟آپ نے جواب میں فرمایا کہ وہ جو جانتے ہیں وہی کہیں اور جس کا علم نہ ہو تو خاموش رہیں ۔

(۲۸) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے محمد بن یحی عطار نے محمد بن حسین بن ابوالظاب سے بیان کیا ، انہوں نے ابن فضال سے ، انہوں نے علی بن شجرہ سے ، انہوں نے ابراہیم بن ابورجاء سے انہوں نے افی طربال سے ، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ افدیت کو دور کرنا اور شور وغل نہ مجانا یہ دونوں رزق میں زیادتی کا باعث ہوتے ہیں ۔

(٢٩) ہم سے محمد بن موئی بن متوکل رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر حمیری نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین نے حن بن مجبوب سے نجستیہ القواس سے ، علی بن یقطین سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ابوالحن (امام علی رضا) علیہ السلام نے فرمایا کہ تم لینے ساتھیوں کو حکم دو کہ وہ اپن زبانوں کو دور رکھیں اور دین میں نزاع کو چھوڑ دیں اور اللہ کی عبادت میں کو شش کریں ۔

(۳۰) ہم سے حسین بن احمد بن ادرایس رضی اللہ عنہ نے اپنے والد سے بیان کیا ، انہوں نے محمد بن احمد سے ، انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے موئ بن عمر سے ، انہوں نے عباس بن عامر سے ، انہوں نے ابول سے انہوں نے انہوں نے ابول سے ابول سے ابول سے ابول سے ابول سے ابول کی شخص نزاع نہیں کرتا ہے مگر وہ شخص کہ جو شکی ہو یا وہ جو برہمیزگار نہ ہو ۔

(۳۱) اور ان ہی اسناد سے ، محمد بن احمد بن حسن سے ، ابو جفص عمر بن عبدالعریز سے ، کسی ایک شخص سے ، ابوعبدالله (امام جعفر صادق) علیه السلام سے کہ انہوں نے فرمایا کہ اس جماعت کے علماء متعکمین کی ہر صفت میں سے شربی شربے ۔

(٣٢) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے سعد بن عبداللہ نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حسین نے محمد بن اسمعیل سے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ انہوں نے مختصل بن عمر سادتی) علیہ السلام نے فرمایا کہ اسے مفضل بحس نے اللہ کے بارے میں عوروکر کیا کہ وہ کسیا ہے وہ ہلاک ہوا۔

(٣٣) میرے والد رجمہ الله نے فرمایا کہ ہم سے عبداللہ بن جعفر حمیری نے ہارون بن مسلم سے بیان کیا ، انہوں فے مسعدہ بن صدقہ سے ، انہوں نے بہت والد علیہ السلام سے بیان کیا کہ نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ نے ان لوگوں پر لعنت کی ہے کہ جنہوں نے لہنے دین کو جھگڑا بعنی جدال بنالیا تاکہ حق کو باطل سے ناقابل شبوت بنادیں ۔

(٣٣) ہم سے محمد بن حن بن احمد بن ولید رضی الله عنه نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن حن صفار نے فضل بن عامر سے بیان کیا ، انہوں نے موئ بن قاسم بحلی سے ، انہوں نے محمد بن سعید سے ، انہوں نے اسمعیل بن ابوزیاد سے انہوں نے جعفر بن محمد سے ، انہوں نے لیخ آباؤ کرام سے بیان کیا کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میں اعلیٰ جنت ، وسط جنت اور ریاض جنت کے گھروں کا سردار اور نسامن ہوں اس شخص کے سے جس نے حیال خوری ترک کیا اگر وہ سے بولنے والا ہے ۔

(ma) میرے والد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم سے احمد بن ادریس نے محمد بن احمد سے بیان کیا ، انہوں نے حبداللہ

بن محمد سے ، انہوں نے محمد بن اسمعیل نیشاپوری سے ، انہوں نے عبدالر حمن بن ابوہاشم سے ، انہوں نے کلیب بن معاویہ سے ، انہوں نے کلیب بن معاویہ سے ، انہوں نے کہا کہ ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ کوئی شخص نزاع نہیں کرتا ہے مگر وہ جس کے سدنیہ میں سکی ہو۔

الحمدلله كم كتاب التوحيد كاترجمه تمام موا

سید عطا محمد عابدی ۲۸ ذائج ۱۳۲۰۰ بجری بروز پیر بمطابق ۲ مارچ ۲۰۰۰ عسیوی بوقت شام ، یج بمقام کراتی