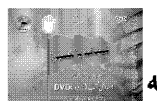
### يه كتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.



منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان

www.ziaraat.com



۵۸۲ ۱۰-۱۱۲ پاصاحب الوّمال اورکني"

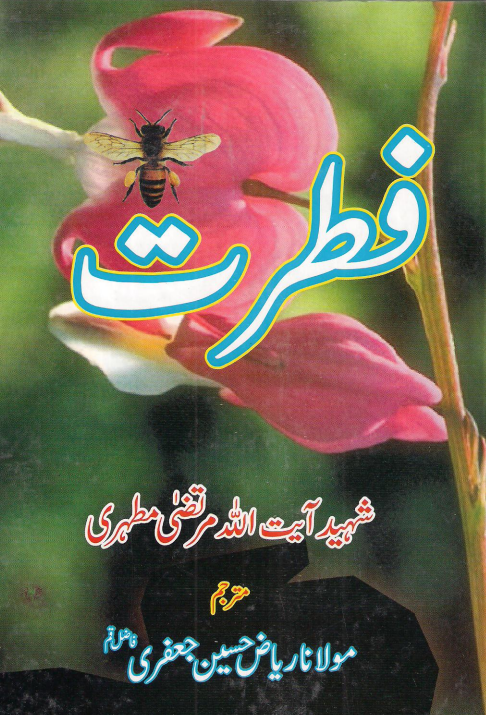


Bring & Kirl

نذرعباس خصوصی تغاون: رضوان رضوی اسملا می گتب (اردو)DVD ؤ یجیٹل اسلامی لائبریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

Presented by www.ziaraat.com



West STEERS



## جمله حقوق تجق اداره محفوظ

| فطرت                                 | كتاب      |
|--------------------------------------|-----------|
| شهيرآيت الله مطهري                   | مولف      |
| مولا نار یاض حسین جعفری              | مترجم     |
| اليم اعجازا حمرأ داره منهاج الصالحين | گپوزنگ    |
| فون 5425372                          |           |
| <sub>2</sub> 2006                    | تيراايديش |
| 120روپي                              | هر ہے     |

لحنحابية

أداره منتهياج التصييالجين

الحد ماركيث فرست فلور دكان نمبر 20

غزني سريث أردوباز أركا بور فن 7225252

## فهرست

| 13                    | فطرت کے معنی        | إب اول:   |
|-----------------------|---------------------|-----------|
| 15                    | فطرت اور تربیت      | ·         |
| 19                    |                     |           |
| 21                    | ابن اڅير کا ټول     |           |
| 24                    | ابن عباسٌ كا قول    |           |
| 26                    |                     |           |
| 28                    | فطرت ٔ صبغه ' حنیف  |           |
| 33                    | حنيف كامفهوم        | :         |
| ت                     |                     |           |
| 35                    |                     | 1         |
| 37                    | غريزهفريزه          |           |
| 40                    | فطرت                |           |
| فتاہے؟''فطری جبلتیں'' | كياانسان فطريات ركم |           |
| 46                    | انسانی فطرت         | باب دوئم: |
| 52 <i></i>            |                     |           |
| ياني نطرت             |                     |           |

| 55  | افلاطون كانظريه              |     |
|-----|------------------------------|-----|
|     | اسلامی حکماء کا نظریه        |     |
| 58  | قرآن كانكة نظر               |     |
| 63  | منكرين كانظرىياوراس كانتيجه  |     |
| 69  | خوابشات متعلق انساني فطرت    |     |
| 75  | ب سوئم: مقدس رجحانات         | بإر |
| 80  | انسائی خصوصیات               |     |
| 84  | محسوی فطریات                 |     |
| 84  | ا- حقیقت کی تلاش             |     |
|     | ۲۔ نیکی ونضیات کی طرف رجحان  |     |
|     | ۳۔ حسن و جمال کی طرف رجحان   |     |
| 93  | ۳۰ تخلیق اور ایجاد کار جحان  |     |
| 96  | ۵_ عشق وعبادت                |     |
|     | ب چهارم: عشق اور برستش       | بار |
| 102 | حقیقت عشق کے بارے میں نظریات | . • |
|     | عاشق كالمعشوق مين فنا هوجانا |     |
| 116 | جرات مندادر غير جرات مندحتي  | ٠.  |
| 118 | عثشے کے اقوال                |     |
| 120 | كافى سے ايك حديث             | *   |

| مولاناروم کی ایک مثال                                     |                       |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------|
| روحانی عشق                                                | إب پنجم:              |
| عشق روحانی کے حقیقت کے باڑے میں کچھاور                    |                       |
| عشق عرفاء کی نظر میں                                      |                       |
| كيااناني اقدار منغيرين؟                                   |                       |
| دُاكْرُ مِشْتر ودى كانظرىياوراس كاتجريد                   |                       |
| انياني "أصالتون" كاارتقاء "انساني اقدار كاارتقاء". 147    | بابشثم:               |
| عشف اورسا كستول ك نظريات كالقابل                          | ·                     |
| انسانی اصالتوں کے ارتقاء کامفہوم                          | •                     |
| انیانی معاشرے کے ارتقاء کی اقسام                          | •                     |
| ٢_ معاشرتی و هانچ كے باہمی روابط ميں ارتقاء               |                       |
| ٣- انسانيت مين تكامل (ارتقاء)                             |                       |
| ماركسزم اورانساني معاشرے كاانسانيت ميں تكامل (ارتقاء) 160 |                       |
| ا مگیزس فینشلزم ( نظریه وجودیت) اور انسانیت اصالتیں 162   |                       |
| مٰدہب کی اساس (نقطہ آغاز) اور سرچشمہ 171                  | باب مفتم:             |
| خود برگانگی اورخود فراموثی                                |                       |
| مولانارو كاخيال                                           |                       |
| فورياخ كى نظريين دين كا نقطه آغاز                         |                       |
| نظرية فريباخ برتنقيد                                      | sali e u tena i e i e |

| اً سُبُ كانتُ اوراسپنسر كانظريهِ                        |           |
|---------------------------------------------------------|-----------|
| رسل کا نظریہ: وین کمزوری اور خوف کا متیجہ ہے            | ··        |
| تشخقيق وتنقيد                                           |           |
| قرآن اور معرفت خدا                                      |           |
| دین فطری ہے                                             | باب مشتم: |
| مار کسزم اور پیدائش دین                                 |           |
| مار کسزم کے نظریے کا تنقیدنی جائزہ                      | ·         |
| قرآن عليم كے بقول 212                                   |           |
| كياوين جهالت كى پيداوار بي؟                             |           |
| ویل ڈیورنٹ کی رائے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |           |
| دین کے نقطہ آغاز کے بارے میں ڈورکہیم کے نظریے           | بابنم     |
| كا جائزه                                                | • .       |
| مركب اعتباري اور مركب حقيقي                             |           |
| انبانی معاشرے کی ترکیب کی نوعیت                         |           |
| دین کی پیدائش کا سرچشمہ ڈورکہیم کی نظریس                |           |
| وُور جميم كِي نظرية كالتقيدي جائزه                      |           |
| الساق اما ، حودی ، کس کے می مدارج ہیں                   |           |
| قرآن كانظريه                                            |           |
| دین کی پیدائش کے بارے میں قرآنی نظریہ 244               | باب وجمم: |

# عرضِ ناشر

"فطرت" آیت الله مرتضی مطبری کی ایک شہرت یافتہ کتاب ہے اس كتاب كا انداز تحرير دوسرى كتابول سن بالكل مختلف سبخ صاف وشفاف جمك رواں دواں عبارت میکشش لفظوں کا چناؤ پھرمطالب کی ہمہ گیریت اور مقاصد کی جامعیت نے کتاب کے حسن کو جار جاند لگا دیتے ہیں۔ آیۃ الله مطہری نے کا کنات کی آ فرینش اور انسان اور دیگر مخلوقات کے مقصد تخلیق کو بہت ہی ساوہ اور آسان لفظوں میں بیان کیا ہے حالا ککہ شہید مطہری آیک بہت بڑے فلفی فقہ و حدیث کے ماہر عالم دین تھے انہوں نے کتاب لکھتے وقت عام لوگوں بالخصوص طلبہ کی تربیتی سوچ کوبھی اینے سامنے رکھا ہے۔ علامہ صاحب نے منفی اقدار کو انسانیت کاسب سے بروار ممن قرار دیا ہے قرآن وحدیث کی روشنی میں جہالت و ظلم كي سخت الفاظ ميں مذمت كي پھر سيجھي بتايا كدالله تعالى كي تمام مخلوق ايني ايني جگه بر درست اور برگل ہے مکسی کا خوبصورت یا برصورت ہونا فطری حسن بر اثر انداز مہیں ہوتا ' کیونکہ خلاق لم بزل نے کوئی نہ کوئی خوبی ہرانسان کوعطا کر دی ے گویا جو جو چیز یا جو جونعت جس جس کے جصے میں آئی تھی وہ اس کو یوری امانت وحفاظت کے ساتھ مل گئی۔ کتنا خوبصورت توازن قائم کیا ہے مالک کا کنات نے؟ اسلام میں علم و دانائی کی بہت زیادہ تعریف کی گئی ہے انہوں نے لکھا ہے کہ انسان علم ودانائی کا طالب صرف اس لئے نہیں ہے کدوہ اسے فطرت برغلبہ وسیتے

ہیں اور اس کی مادی زندگی میں اس کونفع پہنچاتے ہیں' بلکہ اس کے اندر حقیقت اور تحقیق کی فطری جہو موجود ہے علم بہتر زندگی بسر کرنے اور اینے فرائض بہتر طریقے سے انجام دینے کا ذریعہ ہونے کے ساتھ ساتھ ذاتی طور پر انبان کو مطلوب ہے۔ پھر کہا ہے کہ انسانی روح کی یائیدار اور قدیم ترین تجلیوں اور اصلی ترین پہلوؤں میں سے ایک دعا اور عبادت کا احساس ہے دوسر کے تفظوں میں دعا ایک ایبا زندہ عمل ہے جس کے ذریعے ہاری چھوٹی شخصیت اپنی حیثیت کوزندگی ك ايك بروے دوكل ميں ياليتى ہے۔ اسلام نے خود شناسى يرخصوصى توجه دى ہے كدانسان اينے آپ كو بېچانے اور اس عالم وجود ميں اينے مرتبہ كو سمجے جس كا مقصد سے کہ وہ خود شنائی کے ذریعے اپنے آپ کواس بلند مقام پر پہنچائے جس كا وہ الل ہے۔ اسلام جسم كى يرورش خفاظت كوضروري سجھتا ہے روح كى يرورش اور انسانی کردار کی تغیر و ترقی بھی حیات انسانی کے لئے لازی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کتاب میں پیغمبروں کی تشریف آوری اور آئمہ معصومین کے انداز تبلیغ پر بہترین انداز سے روشی ڈالی گئی ہے۔ دنیا وآخرت کا فلیفہ بھی آسان پیرایہ میں بیان کیا گیا ہے گویا آیة الله مطهری نے دریا کوکوزے میں بند کر دیا ہے کسی نے سے کہاہے کہ خوشبوتو وہ ہے جو دوہروں کواپنی طرف متوجہ کرے نہ کہ عطار کواس کی تعریف کرنی پڑے۔

آیة الله مطهری شهیدگی چند کتب ہم شائع کرنے کی سعادت حاصل کر پین زیر نظر کتاب کی اشاعت ہمارے لئے کسی بڑے اعزاز سے کم نہیں ہے۔ ہم اللہ نعالی کی رضا وخوشنودی اور اسلامی تعلیمات کے فروغ اور دین اللی

کی نشر واشاعت کے لئے کام کررہے ہیں جن احباب نے ٹیلی فون خط و کتابت کے ذریعے ہمارے ساتھ اپنی محبت و ہمدردی کا اظہار فرمایا ہے ان تمام دوستوں کے ذریعے ہمارے ساتھ اپنی محبت و ہمدردی کا اظہار فرمایا ہے ان تمام دوستوں کے لئے بے حدشکر یہ اور دعائے خیر!

ہماری دعا ہے رب العزت تمام امت مسلمہ کوعزت وسربلندی عطا فرمائے اور ہم سب کو ہرطرح کی آفات وبلیات سے محفوظ رکھے۔
(آمین ثم آمین)

دعا گو!

ر یاض حسین جعفری سر پرست اداره منهاج الصالحین کا ہور

# فطرى حسن

انسان کی فطرت میں یہ چیز داخل ہے کہ خموں اور دکھوں سے بیچنے کی ہر مکن کوشش کرتا ہے اور خوشیوں مسرتوں اور آ سائٹوں کی تلاش میں رہتا ہے لیکن ایسا بھی نہیں ہوتا کہ وہ ہمیشہ شاد مائی و رحمت سے ہمکنار رہے اور رنج والم سے بکسر محفوظ! یہ اور بات ہے کہ وہ عیش ومسرت کی ہی تمنا کرتا ہے یہ جانے ہوئے بھی کہ اس کی زندگی شاد مائی وغم اور راحت والم سے عبارت ہے۔ سطح پر موجوں کا اضطراب پہم جس طرح روایتی دریا کا پیتہ دیتا ہے اسی طرح زندگی کے دکھ سلسل حیات کی غمازی کرتے ہیں دکھ کے بعد سکوئ سکو کے بعد دکھ کا آ نا فطری امر ہے۔ ستراط کا مقولہ ہے کہ ہر راحت کے بعد الم اور ہرالم کے بعد سکون ہے امر ہے۔ ستراط کا مقولہ ہے کہ ہر راحت کے بعد الم اور ہرالم کے بعد سکون ہے جہاں دکھ یہ دھوپ چھاؤں زندگی کے گھر آ نگن میں آ کھ مچولی کھیلتی رہتی ہیں وہاں بھی نغمہ شادی گونجنا ہے اور بھی نوحہ م بلند ہوتا ہے۔ غالم نے کیا اچھا شعر کہا

اک ہنگاہے پہ موقوف ہے گھر کی رونق نوجہ غم سہی نغمہ شادی نہاسی

ایک بورپی مفکر کا کہنا ہے کہ دکھ ہمارے لئے صبر واستقلال نفسیاتی جذبات عقل و ہمدردی اور ایمان کے تخف لے کرآتا ہے اگر ال تحفیل سے منہ پھیرلیں تو ہم کو یز دلی کروری مایوی کا انعام خواہ مخواہ ل جاتا ہے۔ لانگ فیلو کا

قول ہے اس دکھ سے بڑھ کر کوئی دکھ نہیں جو انسان پر کھل سکے۔ مرزا غالب کا ایک شعر یاد آیا کیا خوب بات کہی انہوں نے۔ بانٹ لے کوئی کسی کا درد یہ ممکن نہیں بارغم دینا ہے اٹھواتے نہیں مزدور سے

ایک اورمفکر کا قول ہے کہ پوری طرح کسی کا دکھ کوئی نہیں بانٹ سکتا' کیونکہ ہر دکھ کی تہہ میں اس شخص کے ذاتی راز ہوتے ہیں۔ ایک اور دانشور ایٹا اظہار خیال ان الفاظ میں کرتا ہے وکھ میں انسان خدا کے نز دیک ہو جاتا ہے وکھ كى شدت ميں خدا ياد آتا ہے بي بھى ايك حقيقت ہے۔ ايك حكيم نے كہا اگر صرف سکھ کواپنالیا جائے تو د کھ خود بخو و چلا جاتا ہے۔ ایک دانشور کا مقولہ ہے اگر ہم سکون وآ سائش سے زندگی بسر کرنا جائتے ہیں تو ہمیں دوستوں سے مخلصانہ اور د شمنوں سے عفو و درگزر کا روبیرا ختیار کرنا جا ہے۔ ماؤن کا مقولہ ہے زندگی میں دکھ اور بے اطمینانی کی وجہ یہ ہے کہ ہم بھی اینے حال سے مطمئن نہیں ہوتے 'زندگی کی معمولی باتوں اور نادر موقعوں کے منتظر رہتے ہیں' جوابک کر شھے کی طرح ہمیں مسرت سے دوجار کردیں انہی کل جھوٹی امیدوں پر ہم آج کاسکھ کھودیتے ہیں۔ كسى دانشوركا كمنائ سكى حاصل كرنے كا طريقہ بديے كه دوسرول كوسكى پنجاؤي ایک اور دانش مند کا نظریہ ہے کہ جس نے اپنی طاقت کو پیچان لیا تو سمجھ لو کہ اس کے دکھ ختم ہو گئے۔ ایک اور دانش مند کا مقولہ ہے زندگی کا سب سے بڑا یقین ہیہ ہے کہ گوئی ہم سے بیار کرتا ہے اور ایک مقولہ ہے سکھ باہر سے ملنے والی چزنہیں ے بلکہ وہ ہمارے اندر موجود ہے لیکن غرور چھوڑے بغیر اسے نہیں پایا جا سکتا'

لہذا انسانی عظمت کے نکھار کے لئے صبر وقل کی اشد ضرورت ہے جو محص مصائب کے وقت صبر کا مظاہرہ کرتا ہے اور خدا کی رضا پر راضی رہتا ہے تو وہ بھی شکست و ریخت سے دوجار نہیں ہوسکتا ' جب تشکیم و رضا کا جذبہ کسی قلب و ذہن میں جاگزین ہوجائے تو پھر غموں سے غم نہیں آتا اور خوشیوں سے خوشی نہیں آتی۔

یہ تو تھیں ادھر ادھر کی باتیں' لیکن جس فطرت کے پوشیدہ اور سرسبر
رازوں کو آیۃ اللہ شہید مرتضٰی مطہریؓ نے ظاہر کیا ہے کہ ان کی دنیا ہی کچھ اور
ہے۔اس کتاب میں جناب مطہریؓ نے قرآن وحدیث کی روشیٰ میں بھر پور دلائل
دیتے ہوئے''فطرت' کے پرشش اور خوبصورت چہرے کو اس طرح عیاں کر دیا
ہے کہ اس کو پڑھتے ہی قلب و ذہن کی دنیا جگمگا اٹھتی ہے۔

برادر علامدریاض حسین جعفری نے عبارت کو آسان اور عام فہم بنانے کے لئاظ سے ترجمے کا پورا پورا پورا تا اکر دیا ہے۔ موصوف اس کتاب کے مترجم بھی بیں اور ناشر بھی۔ ندہبی و دینی خدمت کے حوالے سے مولا نا جعفری صاحب اور ان کا موقر ادارہ کی تمام تر کوششیں قابل ستائش بین دعا ہے رب العزت ان کو آباد وشادر کے علم وعمل کی بیخوبصورت کہکشاں سدا جگرگاتی رہے۔ (آمین)

دعا كو!

عابدعسكرى فاضلقم

باب اول فطرت کے معنی

ARTON TO THE SECOND OF THE SECOND

ہارا موضوع بحث "فطرت" ہے۔ فطرت بحث ایک لحاظ سے فلسفیانہ بحث سے وفلے کے اہم موضوعات تین ہیں:

ا خدا ۲ کا نکات سے انسان

ہاری یہ بحث انسان سے متعلق ہے ایک لحاظ سے یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ انسان اور خدا سے متعلق ہے۔ موضوع کے ایک طرف انسان ہے اور دوسری طرف خدا ہے اسلامی ما خذیعتی قرآن وسنت میں فطرت کا بہت ذکر ملتا ہے۔ اس ضمن میں میں نے پہلے سے پچھ یا دداشتیں مرتب کر رکھی ہیں کہ جن کے بارے میں اس نشست میں گفتگو ہوگی کہ کیا قرآن انسان کے لئے فطرت کا قائل ہے؟ انسان کے بارے میں ایک خاص فکتہ نظر ہے۔ لفظ فطرت سے کیا مراد ہے؟ کیا قرآن سے پہلے کی نے انسان کے بارے میں یہ لفظ استعال کیا ہے؟ یا قرآن سے پہلوؤں میں سے ایک ہے جن کا قرآن نے ہی پہلی مرتبہ انسان کے متعلق ذکر کیا ہے؟ بظاہر قرآن سے پہلے اس لفظ کے استعال کی کوئی مثال موجود متعلق ذکر کیا ہے؟ بظاہر قرآن نے ہی پہلی مرتبہ انسان کے لئے استعال کی کوئی مثال موجود متبین ہے چن کا قرآن کے لئے استعال کی کوئی مثال موجود متبین ہے۔ بیا بھر میں ذکر ہوگا۔

پہلے ہمیں لفظ فطرت کے لغوی پہلوکا جائزہ لینا چاہئے اور گہری نظر سے
ویکھنا چاہئے کہ اس کی لغوی بنیاد کیا ہے۔ دوسرا مسکہ جس کے بارے میں ہمیں
اس مقام پر گفتگو کرنا چاہئے وہ یہ ہے کہ کیا انسان اصولی طور پر فطریات کے ایک
سلسلے کا حامل ہے یا نہیں؟ یا یہ کہ کیا انہان ہرتم کی فطرت سے عاری ہے؟ البتہ
فطریات کی تعریف اس کے بعد بیان کریں گے۔

ہماری تیسری بحث بالخصوص دین کے بارے میں ہوگی کہ کیا دین فطری ہے یا نہیں؟ قرآن نے واضح طور پر بیان کیا ہے کہ دین فطری ہے۔ ہمیں انسان اور دین کے بارے میں ایک علمی بحث کرنا چاہئے اور دیکھنا چاہئے کہ کیا دین بنیادی طور پر فطری ہے یا نہیں؟ قرآن نے واضح طور پر فرمایا ہے کہ دین دین فطرت ہے۔ ہمیں انسان اور دین کے بارے میں ایک علمی بحث کرنا ہے اور دیکھنا ہے کہ دین بنیادی طور پر فطری ہے یا نہیں۔

### فطرت اورتربيت

البتہ اس مسلے کے بہت سے پہلو مختف حوالوں سے وجود میں آتے ہیں'
ان میں سے ایک تعلیم و تربیت کا پہلو ہے' جواز خود ایک وسیع بحث کا حامل ہے۔
اس حوالے سے گفتگو یہ ہے کہ اگر انسان فطریات کے ایک سلسلے کا حامل ہے تو پھر
اس کی تربیت قطعی طور پر انہیں فطریات کو پیش نظر رکھتے ہوئے کی جانی چاہئے اور
جولفظ فطرت استعال کیا جاتا ہے' چاہے شعوری طور پر یا لاشعوری طور پر اس کی
بنیاد یہی ہے' کیونکہ تربیت کے معنی ہیں' پروان چڑھانا اور پرورش کرنا اور بیاس
بنیاد پر ہے کہ انسان کے اندر صلاحیتوں کے ایک سلسلے کو جسے آج کی زبان میں
امتیازی خصوصیات کہا جاتا ہے' تسلیم کرلیا جائے۔

تربیت اور صنعت بین بیفرق ہے کہ صنعت میں کئی '' مادی'' چیز کو وجود میں لایا جاتا ہے لینی انسان کا ابتداء میں ایک مطمع نظر ہوتا ہے اس کے بعد وہ اپنے مقاصد کے حصول کے لئے مختلف چیزوں سے کام لیتا ہے جبکہ آن چیزوں کی اصل ماہیت سے اسے کوئی غرض نہیں ہوتی اسے اپنے مقصد کے حصول کے لئے مختلف ساز وسامان کی شکل وصورت کو بگاڑنے یا سنوار نے سے کوئی غرض نہیں ہوتی اسے مقصد کے حصول سے غرض ہوتی ہے۔

ایک بڑھی یا ایک معمار جس کا کام ایک طرح کی ساخت یا تعمیر ہے جو
اس کا کام ہونا چاہئے اسے اس سے مطلب نہیں کہ لکڑی کو ہا سے سنت وغیرہ اپی
ذات اور ماہیت کے لحاظ سے پروان چڑھتے ہیں اور کمال پاتے ہیں یا ناقص ہو
جاتے ہیں بلکہ اصولی طور پر بھی تو ضروری ہو جاتا ہے کہ وہ اس ساز و سامان کو
شکل وصورت کو ناقص اور تبدیل کرے تا کہ اپنے مقصد کو حاصل کر سکے۔ لیکن
ایک مالی اگر چہ اس کا اپنا ایک مطمع نظر برف اور فائدہ ہوتا ہے کین اس کے کام
کی بنیاد ہے کہ وہ پھول یا پودے کو فطری اور قدرتی تقاضوں کے مطابق پروان
جڑھائے اور ایک لحاظ سے وہ پھول اور پودے کے قدرتی تقاضوں کو نظر میں
رکھتے ہوئے انہیں بروان چڑھاتا ہے۔

میں نے بیمثال پہلے بھی دی تھی کہ بھی انسان کسی مینڈ سے کواس کے ذاتی حوالے سے دیکھا ہے ذاتی حوالے سے دیکھا ہے اگر مینڈ سے کواس کے ذاتی حوالے سے دیکھا جائے تو کیا مینڈ سے کے مفاد میں اگر مینڈ سے کواس کے ذاتی حوالے سے دیکھا جائے؟ ہرگز نہیں کیونکہ ہم اس عمل سے ایک ہے کہ اسے جنسی طور پر ناقص کر دیا جائے؟ ہرگز نہیں کیونکہ ہم اس عمل سے ایک طرف اسے اذبت دیتے ہیں اور دوسری طرف ہم اسے جنسی لحاظ سے ناقص کر دیتے ہیں۔ اس طرح ہم اسے اس کے ایک اہم قدرتی عضو سے جو کہ اس کے ایک اہم قدرتی عضو سے جو کہ اس کے کمال اور ارتقاء کا باعث ہے سے محروم کر دیتے ہیں اس لحاظ سے یہاں پر ہم

اسے ایک چیز کے طور پر سیمے ہیں۔ ہمیں اس سے مطلب نہیں ہوتا کہ اس ممل سے مینڈھا کائل ہوتا ہے یا ناقص۔ بیں چاہتا ہوں کہ یہ فربہ اور موٹا تازہ ہو جائے اور اس کا گوشت زیادہ ہو جائے اس لئے ضروری ہے کہ میں اسے جنسی طور پر ناقص کر دوں تا کہ اس کی توجہ بھیڑ کی طرف نہ جائے اور وہ صرف کھانے اور چرنے کی طرف ہی توجہ رکھے اس طرح وہ زیادہ کھائے گا اور زیادہ فربہ اور موٹا ہو گا' نیتجناً اس کا گوشت بھی زیادہ ہو جائے گا اور جب ہم اس کو ذرج کریں گے تو ہمیں اس کا زیادہ گوشت میسر آ سکے گا۔

انبانوں کا مسلہ بھی ایسے ہی ہے انسانوں کی تغییر دوطرح ہے کی جاسکتی

7

ایک تو ایوں کہ جس طرح چیزوں کی تغییر کی جاتی ہے لیعنی جو تغییر کرنے والا ہے وہ فقط اپنے ہی مقصد کو پیش نظر رکھے اور کسی شے کو الیا بنا دے کہ اس کا مقصد حاصل ہو والے کے چاہے اس کا میہ مقصد چیزوں کو ناقص کرنے سے حاصل ہوتا ہو یا کامل کرنے سے -

جولوگ اجتماعیت کے قائل ہیں (لینی فرد کی نفی کر کے معاشرے ہی کو اصل سجھنا اور انفرادی کمال کو اہمیت نہ دینا) جیسے اشتراکی نظام کہ جو بذات خود ایک خاص طبقے (حکمران طبقے) کی حاکمیت پر کمل ہوتا ہے وہ چاہتے ہیں کہ انسانوں کی تغییر یوں کریں کہ حکمران طبقے کا مقصد بہتر طور پر حاصل ہویا ان کے بقول معاشرے کے لئے مفید ہو۔ اس کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گئے کہ آیا فرد کے کمال اور معاشرے کے کمال میں کوئی تعناد ہے یا نہیں؟ اور کیا

بہت سے مسائل میں معاشر ہے کو کمال تک پہنچانے کے لئے ہم فرد کو ناقص کرنے برجبور ہیں مانہیں؟

کہا جاتا ہے کہ ہمیں معاشرے کے لئے فلاں فلاں افراد کی ضرورت ہے' مثال کے طور پر کہتے ہیں کہ معاشرے کونظم وضیط کے سو فیصد بابند ساہیوں کی ضرورت ہے جو اوپر سے آنے والے تھم کی بلاحیل و حجت تعمیل کریں اور اپنے سالار کے حکم کے علاوہ کسی چیز کے بارے میں غور وفکر نہ کریں۔ جنانچہ اگر کوئی انسان اینے ذاتی ارادے اور عقل کو کام میں لاتا ہے کینی عقل وفکر کے اعتبار سے آ زاد ہے اور سوچتا ہے کہ میں فلاں کام کیوں کروں یا وہ انسان جذبات کا حال ہے تو پھر ایبا فرد ان کے نز دیک کسی کام کانہیں اور ان کے بقول معاشرے کے لئے بے کار ہے۔ان کے مطابق معاشرے کے لئے وہی لوگ کارآ مد بس جولکر اورجذبه سے عاری مول وہ چاہتے ہیں کہ سابی ایسا مو کہ بیاسے ایک بم دیں اور کہیں کہ جاؤ فلال شہر برگرا آؤ اور وہ بیرنہ سویے کہ وہاں کےعوام کا کیا قصور ہے؟ اور میں ان بربم کیوں گراؤں؟ وہ بینہ سویے کہ آخراس شہر میں جومرد ہیں' عورتیں ہیں' بوڑھے ہیں' جوان ہیں یا بیچے ہیں' وہ بے گناہ ہیں یا قصوروار۔ اس بارے میں اسے نہ سوچنا جاہے' نہ ذرہ بھر محسوں کرنا جاہئے بالکل ایسے ہی جیسے مینڈھے کی تناسلی صلاحیت کوختم کر دیتے ہیں تا کہ وہ خوب چرے اور خوب موٹا تازه ہو۔ بیلوگ انسانی جذبوں اور احساسات کوختم کر دیتے ہیں اور اس میں درندگی کی کیفیت پیدا کر دیتے ہیں' اس طرح فکری حریت اور استقلال کو بوری طرح اس سے چھین لیتے ہیں اور اس صورت میں بیرانسان ان کے لئے کارآ مد ہو جاتا ہے کیکن بیرسب مچھ''تربیت' کے حقیقی مفہوم کی بنیاد پرنہیں ہوتا۔ تربیت

کے معنی انسان کی حقیقی صلاحیتوں کو پروان چڑھانا ہے اگر وہ عقل وفکر کی صلاحیت رکھتا ہے اور اس کے ذہن میں چون و چرا ابھرتے ہیں تو پھر چاہئے کہ ان کی بھی پرورش کی جائے نہ کہ اس کی ان صلاحیتوں کوختم کر دیا جائے اگر اس کے اندر انسانی جذبہ مثال کے طور پر رحم کا جذبہ موجود ہوتو چاہئے کہ اسے پروان چڑھایا جائے تاہم ان چیزوں کی بھی افراط و تفریط کے حوالے ہی سے حدود مقرر ہیں۔ یہ بات اس لئے بیان کی گئی ہے کہ مسئلہ فطرت کا تربیت سے بہت قریبی رشتہ ہے بھی بارے میں ہم جدا گانہ گفتگو کریں گے۔

دور حاضر کے انسانی فلسفوں میں اور معاشرہ شنای کے علوم میں تاریخ

کے ارتقاء کے مسئلہ کو بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے اگر ہم فطرت کے قائل ہوں تو
تاریخ کے ارتقاء کے ایک خاص اعتبار سے توجیبہ کریں گے اور اگر ہم فطرت کے
قائل نہ ہول جیسا کہ دور حاضر میں بہت سے مکاتب فکر انسان کے لئے کسی
فطرت کی مجموعی طور پرنفی کرتے ہیں تو اس صورت میں تاریخ کے ارتقاء کی توجیبہ
ضمی اور طرح سے کریں گے۔ان تمام امور پرتفصیلی بحثیں ہیں جن کی جانب ہم
نے اجمالی طور پراشارہ کیا ہے۔

## لفظ فطرت كالغوى مفهوم

اب ہم پہلے مسلے سے بات شروع کرتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ لفظ مورت کہ جو قرآن میں آیا ہے اس سے کیا مراد ہے؟ دفطرت کہ جو قرآن میں آیا ہے اس سے کیا مراد ہے؟ ارشاد خداوندی ہے: فطرة الله التي فطر الناس عليها (رون ٢٠٠)

ماده''فيطر" (فيطر في طرر) قرآن مين متعدد باراستعال بوا بي ميمين ''فطر هن"(انباء ۵۲)

مجمی "فاطر السموات و الارض"(انعام۱۱) اور دیگر پانچ آیات. مجمی "انفطرت" (انفطارا) اور مجمی "منفط به (مزل ۱۸)

ہرمقام پر اسی لفظ کے معنی ہیں ابداع اور خلق بلکہ خلق بھی ابداع کے معنی ہیں ابداع اور خلق بلکہ خلق بھی ابداع کے معنی میں ہی ہے۔ ابداع کے معنی کسی سابقہ نمونے کو پیش نظر رکھے بغیر بیدا کرنے کے ہیں۔ لفظ "فطرة" اس صینے میں لیعنی بروزن "فعلة" صرف ایک آیت میں کے ہیں اور دین کے بارے میں ہے جس کے مطابق دین "فطرة اللّه" ہے۔

فأقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله (رم ٢٠٠)

اس آیت کی تشریح ہم بعد میں عرض کریں گے۔ جولوگ عربی زبان سے آشنا ہیں وہ جانتے ہیں کہ "ف علة" کا وزن نوعیت اور کیفیت پر دلالت کرتا ہے۔ "جلسة" یعنی بیٹھنے کا خاص انداز جیسے "جلست جلسة زید" یعنی میں زید کے انداز میں بیٹھا کیعنی جیسے زید بیٹھتا ہے میں آیسے جلسة زید" یعنی میں زید کے انداز میں بیٹھا کیعنی جیسے زید بیٹھتا ہے میں آیسے بیٹھا۔ ابن مالک نے الفید میں کہا ہے:

و فعلة لمرة كجلسة و فعلة لهبية كجلسة

جیدا کہ ہم کہ چکے ہیں کہ قرآن میں لفظ ''فطرت' انسان اور دین کے ساتھ اس کے رابطے کے بارے میں آیا ہے۔ ''فیطر۔ قالبلہ التی فطر الناس علیہ ا" یعنی وہ خاص خلقت کہ جو ہم نے انسان کو دی ' یعنی انسان ایک خاص انداز سے پیدا ہوا ہے۔ یہ جو آج کل کہا جاتا ہے کہ ''انسانی امتیازات' تو اس سے فطرت کامفہوم نکاتا ہے اور یہ اس صورت میں ہے کہ جب ہم انسان کی اصل خلقت میں کچھ امتیازات اور خصوصیات کے قائل ہوں' یعنی فطرت انسان کے معنی موسے خلقت و آفریش کے اعتبار سے انسان کے اعتبار سے اعتبار سے انسان کے اعتب

### ابن اثير كاقول

صدیث کی لغات کے بارے میں گھی جانے والی معتبر کتب میں ایک کتاب ابن اثیر کی ''النہائی'' ہے جو معروف ہے۔ ہم چونکہ معتبر مدارک سے ثبوت پیش کرنا چاہتے ہیں' اس لئے اس کتاب کا بھی خوالہ پیش کرتے ہیں' جیسے لغات قرآن کے لئے ''راغب' کی کتاب ''مفردات' نہایت عمدہ ہے' کیونکہ راغب نے قرآنی الفاظ کے بنیادی معانی کا اچھی طرح تجزیہ کیا ہے۔ یہی کام راغب نے قرآنی الفاظ کے بنیادی معانی کا اچھی طرح تجزیہ کیا ہے۔ یہی کام این اثیر نے صدیث کی لغات کے لئے انجام دیا ہے۔ ''النہائی' میں ابن اثیر نے اس معروف حدیث کی لغات کے لئے انجام دیا ہے۔ ''النہائی' میں ابن اثیر نے اس معروف حدیث کی لؤات کے لئے انجام دیا ہے۔ ''النہائی' میں ابن اثیر نے اس معروف حدیث کی ذکر کیا ہے:

ا۔ دو تین بھائی ہیں کہ جن میں سے ہرایک کو ابن اثیر کہا جاتا ہے اور تینوں ہی اسلام کے محقق علاء میں سے ہیں۔ ہیں۔ایک کا لقب '' عزالدین'' ہے دوسرے کا ججة الدین'' ہے اور تیسرے کا حسار الدین ہے۔

#### كل مولود يولد على الفطرة (١)

''ہر مولود فطرت اسلام پر بیدا ہوتا ہے لیکن اس کے والدین (بیرونی عوامل) اسے منحرف کر کے یہودی عیسائی یا ہم تش پرست بنا دیتے ہیں۔''

اس حدیث کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گے۔ ابن اخیر نے بیر عدیث کریں گے۔ ابن اخیر نے بیر حدیث نقل کر کے لفظ ''فطرت' کے معنی یوں بیان کے ہیں کہ السف طرو: الابت داء والاحت واع (فطور) لینی ابتداء واختر اع لیمی خلقت ابتدائی کہ جے ایجاد بھی کہتے ہیں' اس سے مرادالی خلقت جس میں کسی کی تقلید نہ کی گئی ہو۔ اللہ کا کام فطر ہے' اختر اع لیکن انسان کا کام عموماً تقلید ہے' یہاں تک کہ انسان جو ایجاد بھی کرتا ہے' اس میں بھی تقلید کے عناصر موجود ہوتے ہیں۔

انسان عالم طبیعی کی تقلید کرتا ہے کینی عالم طبیعی پہلے سے موجود ہے اور انسان اسے نمونہ قرار دے کر اس کی بنیاد پر تضویر بناتا ہے مناعی کرتا ہے مجسمہ سازی کرتا ہے انسان کبھی ایجاد و اختراع بھی کرتا ہے اور ایجاد و اختراع کی صلاحیت رکھتا ہے کیکن انسانی ایجاد واختراع کا اصل سرچشمہ عالم طبیعی ہی ہے اور اس سے وہ رہنمائی حاصل کرتا ہے۔معارف اسلامی میں اس بات پر بہت زور دیا گیا ہے نہج البلاغہ اور دیگر اسلامی کتب میں اس سلیلے میں بہت پھے موجود ہے اور گیا ہے نہج البلاغہ اور دیگر اسلامی کتب میں اس سلیلے میں بہت پھے موجود ہے اور

ا۔ صحیح بخاری کتاب البحتائز ابواب ۸۰ اور ۹۳ ''کائل التواریخ'' اور اسدالغابہ' عز الدین کی کتابیں ہیں۔ ''جامع الاصول'' اور''النبائی' ججہ الدین کی ہیں۔ النہائیہ بہت عمدہ اور دیش کتاب ہے اس میں احادیث میں استعمال مونے والے الفاظ کی تو جُید چیش کی گئی ہے۔

لازمی طور پر ایسا ہی ہے۔ البتہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کام کے لئے کسی کی صناعی کی تقلید نہیں کی کیونکہ جو کچھ ہے اس کا بنایا ہوا ہے۔ اس کی صناعی سے کوئی چیز مقدم نہیں ہے کہذا لفظ فطر ابتداء اور اختر اع کے مساوی ہے لیعنی ایساعمل کہ جس میں کسی اور کی تقلید نہ کی گئی ہو۔ ابن اشیر اس کے بعد کھتے ہیں:

#### والفطرة الحاله منه كالجلسه والركبة

فطرت اليمنى خلقت كى ايك خاص حالت اور ايك خاص نوعيت كمعنى موت بير الله خاص نوعيت كمعنى موت بير الله بيل الله ميل كر ربا مول كه جب بهم بعد ميل وضاحت كريں كئ تو جميل معلوم موگا كه ميه معنى ان كلمات كے لئے ان كے مفہوم كى بناء پر بيل اور يه كه الل سيح لغوى مفہوم كونها يت معتبر الل لغت نے بہت پہلے بيان كيا ہے)۔

#### وه مزيد لکھتے ہيں:

والمعنى انه يولد على نوع من الجبله والطبع المتهيى لقبول الدين فلو ترك عليها لا ستمر على لزومها

'دلینی انسان ایک خاص طرح کی سرشت اور طبیعت کے ساتھ پیدا گیا گیا ہے' اس طرح سے کہ وہ دین کو قبول کرنے کی قابلیت رکھتا ہے اور اگر اسے اس کے حال پر اور طبیعت پر چھوڑ دیا جائے تو وہ اسی راستے کا انتخاب کرے گا' بشرطیکہ پیرونی اور خارجی طور پر متاثر کرنے والے عوامل اسے اس

رائے سے نہ بھٹکا دیں۔''

اس کے بعد ابن اثیر کہتے ہیں کہ حدیث میں فطرت کا لفظ کی بار آیا ہے۔ مثال کے طور پر پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ایک حدیث کہ جس کا ابتدائی حصہ ابن اثیر نے نہیں لکھا'یوں بیان ہواہے:

على غير فطرة محمد لين على غير دين محمد

مقصد ریہ ہے کہ اس مقام پر لفظ دین کے بجائے" فطرت ' کا لفظ آیا ہے۔ اس طرح ابن اثیر نے حضرت علی سے فقل کیا ہے:

و جبار القلوب على فطواتها

ابن اثير ڪيتے ہيں:

على فطراتها اى على خلقها (نبايدًا بن اثر طدم ص٠٥٥)

### ابن عباسٌ كا قول

ابن عبال سے ایک عجیب حدیث منقول ہے۔ اس حدیث کو میں اس امر کے لئے قرینہ سجھتا ہوں کہ فطرت کا لفظ ان الفاظ میں سے ہے جنہیں قرآن نے ہی تیملی مرتبہ استعمال کیا ہے۔ ابن عباس رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے چپازاد سے قریش سے اور صاحب علم وضل انسان سے وہ کوئی عجمی نہ سے کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ بین کہ عبی اور نشین بدو والحق فطرت کو پہلی باراس وقت ہم جما جب ایک مرتبہ میری ایک بادیہ نشین بدو اعرابی سے ملاقات ہوئی۔ (''اعرابی'' یعنی بادیہ نشین' قرآن عیں آنے والا لفظ اعراب اس معنی عین نہیں کہ جس میں آج ہم استعال کرتے ہیں۔ ہم لفظ اعراب کو عرب کی جمع کو ب ہے۔ کوعرب کی جمع کو ب ہے۔ اعراب اور اعرابی عام طور پر بادیہ نشینوں کو کہتے ہیں۔ یاور ہے کہ فاری زبان میں اعراب اور اعرابی عام طور پر بادیہ نشینوں کو کہتے ہیں۔ یاور ہے کہ فاری زبان میں آج کی کل لفظ اعراب عرب کی جمع کے لئے بولا جاتا ہے)۔

اوراس نے ایک مسلم میں اس لفظ کو استعال کیا۔ جب اس نے اس مسلم میں بیافظ استعال کیا تو مجھ پر آیت کامفہوم واضح ہوا۔

ابن عباس كالفاظ بول بين:

مناكبتت ادري منا فباطير السموات والأرض ختي

احتكم الى اعرابيان في بئر

یعنی قرآن میں آنے والے لفظ فاطر کو میں صحیح طور پرنہیں سمجھا تھا،
یہاں تک کہ دو بادیہ شین میرے پاس آ میں کہ جن کا پانی کے ایک کنوئیں کے
مسئلے پراختلاف تھا۔ ان میں سے ایک نے کہا"ان فیطر تھا"، وہ کہنا چاہ رہا تھ
کہ کنواں میرا ہے اور اس کی مراد یہ تھی کہ اسے شروع میں "میں نے کھودا ہے۔
کہ کنواں میرا ہے اور اس کی مراد یہ تھی کہ اسے شروع میں "میں نے کھودا ہے۔
(آپ جانے ہیں کہ جب کسی کنویں کو کھودا جاتا ہے تو ایک عرصے کے بعد اس

یانی دوباره حاصل کیا جاسکے)۔

وہ کہنا چاہ رہاتھا کہ میں اس کا پہلا مالک ہوں' یعنی میں نے اسے پہلے کھودا ہے۔ ابن عباس کہتے ہیں کہ میں اس کا پہلا مالک ہوں' یعنی میں'' فطرت' کے کیا معنی ہیں' یعنی انسان کی ایک ایس و فیصد ابتدائی خلقت کہ غیر انسان میں جس کی کوئی مثال نہیں' دیگر مواقع پر بھی عربی زبان میں جہاں'' فطر'' کا لفظ استعال ہوا ہے' وہاں بھی یہ ابتدائی ہونے اور سابقہ نہ رکھنے کا مفہوم رکھتا ہے۔ مثلاً عرب کہتے ہیں:

فطرناب البعير فطرا اذا شق اللحم وطلع

اون کے دانت جب نکلتے ہیں اور وہ پہلی بار گوشت کو چیر کر نمایاں ہوتے ہیں تو ابتداءاان کے نکلنے کو' فطر'' کے لفظ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

اسی طرح سے کسی جانور کے بپتان سے جو پہلا دودھ حاصل کیا جاتا تے اسے اسی اعتبار سے فطرہ کہتے ہیں (یعنی بولی یا تھیں)۔

راغب اصفهانی نے بھی اس لفظ کا ای طرح تجزید کیا ہے جیسے ''النہائے' میں ابن اثیر نے اس کو واضح کیا ہے' چونکہ اسے دوبارہ بیان کرنے سے تکرار ہوتی ہے' اس لئے اس کی جانب اشارہ کرنا ضروری نہیں ہے۔

# شيخ عباس فتن كى گفتگو

شخ عباس فی نے اپنی سفینہ البحار (شخ عباس فی کی بہترین مفید ترین مارے میں ہے اور اس کتاب میں م

انہوں نے مجلسی مرحوم کی کتاب'' بحار'' کی احادیث کولغوی اعتبار سے واضح کیا ہے۔ در حقیقت بیم مجلسی مرحوم کی ''بحار'' کی احادیث کی ایک فہرست ہے' اس کتاب میں انہوں نے کسی حد تک ابن اثیر کی پیروی کی ہے اس فرق کے ساتھ کہ ابن اثیر کی زیادہ توجہ لغت کی طرف ہے اور ان کی احادیث کی طرف) میں ابک اہم ماہر لغت''مطرزی'' ہے نقل کرتے ہیں کہ اس میں اس نے کہا ہے کہ فطرت لینی خلقت۔اس کے بعد' فوالی اللیالی'' سے بہ حدیث نقل کرتے ہیں:

كل مولوديولد على الفطرة

'' تعنی ہر مولود فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے۔''

اس کے بعد انہوں نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے ایک حدیث نقل كى ہے جس ميں آپ نے ايك مناسبت كے لحاظ سے لفظ و فطرة "استعال كيا ہے کیکن فطرت کے اس استعال سے ہٹ کر کہ جس میں ہم استعال کرتے ہیں۔ اني بصير كت بين كدايك ون مين حضرت امام جعفر صادق كي خدمت مين موجود تھا' اونٹ کا گوشت لایا گیا اور ہم نے کھایا' پھر دودھ لایا گیا' آپ نے اس تیں سے کچھنوش فرمایا اور مجھ سے کہا کہتم بھی پیئؤ میں نے بھی بیا۔ میں نے یو جھا:

"ایش" برکیا ہے؟

اس ميں ايك خاص متم كا مره تھا۔ آپ نے فرمايا" انھا الفيطرة" بي فُطرة ہے ( دودھ دویتے وقت اس کی جو جھاگ بن جاتی ہے وہ مراد ہے ) پھر بھی اس لفظ میں وہی ابتدائیت کا مفہوم ہی موجود ہے۔ اب ہم لفظ فطرت کی لغوی محث سے آ گے بڑھتے ہیں۔

### فطرت صبغه 'حنيف

قرآن حکیم میں تین الفاظ ایسے استعال ہوئے ہیں کہ قرآن نے دین کے معنی اور مفہوم کے لحاظ سے آئییں ہم معنی اور مفہوم کے لحاظ سے آئییں ہم معنی الفاظ کے طور پر استعال کیا ہے 'یعنی تین ایسے مختلف مفہوم ہیں کہ ان کا مصداق ایک ہے۔ ان میں سے ایک یہی لفظ" فطرت" ہے۔

فطرة الله التي فطر الناس عليها (روم ٣٠)

دوسرالفظ''صبغه'' ہے اور تیسرا'' حنیف' کیعنی دین کے لئے'' فطرۃ اللہ'' بھی کہا گیا ہے' صبغة اللہ'' بھی اور' للدین حنیفا'' بھی۔

اب ہم میجھ''صغه'' اور' صنیفا'' کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں۔قرآ ن میں ارشاد ہوتا ہے:

صبغة الله ومن احسن من الله صبغة(الِرّة ١٣٨)

"الله كارنگ اور الله كرنگ سى بهتر كيا ہے۔"

''صبغہ''،''فعلۃ''کے وزن پر ہے۔ یہ صبغہ اور صباغ کے مادہ سے ہے۔''صبغہ'' کے معنی ہیں رنگ کرنے والا ' ہے۔''صبغہ'' کے معنی ہیں رنگ کرنا اور''صباغ'' یعنی رنگ ریز یا رنگ کرنے والا ' صبغہ یعنی رنگ کرنے کی ایک فاص کیفیت' خاص طرح سے رنگنا''صبغۃ اللہ' یعنی وہ خاص رنگ جو اللہ نے کا نئات میں بھرا ہے' تینی الہی رنگ وین کے بارے میں کہا گیا ہے کہ بیہ الهی رنگ ہے' یہ وہ رنگ ہے کہ جسے وست قدرت نے کا نئات اور خلقت میں بھرا ہے' اس نے انسان کو اس رنگ میں ڈھالا ہے۔ مفسرین نے کہ جن میں راغب بھی شامل ہیں کہا ہے کہ قرآن میں یہ تعبیراس عسل تعمید کی طرف اشارہ ہے کہ جوعیسائی انجام دیا کرتے سے ( کہتے ہیں کہ پانی میں چونکہ وہ لوگ ''عیسائی'' عمودا نہلاتے سے اس لئے اسے مسل تعمید کہتے ہیں۔ بعض کتابوں میں ہے کہ مسل کے لئے پائی کا کوئی خاص رنگ مثلاً زردجیسا ہوتا تھا)۔ عیسائی عسل تعمید پراعتقادر کھتے سے اور آج بھی اسے انجام دیتے ہیں جب وہ کسی کوعیسائی بنانا چاہتے ہیں' بلکہ یہاں تک کہ عیسائیوں کے ہاں جب کوئی بیدا ہوتا ہے تو اسے عیسائی فرہب میں داخل کرنے کے لئے بی مسل دیتے ہیں' اور اس خرج سے اس پر عیسائیت کا رنگ چڑھاتے ہیں اور اس خرج سے مسیحیت کا رنگ چڑھاتے ہیں اور اس خرج سے مسیحیت کا رنگ دینا بچھتے ہیں۔ قرآن میں ارشاد ہوتا فرائی۔ خوائی۔ طرح سے مسیحیت کا رنگ دینا بچھتے ہیں۔ قرآن میں ارشاد ہوتا

,55

ے:

''رنگ تو وہ رنگ ہے کہ اللہ نے جو خلقت کے اندر جمرا ہے۔''

ایک آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

ما كان ابراهيم يهوديا ولا نصرانيا و لكن كان حنيفا مسلما(آلعران ٢٤)

''ابراہیم یہودی اور نصرانی نہیں تھے بلکہ وہ تو حنیف مسلمان منتھے''

قرآن کہتا ہے کہ انسان ایک فطرت کا حامل ہے اور وہ دین ہے اور دین جو اور دین جو اور دین ہی اسلام ایک حقیقت ہے آدم سے خاتم تک قرآن ادبیات کا

قائل نہیں ہے ایک دین کا قائل ہے یہی وجہ ہے کہ قرآن اور حدیث میں لفظ دین کی جمع استعال نہیں ہوئی کیونکہ دین فطرت ہے راستہ ہے انسان کی سرشت میں موجود ایک حقیقت ہے۔ انسانوں کومختلف طرح سے پیدانہیں کیا گیا ہے جتنے بھی انبیاءً آئے ان کے تمام احکام کی بنیاد فطری احساس کو بیدار کرنے زندہ کرنے اور بروان چڑھانے برتھی۔ جو کچھوہ پیش کرتے تھے اس فطرت انسانی کا تقاضا ہے فطرت انسانی کے نقاضے مختلف طرح کے اور الگ الگ نہیں ہوتے 'لہذا قرآن فرماتا ہے کہ جس چیز کے نوح احامل تھے وہ دین تھا اور اس کا نام اسلام تھا اورجس چیز کے ابراہیمؑ حامل تھے وہ بھی دین ہی تھا کہ جس کا نام اسلام ہے۔ بیہ جو نام بعد میں پیدا ہوئے اور وجود میں آئے عقیقی دین اور اس کی فطرت سے انراف ہے کینی در هیقت جس چیز کے نوح " مولی " عیسی اور ہر نبی حامل تھا' وہ دین اسلام ہی تھا۔ (بعض لوگوں نے میسوال کیا ہے کہ کیا شریعتیں بھی فطری ہیں یا نہیں؟ ہم اس سلسلے میں بعد میں بیان کریں گے کہ یہ جو ہم کہتے ہیں کہ دین فطری ہے تو اس کی کون سی چیز فطری ہے۔ آیا اس کے اصول ومعارف فطری ہیں یا احکام بھی فطری ہیں۔ یہ جزئیات ہیں ان پر بعد میں گفتگو کی جائے گی )۔

البذا قرآن فرماتا ہے:

ماكان ابراهيم يهوديا ولا نصرانيا ولكن كان حنيفا

مسلما

''ابراہیم یہودی اور نصرانی نہیں تھے بلکہ وہ تو حنیف مسلمان <del>تھے۔''(آل مران ۱۷</del>)

قرآن بینیں فرمانا چاہتا کہ ابراہیم رسول اللہ کے زمانے کے مسلمان
کی طرح کسی پیغیبر آخرالزمان کی امت سے بلکہ فرماتا ہے کہ یہودیت اور
عیسائیت حقیقی اسلام سے انحراف ہے اور اسلام درحقیقت ایک ہی ہے۔ وہ آیت
مبارکہ جو میں نے پہلے بیان کی ہے اس میں فرمایا گیا ہے کہ اس رنگ چڑھانے کا
کیا فائدہ ہے؟ عسل تعمید اور اس جیسے غسلوں کی کیا تاثیر ہے؟ کیا عسل تعمید سے
کی فائدہ ہے؟ عسل تعمید اور اس جیسے غسلوں کی کیا تاثیر ہے؟ کیا عسل تعمید ہے
دست قدرت نے خود کا مُنات میں بھر دیا اور سمو دیا۔ اللہ یہ فرمانا چاہتا ہے کہ جو
رست قدرت نے خود کا مُنات میں بھر دیا اور سمو دیا۔ اللہ یہ فرمانا چاہتا ہے کہ جو
وہ رنگ کہ جے اللہ نے خلقت ''مخلوق'' میں بھر کر روح انسانی میں رچا دیا اور حقیقی لیمیٰ
وہ رنگ کہ جے اللہ نے خلقت ''مخلوق'' میں بھر کر روح انسانی میں رچا دیا اور

راغب اصفهانی کہتے ہیں:

صبغة الله اشارة الى ما اوجده الله تعالى فى الناس من العقل المتميزبه عن البهائم كا لفطرة (البنة وه فطرت كوعقل مين مخصر مجمتا ہے)

و كانت النصارى اذا ولد لهم ولد غمسوه في اليوم السابع في ماء عمودية يزعمون ان ذلك صبغة فقال تعالى له ذلك

ومن احسن من الله صبغة

ليني قرآن كريم مين "صغة الله" كى عبارت ال جيز كى طرف اشاره

ہے جو اللہ تعالی نے خصوصاً انسانوں میں پیدا کی ہے کینی ''عقل'' جو انہیں حیوانوں سے اشرف افضل اور ممتاز کرتی ہے اور یہی فطرت ہے۔عیسائیوں کے ہاں جب کوئی بچہ پیدا ہوتا تو وہ اسے ساتویں دن پانی میں عموداً ڈبوتے ہیں' اس سے وہ یہ خیال کرتے کہ بچہ پرعیسائیت کا رنگ چڑھ گیا ہے۔ اس پراللہ تعالیٰ نے فرمایا:

"الله كرنگ سے بہتر كيا ہوسكتا ہے؟" حديث ميں ہے:

الدين الحنيف و الفطرة و صبغة الله والتعريف في المميثاق (معانى الاحبار بحاله بحارالانوار عاب جديد ني المبارا م الميثاق "دين حنيف اور دين فطرت اور صبغة الله وبي ہے كہ جس سے الله في المبان كو بيثاق كي موقع برآ شاكيا ہے۔ (بيثاق وه بيان يا عهد ہے كہ جو الله تعالى نے روح انسانى سے ليا ہے ) ."

یہ میثاق ای''چیز'' کی طرف اشارہ ہے کہ جے عالم ذر سے تعبیر کیا جاتا ہے کہ جے عالم ذر سے تعبیر کیا جاتا ہے کہ اس مقام پر ہم عالم ذر کے مسلّہ پر گفتگو کریں اور دیکھیں کہ اس کا مفہوم اور معنی کیا ہیں۔ کیا انسان قبل ازیں اس عالم مادہ میں چھوٹے چھوٹے جانداروں کی طرح تھے؟ اور پھر انہوں نے یہ''موجودہ'' صورت اختیار کر لی ہے یا پھر اس کے کوئی دقیق ترمعنی ہیں؟ ظاہر ہے کہ اس کامفہوم اس کے کہیں زیادہ دقیق تر ہعنی ہیں؟ ظاہر ہے کہ اس کامفہوم اس

## حنيف كالمفهوم

زراره نے امام محد باقر علیہ السلام سے بوچھا "حسنفاء لله" سے کیا مراد

بے؟

"ما الحنيفية"؟ صنفيت كيا ہے؟ امامٌ نے فرمايا صنفيت يعنى فطرت وطرت والم نے فرمايا صنفيت يعنى فطرت وطرت وليا امام نے بھى اسے ايک تكوينى وطبيعى مسلم كى طرف پلاايا ہے۔ شخص صدوق اپنى عمدہ كتاب "توحيد" ميں فرماتے ہيں كه زرارہ نے امام باقر سے حنفاء لله غير مشركين به اور پھر صنفيت كے بارے ميں پوچھا تو امام نے فرمایا:

هى الفطرة التى فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله

"بي ب وه فطرت جس پراللد في انسان كو پيدا كيا ب اللدكي
آ فرينش تبديل نهيل موتى -"

امام نے مزید فرمایا کہ اللہ نے انہیں معرفت پر پیدا کیا ہے۔ اس کے بعد امام نے واقعہ ذرکی طرف اشارہ کیا اور فرمایا کہ رسول اللہ نے بھی فرمایا ہے:

كل مولود يولد على الفطرة

ليني على المعرفة بان الله عزوجل خالقه

''ہر کسی کی فطرت میں ہے معرفت موجود ہے کہ اللہ اس کا خالق ہے۔''

ایک اور حدیث میں امام محد باقر علیہ السلام نے فرمایا:

غروة الله الوثقى التوحيد والصبغة الاسلام
"الله كى مضبوط رى توحيد اور رنگ اسلام ہے۔"
ابن اثير نے مادہ "حفن" كے وہى معانى بيان كئے بيں جو ہمارى
احادیث میں آئے بیں۔ اس نے كہا ہے كہ حفاء كے معنى يہ بیں كہ اللہ نے
اضافوں كو گناہوں سے ياك پيدا كيا ہے اس كے الفاظ يوں بیں:

خلقت عبادى حنفاء اى طاهرى الاعضاء من المعاصى و قيل ارادانه خلقهم حنفاء مومنين لما اخذ عليهم الميثاق: الست بربكم قالوا بلى فلا يوجد احد الا وهو مقر بان له ربا و ان اشر طبه وا ختلفوا فيه. والحنفاء جمع حيف و هو المائل الى الاسلام الثابت عليه و الحنيف عند العرب من كان على دين ابراهيم (عليه السلام) و اصل الحنف الميل

اس عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ صنیفیت لینی حقیقت کی طرف رجھان اور میلان کیں اگر ہم لفظ صنیف کی تعریف کرنا چاہیں تو وہ کچھاس طرح سے ہوگی کہ '' مائل بہ حقیقت' حق اور حقیقت کی جانب جھکاؤ رکھنے والا یا خدا اور تو حقید کی ظرف میلان اور رغبت رکھنے والا۔ انسان کی فطرت میں حقیقیت ہونے کے معتی یہ ہیں کہ حق وحقیقت کی طرف میلان '' رجحان'' اس کی فطرت میں شامل

ہے۔ یہاں تک ہماری گفتگو لفظ فطرت کے لغوی مفہوم کے بارے میں تھی اور قرآن وحدیث میں اس کے بنیادی معنی کی تلاش کے لئے نیز اجمالاً جانے کے لئے کہ اس کی بنیاد آیات قرآنی اور احادیث میں موجود ہے اور میہ کہ بیا ایک بنیادی مئلہ ہے لہٰذااس قدر عرض کرنا ضروری تھا۔

### طبیعت ٔ غریزه اور فطرت

اب مم ان تین لفظوں کے مفہوم کے بارے میں کچھ گفتگو کریں گے:

#### طبعت

اب ہم انسان کی فطر تیات کے بارے میں بات شروع کرتے ہیں۔ یہ گفتگو دین نہ ہی اور قرآنی حوالے سے نہیں ہوگی کلکہ اس سوال کا جائزہ لیں گے کہ کیا انسان فطریات کا حامل ہے یا نہیں؟ اس سوال کے جواب کے لئے لامحالہ ہددیکھنا ہوگا کہ فطریات سے کیا مراد ہے؟

ہمارے یہاں تین الفاظ استعال ہوتے ہیں' مناسب ہوگا کہ ہم ان
کے درمیان تمیز کریں اور ان کا فرق بیان کریں۔ ان میں سے ایک لفظ' طبیعت'
ہے' عموماً غیر جانداروں کے لئے لفظ طبیعت یا طبع استعال ہوتا ہے' اگرچہ جانداروں کے لئے بھی استعال ہوتا ہے' لیکن میرے کہنے کا مقصد سے ہے کہ غیر جانداروں کے لئے بھی استعال ہوتا ہے' لیکن میرے کہنے کا مقصد سے ہے کہ غیر جانداروں کے لئے بیدلفظ خاص طور پر استعال ہوتا ہے' مثلاً ہم کہتے ہیں کہ پانی کی طبیعت' خاصیت' ایسی ہے جب ہم بے جان موجود جس کا نام پانی ہے' کے کی طبیعت' خاصیت' ایسی ہے جب ہم بے جان موجود جس کا نام پانی ہے' کے

خواص میں سے کوئی خاصیت بیان کرنا جاہتے ہیں تو کہتے ہیں کہ مانی کی طبیعت الی ہے (ہمارے یہاں اردو میں مادہ کے لئے خواص یا خاصیت کے الفاظ استعال ہوتے ہیں اور عالم مادہ کے لئے طبیعت کی اصطلاح بھی مستعمل ہے)'یا کتے ہیں کہ آسیجن کی طبیعت''خاصیت'' ایسی ہے کہ سلکنے یا جلنے کے قابل ہے اوراں طرح سے مختلف اشیاء عناصر کے مختلف خواص کے حوالے سے ہم ان کے لئے مخلف ذاتی خصوصیات کے قائل ہوتے ہیں۔ کسی بے جان چیز کی ذاتی خصوصيت کو ہم طبیعت ''طبع'' کہتے ہیں' بہتمام انسانوں'' بنی نوع بشر'' میں موجود ایک فلسفیانہ سوچ وفکر کا نتیجہ ہے بینی انسان اس طرح سے سوچتا ہے کہ دوایک ہی چزوں کے خواص مختلف نہیں ہوتے اگر خواص مختلف ہو گئے توبیان چیزوں کے مختلف ہونے کی دلیل ہوگی' یعنی پھروہ دو چنز س مختلف ہوں گی' کیونکہ انسان نے چیزوں کو بعض پہلوؤں سے ایک سایایا ہے اور مشاہدہ کیا ہے کہ بعض چیزیں باوجود اس کے کہ وہ جسم رکھتی ہیں اور مادہ ہیں ان کے خواص مختلف ہیں۔ مثلاً انسان دیکھتا ہے کہ یانی جسم رکھتا ہے اور مادہ ہے مٹی بھی جسم رکھتی ہے اور مادہ ہے کیکن ان میں سے ہرایک کے اپنے ایسے خواص ہیں کہ جو دوہرے میں نہیں ہیں۔ لامحالہ اس نے یہ نتیجہ نکالا اور اخذ کیا کہ اس جسم میں ایک ایسی قوت ایک الیی توانائی اور ایک ایسی خصوصیت پوشیدہ ہے جواس کی مخصوص خاصیت کی بنیاد ہے۔ اس طرح ایک اور خاصیت دوسری چیز میں مخفی لیعنی ' پوشیدہ' ہے کہ جو اسی مے مخصوص خواص کا سرچشمہ ہے لہذا ایک ایسی خصوصیت کہ جو کسی خاص تا ثیر کی بنیاد بن جائے اس کا نام''طبیعت' ہے۔ آج کل ہم بھی اس لفظ کو ایسے ہی موقع کے لئے استعال کرتے ہیں ہم کہتے ہیں کہ چری (Cherry) کی طبیعت ہے ہے اور یا فلال ورخت کی طبیعت ہے ہے کہ موسم سرما میں اس پرتر و تازگی ہوتی ہے اور گرمیوں میں نہیں اور فلال ورخت کی ''طبع'' یعنی طبیعت ایسی ہے کہ وہ گرم علاقوں میں پروان چڑھ سکتا ہے اور زندہ رہ سکتا ہے وغیرہ ۔ لیکن لفظ طبیعت کو ہم بے جان کے علاوہ جانداروں کے لئے بھی استعال کرتے ہیں 'مثلاً پودوں' بے جان کے علاوہ جانداروں کے لئے بھی' تاہم ان پہلووں سے کہ جن میں وہ ''غیر جانداروں' کے ساتھ مشترک ہیں' کیونکہ بے جان میں جو خصوصیات ہیں وہ جانوں جانداروں میں بھی ہیں' لیکن جانداروں کی جو ذاتی خصوصیات ہیں وہ بے جانوں میں بھی ہیں' لیکن جانداروں کی جو ذاتی خصوصیات ہیں وہ بے جانوں میں بھی ہیں' لیکن جانداروں کی جو ذاتی خصوصیات ہیں' وہ بے جانوں میں بھی ہیں' لیکن جانداروں کی جو ذاتی خصوصیات ہیں' وہ بے جانوں میں بھی ہیں' لیکن جانداروں کی جو ذاتی خصوصیات ہیں' وہ بے جانوں میں ہیں۔

#### غريزه

ووسرا لفظ جس کے بارے میں گفتگو کرنا ہے وہ ' غریزہ' لیمی ' جبلت'
ہے کہ جو زیادہ تر حیوانات کے لئے مستعمل ہے اور انسان کے لئے کم استعمال ہوتا
ہے ' لیکن جمادات اور نباتات کے لئے ہرگز استعمال نہیں ہوتا۔ ابھی تک غریزہ ' جبلت' کے ماہیت واضح نہیں ہے' یعنی ابھی تک کوئی شخص حیوانات میں غریزہ کے منہوم کی صحیح وضاحت نہیں کرسکا' لیکن اتنا ہم جانتے ہیں کہ حیوانات بچھ خاص اندرونی خصوصیات کے حامل ہیں کہ جوان کی زندگی کی رہنما ہیں اور حیوانوں میں نیم ہم گاہی ' دنیم شعوری' کی ایک حالت پائی جاتی ہے کہ جس کی بنیاد پر وہ راستے نیم ہم گاہی ' دنیم شعوری' کی ایک حالت پائی جاتی ہے کہ جس کی بنیاد پر وہ راستے کو بہجانے ہیں اور بید حالت آبی جم بہتیں ہے' بلکہ ایک غیر اکتنا کی اور جبلی ہے۔

(استادشہید نے اس موقع پر فارس کا لفظ ' سرشت' استعال کیا ہے)۔مثال کے طور پراڑنے والے جانور کا بچہانی پیدائش کے آغاز میں ہی بغیرتعلیم وتربیت اور بغیر کسی غیرے کے ایسے کام کرنے لگتا ہے کہ جو اس کے لئے ضروری ہوتے ہیں۔ گھوڑی کا بچہ انسان کے بیچے سے مختلف ہوتا ہے انسان کا بیچہ جب دنیا میں آتا ہے تو پیتان اس کے منہ میں ڈالنا پڑتا ہے اگرچہ بچہ بھی کسی حد تک اپنے ہونٹوں کوجنبش دیتا ہے اور چلاتا' ہلاتا ہے اور کمزور علامت کے طور پرییہ ظاہر کرتا ہے کہ وہ کسی چیز کا متلاشی ہے اور اس کی جنتجو میں مصروف ہے جبکہ گھوڑی کا بچہ ''ٹو'' بیدا ہوتے ہی کوشش کرتا ہے کہ اٹھ کھڑا ہو چند بار زمین پر گرتا ہے لیکن آ خرکار اٹھ کھڑا ہوتا ہے اور بغیر مال کی رہنمائی کے اپنا سرٹیڑھا کرتا ہے اور مال کے شکم کے نیچے بچھ تلاش کرتا ہے یقیناً وہ ماں کے بپتان کی تلاش میں ہے چنانچہ چند لمحات میں ماں کا بہتان ڈھونڈ لیتا ہے اور دودھ پینا شروع کر دیتا ہے۔ گھوڑی کے بیچے کی بیرحالت' اس کا اٹھ کھڑا ہونا' ماں کے پیتان کی جبتجو کرنا اور جلدی ہے اسے ڈھونڈ لینا' اسے کیا کہیں گے؟ کہتے ہیں یہ حیوانی غریزہ''جبلت' ہے۔ حیوانوں کے غریزے بہت مختلف ہیں' مثلاً چیونٹی این خوراک جمع کرنے کے بارے میں ایک خاص غریزہ''جبلت''رکھتی ہے۔

> مور گرد آورد به تابستان تا فراغت بود زمستانش ''چیونٹی موسم گرما میں اپنی خوراک ذخیرہ کر لیتی ہے تا کہ سردیوں میں اسے پریشانی نہو۔''

چیونی کی حالت تو بہت عجیب ہے یہاں تک کہ اپنی خوراک ذخیرہ کرنے کے لئے ایسے ایسے غیر معمولی اور محیرالعقول کام کرتی ہے کہ معلوم نہیں (معلوم نہیں سے مراد ہے کہ اس سلسلے میں کئی نظریات ہیں )۔ اِن کا سرچشمہ اور بنیاد کیا ہے؟ کہتے ہیں کہ گندم جمع کرتی ہے اور یہ جانتی ہے کہ اگر اس کے دانے سالم رہے تو پھر سے اگ بڑیں گئ گویا انہیں بانجھ کر دیتی ہے کینی دو گلڑے کر دیتی ہے نینی دو گلڑے کر دیتی ہے نینی دو گلڑے کر دیتی ہے تاکہ وہ پھر اگنے کے قابل نہ رہیں اسی طرح سے اور بھی بہت سے حیران کن کام کرتی ہے۔ یہسب کیا ہے؟ ہم کہتے ہیں نیے غریزہ ہے نیم آگائی 'دشعور' بھی کہا ہے اسکتا ہے اور یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ آگا ہا نہ اور شعوری طور پرنہیں ہے آگائی 'دشعور' بھی کہا جا سکتا ہے اور یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ آگا ہا نہ اور شعوری طور پرنہیں ہے آگائی بہت ہے۔ یہ ہم سے ایک بہت ہی مہم سی حالت ہے۔

ہمچو میل کو دکان بامادران سر میل خود ندانند در لبان ''جیسے بچوں کا ماؤں کی طرف میلان اور رغبت ہوتی ہے' لئین وہ ماؤں کی طرف بڑھنے والا ہونٹوں کا راز نہیں حانتے''

ایک طرف تو اس لحاظ سے کہ یہ ایک داخلی میلان ورغبت ہے آگاہی کی حالت ہے۔ میلان یا رغبت ایک روحانی کیفیت کا نام ہے انسان اس میلان سے متعلق حضوری آگاہی رکھتا ہے لیکن مینہیں جانتا کہ یہ میلان ورغبت کیوں ہے۔ یہ تو اسے خبر ہے کہ اس کے اندرایک رغبت یا رجحان ہے کیکن خود اس کے بارے میں نہیں جانتا' اپنی اس آگاہی کا راز نہیں جانتا۔ اجمال اور ابہام کی بناء پر اس میں بیر رغبت پیدا ہوتی ہے کیکن وہ خود اس رغبت کی طرف متوجہ نہیں ہوتا' چونکہ کسی چیز سے آگاہی اور بات ہے اور اس کا حضور اور بات ہے۔

''غریزہ'' کا لفظ حیوانات کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔ میں نے ابھی تک کہیں بھی دینی یا غیر دینی اصطلاح اور محاورے میں بہیں دیکھا کہ حیوانات کے لئے لفظ فطرت استعال ہوا ہو اور اگر کسی نے استعال کیا بھی ہوتو قصوروار گر دانا نہیں جاتا (فطرت کا مفہوم اردوزبان میں موجود ہے اور استعال کے اعتبار سے وسیع تر ہے میہاں تک کہ بیا تگریزی زبان کے لفظ Nature کے مترادف کے طور پر بھی استعال ہوتا ہے جس کا فاری مترادف طبیعت ہے اگر چہانان کے کے طور پر بھی استعال ہوتا ہے جس کا فاری مترادف طبیعت ہے اگر چہانان کے کے لئے لفظ فطرت کا استعال زیادہ موزوں ہے )۔

بہرحال مجھے یاد نہیں کہ حیوانات کے بارے میں جہاں پر''غریزہ'' جبلت کا لفظ استعال کیا جانا چاہئے'''فطرت'' کا لفظ استعمال کیا گیا ہو۔

#### فطرت

ال لفظ کا انسانوں پر اطلاق ہوتا ہے اور لفظ ''فطرت''، ''طبیعت' اور ''غریزہ'' کی طرح ایک تکویی مفہوم رکھتا ہے' یعنی انسان کی سرشت کا ایک حصہ ہے۔ 'تکوین سے ہماری مراد ہیہ ہے کہ بیرایک اکتسابی پاکسی نہیں ہے' یہ ' فریزہ'' سے بالاتر ایک آگاہانہ چیز ہے۔ انسان جو کچھ جانتا ہے وہ اپنے اس علم کے بارے میں آگاہی حاصل کرسکتا ہے' یعنی انسان کچھ 'فطریات' کا حامل ہے اور بارے میں آگاہی حاصل کرسکتا ہے' یعنی انسان کچھ 'فطریات' کا حامل ہے اور

بہ جانتا ہے کہ اس میں کچھ فطریات ہیں۔

# کیاانسان فطریات رکھتا ہے؟ '' فطری جبلتیں''

''فطریات' کا 'نغریزہ'' سے ایک اور فرق یہ ہے کہ غریزہ کا تعلق حیوان کی مادی زندگی سے ہے جبکدانسان کی ''فطریات' ایسے امور سے مربوط ہے جنہیں ہم امور استنائی کہتے ہیں کینی حیوانی امور سے ہٹ کر پس در حقیقت '' فطرت'' ہے متعلق بحث کہ وہ امور جو خالصتاً انسانی امور ہیں اور حیوانی امور سے ہٹ کر ہیں' آیا تمام کسی ہیں اور ان کی بنیاد خود انسان کے اندر موجود نہیں ہے یا پھریہ کہ کیا ان تمام مسائل کا سرچشمہ انسان کی ذات ہے اور یہ انسان کے لئے فطری ہیں؟ مثلًا ایک موضوع حقیقت خواہی کے نام سے ہمارے سامنے ہے جس کا اینا ایک مفہوم ہے اور یہ ایک الگ موضوع ہے۔'' حقیقت خواہی'' ہے میری مرادیہ ہے کہ انسان جاہتا ہے کہ اس کے سامنے جو حقیقیں مخفی ہیں ان کا انكشاف كرے۔ يہلے تو بيسوال بيدا ہوتا ہے كه آيا انسان واقعی طالب حقيقت ہے؟ اس بات كا امكان ہے كه اس بات كوشليم نه كيا جائے كه انسان حقيقت كا طالب ہے اور اگر طالب حقیقت ہے بھی تومحض اپنے مفاد کی خاطرے یہ بحث علم کے بارے میں ہے چونکہ علم انسان کے لئے حقائق کو واضح کرتا ہے اور پیر بھی سوال ہے کہ آیا انسان خودعلم کی ذاتی قدر اور اہمیت کا قائل ہے یا اسے فقط ایک وسلے کی سی اہمیت دیتا ہے اس میں شک نہیں کہ علم انسان کے لئے ایک ذریعہ ہے۔ کہتے ہیں ''نوانا بود ہر کہ دانا بود' لعنی علم انسان کو طافت عطا کرتا ہے جسیار

علم اسے طاقت بخشا ہے تو گویا بیدایک وسیلہ ہے کہ جس کے ذریعے وہ اپنی زندگ کوتر تی دے سکتا ہے۔ لیکن میسوال بھی ہے کہ آیا علم انسان کے لئے خود سے کوئی چیز ہے بھی یا نہیں؟ اگر ہم اس بات کے قائل ہو جا کیں کہ علم انسان کے لئے ذاتی اہمیت رکھتا ہے بعنی آج کا انسان حقیقت کا طالب ہے تو پھر میسوال پیدا ہوتا ہے بیہ حقیقت خواہ بی ای ضرورتوں کا بتیجہ ہے یا پھر انسانی سرشت کا حصہ ہے لیعنی کیا انسان حقیقت خواہ ہی پیدا ہوا ہے؟

دوسری مثال اخلاق حندگی ہے دور حاضر میں پھے مفاہیم اور مطالب ایسے ہیں جنہیں ہم اخلاق حندگا نام دیتے ہیں 'یعنی اخلاقی نکتہ نظر سے انہیں انسانی اخلاق یا اخلاق حند کہتے ہیں اور ان کے برعکس مفاہیم کو اخلاق سید کہا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر احسان مندی کا مطلب یہ ہے کداگر کوئی شخص کسی انسان سے اچھا سلوک کرے تو انسان اس کے جواب میں نیکی کرے اور اس کا شکر گزار ہوئی احسان فراموثی کے مقابلے میں ایک مفہوم ہے۔ احسان مندی یعنی نیکی کے جواب میں نیکی یہ احسان مندی یعنی کر کے قبل کر گئی ہے۔ احسان مندی یعنی کی کے جواب میں نیکی یہ اخلاقی مسئلہ ہے 'بہر حال دور حاضر میں یہ بات قبول کر گئی ہے۔

هل جزاء الاحسان الا الاحسان (الرض 2).

اس آیت میں سوالیہ انداز کا مقصد انسانی فطرت سے جواب حاصل کرنا ہے لیعنی کیدایک فطری امر ہے کہ احسان کا صلداحسان ہی ہوسکتا ہے۔ گویا قرآن پوچھ رہا ہے کہ آیا ہے مکن ہے کہ احسان کی جزاءاحسان کے علاوہ کچھ اور بھی ہوسکتی ہے؟ انسان جواب دیتا ہے نہیں 'نیکی کی جزاء نیکی ہی ہے۔ یہ اصول انسان نے کہاں سے حاصل کیا ہے؟ کیا یہ پند ونصیحت ہے جے معاشرتی تقاضول نے انسان پر شونس دیا ہے؟ اگر یہ بات مان لی جائے تو اس کا لازی نتیجہ یہ ہوگا کہ اگر اجتماعی ''ساجی'' تقاضے بدل گئے' تو یہ اصول بھی تبدیل ہو جائے گا اور یہ بات پھر تقابلی اخلاق ''نسبی اخلاق'' تک جا پہنچے گی یا پھر کیا یہ ایک ایسا امر ہے جوانسان کی سرشت میں موجود ہے؟

خود دین اور عبادت کا مسلمانی امور میں سے ہے اور کیا وہ خس جے حس دینی کے نام سے جانا جاتا ہے جو بہر حال انسانوں کے اندر موجود ہے کا سرچشمہ انسان کی جبلت ہے اور انسان کی سرشت باطن کا تقاضا ہے یا یہ کہ بعض دیگر عوامل کا نتیجہ ہے۔ (ایسے عوامل کے بارے میں ہم بعد میں گفتگو کریں گے) لہذا فطریات انسان یا انسانی فطرت کی بحث کو ہم اس طرح سے شروع کرتے ہیں کہ کچھ امور ایسے رہے ہیں اور ہیں کہ جنہیں آج انسانیت کا نام دیا جاتا ہے کوئی ایسا کتب فکر نہیں ہے جو آج کی اصطلاح میں پچھ نہ پچھ انسانی اقدار کا قائل نہ ہو۔

انسان اپنے مفاد اور فائدول کی جبتو میں ہوتا ہے بیدایک منطقی امر ہوتا ہے کیونکہ انسان آپنے جبلی تقاضول کے پیش نظر حیات و بقاء کو پسند کرتا ہے اور اس کا لازی نتیجہ بیہ ہے کہ وہ ہراس چیز کو پسند کرتا ہے جواس کی حیات کے تسلسل میں مددگار ہواور انسان کا اپنے فائدے کی جبتو میں رہنا ایک فطری امر ہے۔ میں مددگار ہواور انسان کا اپنے فائدے کی جبتو میں رہنا ایک فطری امر ہے۔ کچھ اور چیزیں بھی ہیں جو فائدے کے مفہوم سے مطابقت نہیں رکھتی ہیں اور مفاد کی منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔ فرنگیوں نے غلط طور پر ان کا نام

Value رکھا ہے انہیں یہ نام دینے کے باعث بھی بہت می غلط فہمیاں وجود میں آئی ہیں۔ Value's (اقدار) کی اصطلاح انہوں نے اس لحاظ سے استعال کی ے کہ ظاہر کرنا چاہتے تھے کہ وہ حقائق سے مختلف چیز ہے لیکن انسان نے باہمی سمجھوتے سے انہیں سندعطاکی ہے اور وہ چیز جسے ہم باہمی سمجھوتے اور سند کے ساتھ اہمیت دیں۔ در حقیقت کچھ بھی نہیں ہے سا ایسے ہی ہے کہ جسے ہم ایک ہزار کے نوٹ کے لئے باہمی مجھوتے سے ایک قیت کے قائل ہیں مثلاً اس نوٹ کو رے کر ہم دومن گندم خرید سکتے ہیں'اگراس نوٹ کی پیسندیت ختم کر دی جائے تو اس میں اور عام سادہ کاغذین کوئی فرق ندر ہے نام اس کا پیھی تھ دیا جائے۔ جن چیزوں کو آج کل انسانی اقدار کہا جاتا ہے وہ کیا ہیں؟ کیا انسانی سرشت اور جبلت میں ان کی کوئی بنیاد ہے؟ اگر ایبا ہے تو پھر وہ کیا ہے اور کیوں ہے؟ یہ بذات خودایک اہم موضوع ہے کیونکہ اگر کوئی چیز انسان کی سرشت میں موجود ہوتو پھر وہ کچھ اور مسائل اور حقائق کی نشاندہی کرتی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اسلامی تعلیمات کی بنیاد کچھ فطری جبلتوں پرمبنی ہیں کیعنی وہ تمام چیزیں جنهیں آج امورانسانی اور ماوریٰ حیوانی اور جن کا نام ہم اسلامی اقدار رکھتے ہیں ً اسلام معارف کی نظر میں ان کا سرچشمہ انسانی سرشت اور جبلت میں موجود ہے۔ ہم بعد میں بیان کریں گے کہ انسان اور انسان کی حقیقی انسانیت کی جڑ فطری جباتوں کو قبول کرنے کا لازمہ ہے۔ پیضول سی بات ہے کہ ہم انسان کے لئے فطری جلتوں کو نہ مانیں کین ان کے لئے انسان کی سرشت میں موجود کسی بنیاد کے قائل نہ ہوں اور Humanism اور انسان خالص کا بھی دم بھریں۔

پی ہماری بعد کی گفتگو انہی انسانی اقدار اور ان کے فطری ہونے کے بارے میں ہے۔ انہی سے ہم نتائج اخذ کریں گے اور پھر ان چیزوں کوشار کریں گے جو انسانی فطرت کا حصہ ہیں اور دیکھیں گے کہ یہ اقدار کیا ہیں؟ ہم یہ بھی دیکھیں گے کہ اسلامی تصانیف میں ان کے فطری ہونے کے بارے میں کیا دلائل موجود ہیں؟ ہم اس سوال کا بھی جائزہ لیں گے کہ کیا قرآن اور اسلامی تصانیف میں کوئی ایسی دلیل موجود ہے کہ اخلاق حسنہ ایسے امور کا ایک سلسلہ ہے جو انسان کی سرشت میں موجود ہے ہم جائزہ لیں گے کہ کیا ہم اخلاقی مسائل کے بارے میں زیرنظر آیت سے فطرت کا مفہوم اخذ کرتے ہیں:

و نفس وما سواها فالهمها فجورها و تقويها (اشتر ۸۲)

ال طرح اس آیت سے بھی بیاستفادہ کر سکتے ہیں: هل جزاء الاحسان الا الاحسان (رطن ٢)

عموماً جب قرآن سوال كرتا ہے تو وہ يہ چاہتا ہے كہ جواب انسان كى فطرت سے حاصل كرئے گويا وہ كہنا چاہتا ہے كہ يدالي چيزيں ہيں كہ جولوگوں كى سرشت ميں موجود ہيں اور ہركوئى انہيں جانتا ہے۔

باب دوم انسانی فطرت ہماری بحث کے متعلق دوسوال اٹھائے گئے ہیں' پہلے ہم ان کامختصر جائزہ لیتے ہیں' پھر اصل گفتگو کو جاری رکھیں گے:

پہلا سوال یہ ہے کہ قرآن نے جو معاملات نوع انسان کی زبان سے بیان کئے ہیں کیا فطری ہیں یانہیں؟ مثلاً قرآن مجید فرما تا ہے:

و یقول الانسان اذا مامت کسوف احوج حیا (مریم ۲۲)
"اور انسان کهتا ب که کیا جب میں مرجاوّں گا تو پھر جلد ہی
مجھے زندہ نکال لیا جائے گا۔"

کیااں آیت سے بیرواضح نہیں ہوتا کہ قیامت پراعتقاد فطری ہے؟ مجموعی طور پر بیرایک اچھا سوال ہے۔ بیرایک ایسا سوال ہے کہ جس کا گهری نظرے جائزہ لیا جانا جا ہے اور بید دیکھا جانا جائے کہ قرآن کریم نے نوع انسانی کی زبان سے جو کچھ نقل کیا ہے وہ انسان کے فطری امور کا ترجمان ہے یا نہیں؟ بہرحال مجوعی طور پر بیسوال قابل بحث اور اہم ہے۔ ضروری ہے کہ اس صمن میں آنے والی تمام آیات کو یکجا کیا جائے کیکن خاص طور پر مذکورہ آیت کے بارے میں بیرکہا جا سکتا ہے کہ ابتداء میں بیردیکھنا ہوگا کہ یقول الانسان نوع انسان کی زبان سے ہے یا پھر کسی خاص انسان کی طرف اشارہ ہے۔ جھے اچھی طرح سے تو یا زنہیں لیکن احمال سے ہے کہ آیت کا شان نزول ایک خاص واقعے متعلق ب- (صاحب مجمع البيان لكت بين كـ "نسزل قولمه: ويقول الانسان" مذكوره آيات آلى بن خلف جمي اوربعض كے مطابق وليد بن مغيره ك بارے میں نازل ہوئی ہے) یعنی کی ایک انسان نے یہ بات کی ہے۔ قرآن تعجب اور انگار کے ساتھ کہہ رہا ہے کہ دیکھویہ انسان ایسی بات کر رہا ہے! اگر
یوں ہوتو پھر ایسا کہنا بنی نوع انسان کا ترجمان نہیں بلکہ کسی ایک شخص کا قول ہوگا۔
ثانیا یہ کہ قیامت پر اعتقاد کا فطری ہونا یا نہ ہونا اس بات کے ساتھ وابستہ ہے کہ
ہم قیامت پر اعتقاد کو کس صورت میں بیان کرتے ہیں؟ بھی ہوسکتا ہے کہ ہم اس
مسئلے کو اس شکل میں بیان کریں جس میں خود قرآن اپنی اکثر آیات میں بیان کرتا
ہے۔ قیامت کا جومعنی اور مفہوم قرآن بیان کرتا ہے وہ اللہ کی طرف بازگشت ہے
انا للہ و انا الیہ راجعون

اگر قیامت کا مفہوم یہ ہوتو پھر جواب مثبت ہے کیعنی ہال قیامت پر ایمان فطری ہے۔

لکن عمواً اس امرکوایک ناقص صورت میں بیان کیا جاتا ہے جس میں اس کا حقیقی مفہوم بیان ہیں ہوتا۔ بعض یہ خیال کرتے ہیں کہ جس طرح ایک کاریگر کوئی چیز بناتا ہے گھراسے توڑ دیتا ہے یا ضائع کر دیتا ہے اور دوسری مرتبہ پھر سے بنانا چاہتا ہے اسے بھی گویا ایسے ہی کرتا ہے۔ مذکورہ آیت میں جس خض کی بات نقل کی گئی ہے اس کا تصور بھی ایسا ہی تھا' اس کے سامنے قیامت اور معاد کا حقیقی تصور نہ تھا' اس نے س رکھا تھا کہ قیامت میں لوگ دوبارہ زندہ ہوں گئی گراس نے اس زندگی کو دنیا کی طرف بازگشت خیال کیا۔ اکثر لوگوں کا خیال ایسا ہی ہے وہ اسے خدا کی طرف بازگشت نہیں جھتے اگر قیامت کے بارے میں ہمارا تصور یہ ہو کہ بیائی قیامت کے بارے میں ہمارا تصور یہ ہو کہ بیائی قیامت کے بارے میں ہمارا قصور یہ ہو کہ بیائی قیامت کے بارے میں ہمارا قصور یہ ہو کہ بیائی قیامت کے بارے میں ہمارا تصور حقیقت میں اللّٰہ کی طرف فطری نہیں' لیکن قیامت کے بارے میں ہمارا تصور حقیقت میں اللّٰہ کی طرف

ہازگشت ہوتو پھر بیداییا امر ہوگا جو خدا اور انسان کے درمیان ہر را لیطے سے متعلق ہے۔ اس امر کے بارے ہیں متعلقہ مقام پر بحث کریں گے کہ بیف طری ہے۔

کیا اپنے آپ میں کسی چیز کا پانا اس کے فطری ہونے کی دلیل ہے؟
دومرا سوال بیہ ہے کہ انسان کے وجود میں فطرت کی موجودگی۔

اس بات کے لئے اپنے آپ میں فطری جبلت کا پانا کافی ہے یا کسی اور استدلال کی ضرورت ہے کیونکہ پہلی صورت میں اغراض خواہشات نفسانی اور جبلت کو ایک دومر سے سے الگ نہیں کیا جا سکتا اور اصطلاحی و لفظی فرق پر انحصار کافی نہیں ہوگا۔ خلاصہ سے کہ فطرت اور جبلت کے درمیان حد فاضل کیا ہے اور کیا یہ باہمی افہام و تفہیم کا نتیجہ ہے (مثلاً شعوری اور غیر شعوری کی صورت میں تقسیم) نا پھر کہا یہ ایک حقیقی امر ہے؟

دراصل بددوسوال ہیں جوایک دوسرے کے تسلسل میں ہیں۔ کہتے ہیں کہ آیا ایک امر کے فطری ہونے کے اثبات کے لئے بدکافی ہے کہ ہم اسے اپنے وجود میں پائیں؟ اس کا جواب بدہ کہ اول تو ہم کسی چیز کے فطری ہونے کے بارے میں بحث نہیں کر رہے نہ ہی کسی چیز ہونے کی علامات بیان کر رہے ہیں بارے میں ہم بعد میں گفتگو کریں گے۔ دوسرے بالفرض اگر ایسا ہو اس مسئلے کے بارے میں ہم بعد میں گفتگو کریں گے۔ دوسرے بالفرض اگر ایسا ہو کھی تو یہ کوئی عمر ہمارے نزدیک فطری ہواور اس کے فطری ہونے کر ہم اپنے آپ میں محسوں فطری ہونے پر دلیل بد ہو کہ اس کے فطری ہونے کو ہم اپنے آپ میں محسوں کریں۔ اس کی مثال ایسے ہے کہ ہمارے نزدیک کچھ مسلم الثبوت دعوؤں ''کیات اولیہ'' کا ایک سلسلہ ہے' جسے ہم کہتے ہیں'' کل جزو'' سے بڑا ہوتا ہے ''کلیات اولیہ'' کا ایک سلسلہ ہے' جسے ہم کہتے ہیں'' کل جزو'' سے بڑا ہوتا ہے

اور"جزو" كا اين "كل"ك برابرياس سے براہونا محال ہے۔ اس بات كے ا ثات کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ پیمسلم الثبوت بات' کلیہ'' ے اگر کوئی یہ کھے کہ اس کے مسلم الثبوت ہونے بر کیا دلیل ہے؟ یعنی خود تو بہ بات مسلم الثبوت ہے لیکن اس کامسلم الثبوت ہونا مفروضہ ہے یا دعویٰ ہے۔ ہم کتے ہیں کہ بیدوی کہ بدیات مسلم الثبوت ہے بذات خود ثابت شدہ ہے۔ اگر ہم فرض کریں کہ اس دعوے کامسلم الثبوت ہونا ثابت نہیں بلکہ بیدا یک مفروضہ اور قیاں ہے تو پھراس کے لئے دلیل پیش کرنا ضروری ہے پھریہ دیکھنا ہو گا کہ خود جاری دلیل کیسی ہے؟ مفروضہ ہے یامسلم الثبوت دلیل ہے؟ اگر فرض کریں کہ ہماری دلیل قیاسی اورمفروضہ ہے تو پھراس کے لئے بھی دلیل کی ضرورت ہوگی۔ اب اس دلیل کے لئے لائی جانے والی دلیل کو دیکھنا ہوگا کہ وہ مفروضہ ہے یا مسلم الثبوت ہے۔ اگر آخر کارہم ایک ایسے دعوے پر پہنچ جائیں جومسلم الثبوت ہوتو پھر بددرست سے لیکن اگر بداصول مسلم الثبوت نہ ہوتو پھر بد کہنا بڑے گا کہ ہارے یاس نہ مفروضہ ہے نہ مسلم الثبوت دعویٰ کینی جب کوئی بات مسلم الثبوت نہ ہوتو ہم اس کے بارے میں استدلال پیش نہیں کر سکتے 'کیونکہ اس صورت میں ہمارا استدلال ایک قیاسی اور فرضی امر پر ہو گا' لیعنی اس کی بنیاد ایک مجہول "نامعلوم" امرير ہوگی۔ اگر ہم جاہيں كه ايك مجهول" نامعلوم" چيز كے لئے مفروضہ کو دلیل بنا کر پیش کریں' یعنی امر مجہول کے لئے دلیل بھی امر مجہول ہوتو ہہ ایسے ہی ہے کہ ایک صفر کے ساتھ ایک صفر کا اضافہ کر دیا جائے کہ بجائے خود لاحاصل ہے اور اس کا کوئی فائدہ تہیں ہے۔ پس بیہ بات عجیب نہیں ہے کہ کوئی شخص بیہ کیے کہ ہم فطری امور کے ایک سلسلے کے حامل ہیں اور ان کے فطری ہونے کوخود اپنے آپ میں پاتے ہیں اور اس کے لئے ہمیں کوئی ولیل پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے اس مسئلے کے بارے میں بعد میں مزید وضاحت کی جائے گی۔

اس سوال کے سلسلے میں کہا گیا ہے کہ اس صورت میں'' جبلت''،غریزہ' خواہش اور ان کے مانند دیگر امور میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔

اتفاق کی بات ہے کہ ہم نے پہلے جو بحث کی تھی وہ لغوی تھی 'یعنی ہماری گفتگو کا محوریه تھا کہ لفظ ''فطرت' جو سلے قرآن مجید میں اور پھر علاء کی اصطلاحات میں استعال ہوا ہے اس سے کیا مراد لی گئی ہے۔ ہمارے نز دیک کوئی مضا نُقة نہیں کہ کوئی شخص ان مسائل فطری کا نام''غریزہ''،''جبلت'' رکھ دیے' لیکن میرنام رکھنے سے کیا مسلم ال ہو جائے گا؟ بحث تو ای جبلی یا فطری امر کی ماہیت وحقیقت کے بارے میں ہے۔ اب آپ جاس کا نام''غریزہ''، "جبلت" رکھ لیں یا" فطرت" ۔ ہماری بحث کامحور الفاظنہیں ہیں ہمیں اس ہے سروکار نہیں ہے کہ لفظ ''فطرت''، لفظ 'نغریزہ'' یا 'نجبلت' سے مختلف ہے یا نہیں۔ بحث تو اس بارے میں ہے کہ وہ چیز جے انسانیت (Humanity) کا نام دیا جاتا ہے اور جے ''انسائی خصوصیات'' کے عنوان سے پیچانا جاتا ہے وہ کسبی ہے یا غیر کسی؟ (الفاظ سے سروکار نہ ہونے سے ہماری مرادیہ ہے کہ ہمارے مدعا میں الفاظ کا کوئی کردار نہیں' اگر چہ ہمیں الفاظ کی بھی ضرورت ہے) اور کیا یہ خصوصیات بیرونی ہیں اور انسان پر مسلط کی گئی ہیں یا خود انسان کی ذات سے پھوٹی ہیں؟ ہاری بحث اس کے بارے میں ہے جب ہم یہ کہتے ہیں کہ سے خصوصیات فطری ہیں؛ یعنی انسان کی ذات سے پھوٹی ہیں اور انسان ایک ایسا موجود ہے کہ اس کے وجود کی گہرائی میں ان خصوصیات کا نتیج بویا گیا ہے اب اگر آپ اس کا نام' فریزہ''،' جبلت' رکھنا چاہتے ہیں تو رکھ لیں۔ یہ پھرایک لغوی بحث ہو جائے گئ ہم صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ عام طور پر ایسے موقع پر لفظ ''فریزہ''،' جبلت' کا اطلاق نہیں کیا جاتا' نیز عام طور پر حیوانوں کے لئے لفظ فطرت ' نظرت' استعال نہیں کیا جاتا' لیکن اگر کوئی حیوانوں کے لئے لفظ فطرت استعال کرنا چاہتا ہے تو کرئے بیں ہماری بحث کوئی لغوی بحث نہیں ہے۔

اس اعتبارے کہ جو کہا جاتا ہے کہ انسان میں جو کچھ ہے وہ شعوری ہے
اور حیوان میں جو کچھ ہے غیر شعور ہے۔ اس بارے میں کوئی بحث نہیں ہے کہ اس
طرح کا فرق بھی موجود ہے کی اس بات کو ہمارے لئے اعتراض کی بنیاد نہیں بننا
میں جو ہے ۔ اب ہم اپنے موضوع شخن کے بارے میں گفتگو جاری رکھتے ہیں:

### انسان براسرارترين موجود

کائنات کے موجودات میں سے انسان سے بڑھ کرکوئی موجودتھیر و تشریح کامخاج نہیں ہے۔ ہم یہ بات کہہ چکے ہیں کہ فلفے میں جن موضوعات پر بحث کی جاتی ہے نیچی دنیا کے تمام فلفے جن کے بارے میں بحث کرتے ہیں وہ "خدا"، "کائنات" "کے بارے میں زیادہ تربحث کرتے ہیں اور بحش انسان " ہیں ابعض" کائنات" کے بارے میں زیادہ تربحث کرتے ہیں اور بحش انسان کے بارے میں ۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اجزائے عالم

میں انسان کو کیا خصوصیت اور کیا امتیاز حاصل ہے کہ ہم نے کا کنات اور انسان کو ایک دوسرے سے جدا کر دیا ہے؟ کیا انسان کا کنات سے جدا ہے؟

ہاں! انسان کا کنات کا جزو ہے کیکن دیگر تمام اجزاء سے بہت مختلف ہے یا یوں کہے اس میں ایسی ایسی یہ چید گیاں ہیں کہ جوکا کنات کی دیگر اکا ئیوں اور اجزاء سے زیادہ تو حید وتفییر کی مختاج ہیں۔ دھات بھی ایک چیز ہے لوہا سونا چیا ندی اور پودے کا گنات کے اجزاء ہیں کیکن سے اس قدر تفصیل وتو ضح کے مختاج نہیں کہ ضروری ہوجائے کہ ان کے لئے بہت سے مفروضے قائم کرنے پڑیں اور بہت سے نظریات و آراء بیدا ہوجا کیں اور ان کی شاخت کے لئے طرح طرح کے مسائل در پیش ہوں گہذا اب بھی ایسے لوگ موجود ہیں کہ جن کا دعوی ہے کہ موجود ات عالم میں سے انسان پر امرار ترین موجود ہیں کہ جن کا دعوی ہے کہ موجود ات عالم میں سے انسان پر امرار ترین موجود ہیں کہ جن کا دعوی ہے کہ موجود ات عالم میں سے انسان پر امرار ترین موجود ہے۔

الیکر کارل نے ایک کتاب کھی ہے جس کا عنوان اس نے "انسان پراسرار موجود" یا "جمہول موجود" (الانسان ذالک المحجول) رکھا ہے۔ خوب نام ہے کہ تعجب ہے کہ خود انسان نے بہت کی چیزوں کو پیچانا ہے اور اپنے سے بہت دور کی چیزوں کو اس نے بارے سے بہت دور کی چیزوں کو اس نے شاخت کرلیا ہے اور اب وہ ان کے بارے میں کھی سے بہت کہ اس کے لئے اب ان چیزوں کے بارے میں کچھ میں اس بات کا مدی ہے کہ اس کے لئے اب ان چیزوں کے بارے میں پچھ جہول نہیں ہے گئین موجودات میں سے جو اس کے زد یک ترین ہے لیمی خود اپنی ذات لیمی انسان کہ جوسب کو پیچانے والا ہے اس کے بارے میں اس کے اسرار ورموز اور مجہولات بہت زیادہ ہیں۔

انان کے بارے میں مجہولات میں سے ایک یہی ہے انسان کی قطرت

کا مسکلہ ہے جس کے دو جھے ہیں' ایک شناخت فہم اور دریافت سے متعلق ہے اور دوسرا خواہش اور رغبت سے متعلق ہے۔

## شناخت سيمتعلق انساني فطرت

شناخت اور دریافت کے حوالے سے مسلہ یہ ہے کہ انسان بعض قطری لیتی غیر کسی معلومات رکھتا ہے یا نہیں؟ اس وقت ہمارے ذہن میں ہزاروں تصورات اور مصداق موجود ہیں کہ جن کے بارے میں شک نہیں کہ تقریباً تمام کسی ہیں۔قرآن مجید کی سورہ مبارکہ لیک ایک آیت یوں ہے:

و الله اخر جكم من بطون امهاتكم لاتعلمون شيئا و جعل لكم السمع و الابصار والافئدة لعلكم تشكرون (مُل 2٨)

''اللہ نے تمہیں تبہاری ماؤں کے بطنوں سے اس عالم میں پیدا کیا ہے کہ تم کچھ نہ جانتے تھے اور تمہیں قوت ساعت' بصارت اور دل عطا کیا' تا کہ تم شکر گزار ہوجاؤ۔''

بعض نے اس آیت سے بیر معنی اخذ کرنا چاہا ہے کہ انبان کی تمام معلومات کسی ہیں اور کوئی معلومات فطری نہیں ہیں۔ آیت کا ظاہری مفہوم بیہ ہے کہ جب اللہ نے تہمیں تمہاری ماؤں کے بطنوں سے نکالا تو تم کی تھی ہیں جانتے سے کینی تمہاری لوح دل پاک اور صاف تھی اور اس پر کوئی نقش موجود نہ تھا، تمہیں کان اور آ تکھیں دیں اور یقیناً ان دو کا ذکر جو اس میں سے تمو نے کے طور پر ہے۔ نیز فر مایا اور تمہیں دل عطا کیا کہ جس سے مراد فکری صلاحیت ہے کیفنی تمہاری لوحِ دل پر کچھ نہ لکھا تھا۔ یہ تو حواس کا قلم ہے کہ جو دل اور عقل کے ہاتھوں سے اس صاف ویاک لوح پر کیا کیا کیا تھتا ہے۔ ایک نظریہ یہ ہے:

## افلاطون كانظريه

ایک اور نظریہ ہے کہ جوافلاطون کا ہے جواس نظریے کے بھس ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انسان جب اس دنیا میں آتا ہے تو وہ ہر چیز جانتا ہوتا ہے کوئی الیمی چر نہیں کہ جو ند جانتا ہوانسان کی روح بدن میں آنے سے پہلے آیک اور دنیا میں موجود ہوتی ہے۔ اس کے بقول وہ دنیا ''دنیائے مثل'' یا ''عالم مثال' ہے' «مثل' کامفہوم اس کے نزدیک اس عالم کے موجودات کے حقائق سے عبارت ہے۔روح انسانی نے اس دنیا میں' دمثل'' کو جانا ہے اور حقائق اشیاء تک بہنچ کیکے ہں' جب اس روح کا تعلق بدن سے قائم ہوتا ہے تو اس کے اور اس کی معلومات کے درمیان ایک طرح کا حجاب حاکل ہو جاتا ہے اور وہ ایک ایسے مخص کی طرح ہو جاتی ہے کہ جو کوئی چیز جانتا ہوتا ہے کیکن وقتی طور پر اسے بھول جاتا ہے۔ اس کے نظریے کے مطابق جو کوئی بھی اس دنیا میں آتا ہے تمام علوم مثلاً ریاضی وغیرہ جا نتا ہوتا ہے' پس سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر تعلیم وتعلم کیا ہے؟ اس کے جواب میں وہ کہتا ہے کہ علیم و تعلم یاد آوری اور یادولانے کے لئے موتا ہے۔ معلم یاد ولانے والا ہے' معلم اس چیز کو یاد دلانے والا ہے جومتعلم اینے باطن میں جانتا ہوتا ہے۔ برائے اس چیز کی طرف متوجہ کرتا ہے اسے وہ چیز یا دولاتا ہے کہ جھے وہ پہلے سے

جانتا ہوتا ہے۔ اس وجہ سے اس کے ملتب میں تعلیم فقط ایک طرح کی یادد ہانی ہے۔ اور بس بینظر یہ پہلے نظریے کے بالکل مدمقابل ہے۔

## اسلامي حكماء كانظريه

تیسرا نظریہ ہے کہ انسان بعض چیزوں کو بالفطرت جانتا ہے البیتہ الیس چزیں کم ہیں۔ انسانی فکر کے وہ اصول جوتمام انسانوں میں مشترک ہیں فطری اصول ہیں' جبکہ ان بنیادوں پراٹھنے والے افکار کی عمارت کسبی ہے اور یہ جو کہا جاتا ہے کہ اصول فکر فطری ہیں' اس کامفہوم افلاطون کے اس نظریے سے مختلف ہے کہ روح انسانی نے کسی اور دنیا میں انہیں یاد کیا ہے اور یہاں آ کر انہیں فراموش کر دیا ہے بلکہ مراد سے ہے کہ انسان اس دنیا میں ان کی طرف متوجہ ہوتا ہے کیکن انہیں جاننے کے لئے اسے کسی معلم کسی منطقی استدلال یا تجربے وغیرہ کی ضرورت نہیں ہے کیعنی انسانی فکر کی عمارت اس طرح سے ہے کہ جونہی ان امور کو د کھتا ہے تو انہیں سمجھ لیتا ہے اور کسی استدلال یا دلیل کامختاج نہیں ہوتا' ایبانہیں ہے کہ انسان پہلے سے انہیں جانتا ہو۔ یہ ایک اور نظریہ ہے اور عموماً حکمائے اسلامی نے بھی یہی نظریہ اختیار کیا ہے بعض خصوصیات میں اختلاف کے ساتھ ارسطو کا بھی یہی نظریہ رہا ہے۔

دور حاضر کے فلسفیول میں بھی میہ اختلاف رائے موجود ہے لیکن شاید موجودہ دور میں کوئی بھی افلاطون کے نظریہ کا قائل نہ ہو البت اس دور میں بھی بعض فلاسفہ انسان کی بھی معلومات کے فطری اور پیدائش ہونے کے قائل ہیں اور

باقی معلومات کے بعد میں حاصل کئے جانے اور ان کے تجربہ کی بنیاد پر حصول کے قائل ہیں۔ اس نظریے کا سرخیل قرن حاضر میں دنیا کا معروف عظیم فلفی ''کانٹ' ہے' اس کی رائے کے مطابق انسان کی بعض معلومات تجربے اور حواس سے حاصل شدہ نہیں بلکہ پیدائش ہیں' یعنی ایسی معلومات جو کہ اس کے نظریے کے مطابق انسان کی ذبئی ساخت کا لازمہ ہے۔

جرمنی کے فلسفیوں میں یہ نظریہ موجود رہا ہے کیکن اگریز فلسفیوں میں سے بیشتر کہ جوسی (تج بیون مکتبہ فکر کے فلاسفہ) ہیں ان کا نظریہ اس کے برعکس ہے ان میں سے جان لاک اور ہیوم وغیرہ کا نام لیا جا سکتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ انسان کی لوح ول پر پچھ نہیں کھا ہوتا اور انسان سب پچھ باہر سے حاصل کرتا ہے اور ہر چز سکھنے کی ہے۔ ،

جوئلتہ میں نے عرض کیا ہے وہ نہایت ہی دقیق ہے ہم نے اسے اصول فلسفہ میں بھی ذکر کیا ہے۔ اسلامی فلاسفہ اس بات کے قائل ہیں کہ نظر انسانی کے اور استدلالی نہیں ہیں اور استدلال سے بے نیاز ہیں کیکن اور استدلالی نہیں ہیں اور استدلال سے بے نیاز ہیں کیکن اس کے ساتھ ساتھ وہ ان اصولوں کو انسان کی ذات کا حصہ بھی نہیں سیھتے 'جبکہ افلاطون یا کانٹ انہیں انسانی ذات کا حصہ جانتے ہیں۔ حکمائے اسلامی کا کہنا ہے کہ جب انسان پیدا ہوتا ہے تو وہ فکر کے ان اصولوں تک سے تبی دامن ہوتا ہے کہ جب انسان پیدا ہوتا ہے تو وہ فکر کے ان اصولوں تک سے تبی دامن ہوتا ہے کہ بیدا نہیں ہوتے بیک وونوں پہلوؤں کوتصور کی بیدا نہیں ہوتے بیک موضوع وجمول کوتصور کرتا ہے۔ انسانی ذہن کی ساخت الی ہے کہ کرتا ہے نین موضوع وجمول کوتصور کرتا ہے۔ انسانی ذہن کی ساخت الی ہے کہ

وہ فوری طور پرموضوع ومحمول "منطق کی دو اصطلاحیں" کے درمیان را بطے کے بارے میں حتی تیجہ اخذ کر لیتا ہے مثلاً اگر ہم ہیہ کہیں کہ" کل جزو سے بڑا ہوتا ہے" تو افلاطون ہیہ کہتا ہے کہ دیگر تمام مسائل کی طرح روحیں ازل سے جانتی ہیں اور کانٹ کہتا ہے کہ دیگر تمام مسائل کی طرح روحیں ازل سے جانتی ہیں اور کانٹ کہتا ہے کہ ہمارا یہ کہنا کہ" کل جزو سے بڑا ہے"، ذہمن کے فطری عناصر کے میں سے ہے ایسے عناصر کہ جن کا اس کی ذہنی ساخت میں عمل دخل ہے عناصر کے میں سے ہے ایسے عناصر کہ جن کا اس کی ذہنی ساخت میں عمل دور کی خود ذہن سے۔ اسلامی مسلط کی کچھ مقدار باہر سے حاصل کی گئ ہے اور کچھ خود ذہن سے۔ اسلامی مسلط کی کچھ مقدار باہر سے حاصل کی گئ ہے اور کچھ خود ذہن سے۔ اسلامی مسلط کی جھ مقدار باہر سے حاصل کی گئ ہے اور کچھ خود دہ ان تب کہ وہ مسلط کو بھی نہیں جانتا ہوتا کہونکہ ابھی تو اسے کل کا کوئی تصور ہوتا ہے نہ جزو کا نیون جو نہی اس کے لئے کل اور جزوکا تصور پیدا ہوتا ہے اور دہ ان دوکا مواز نہ کرنا ہے تو بھر بغیر کی دلیل استاد اور تجر ہے کے یہ نتیجہ اخذ کر لیتا ہے کہ" کل جزو کے یہ نتیجہ اخذ کر لیتا ہے کہ" کل جزو سے بڑا ہے"۔

اس بحث سے ظاہر ہوتا ہے کہ معلومات کے بارے میں کمی قدر اختلاف نظر موجود ہے۔ اختلاف اس بارے میں ہے کہ کیا ہم فطری معلومات رکھتے ہیں ؟ اور اگر رکھتے ہیں تو کیا افلاطون کے نظریے کے مطابق ہیں یا مسلم حکماء کے نظریے کے مطابق ؟ اور معلومات رکھتے ہیں یا نہیں؟ یہ موضوع بہر حال قابل بحث ہے۔

قرآن كائكة نظر

اب و کھتے ہیں کہ قرآن کا نظریہ کیا ہے؟ ایک طرف ہم و کھتے ہیں کہ

قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

والله اخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع و الاسصار و الافئدة لعلكم تشكرون (تل 2٨)

گویا قرآن کا نظریہ ہے کہ جب کوئی انبان پیدا ہوتا ہے تو اس کی
لوح دل ہر چیز سے پاک اور صاف ہوتی ہے کین اس کے ساتھ ساتھ قرآن
بعض مسائل کو اس طرح سے پیش کرتا ہے کہ بھھ میں آتا ہے کہ وہ استدلال کی
احتیاج نہیں رکھتے مثلاً آپ دیکھیں کہ توحید کا مسلہ قرآن میں کس طرح سے
پیش کیا گیا ہے اور یہ آیات کس طرح سے ایک دوسرے سے ہم آہنگ ہوسکتی
ہیں۔ قرآن کے فرویک مسلہ توحید کہ جس سے متعلق آیات ہم بعد میں پیش
کریں گے ایک فطری امرے ایسے میں یہ بات کہ

لاتعلمون شيئا

"تم چھنەجاتے تھے۔''

اور اس کے ساتھ میہ بات کہتم اپنے باطن میں اور اپنے ضمیر میں ایک طرح خدا کو جانتے ہو آپس میں کیسے جمع ہوسکتی ہیں؟ ہم میہ کہتے ہیں کہ بیہ آپس میں قابل جمع ہیں اور انہیں اکٹھا کیا جا سکتا ہے۔

پھر سیبھی قرآن کی خصوصیات ہیں سے ہے کہ وہ'' تذکر' اور''یا دوہائی'' کا بہت ذکر کرتا ہے۔ بہت عجیب ہے کہ ایک طرف افلاطونی نظریے کوقرآن میں شدت سے رد کیا گیا ہے اور دوسری طرف قرآن رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے فرماتا ہے "فذکر" یعنی" پین اودلادیں۔"انسما انت مذکر" یعنی آپ تو ہیں ہی "تو ہیں ہی" تو ہیں ہی "تو ہیں ہی "تو ہیں ہی "تو ہیں ہی ان یرکوئی نگران تو ہیں ہیں۔(فاشیہ ۲۲۔۲۱)

تذکر سے متعلق آیات کوئی ایک دونہیں ہیں بہاں تک کہ خود قرآن کو ذکر کیا گیا ہے۔ ای طرح خود رسول اگرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر لفظ'' ذکر'' کا اطلاق ہوا ہے:

قد انزل الله اليكم ذكرا رسو لا (طان)

" وتحقیق الله نے تمہاری طرف ذکر بھیجا جو کہ رسول ہے۔"

ان آیات سے ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن اس کے ساتھ ساتھ بعض الی

چیزوں کا بھی قائل ہے کہ جن کے لئے تذکر اور یادد ہانی کافی ہے اور ان کے لئے

استدلال کی ضرورت نہیں ہے مثلاً مندرجہ ذیل آیت میں استفہام اقراری ہے:

هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون (رمره)

"كيا جان والارنه جان والع برابريس؟"

بیآیت قرآن کی ایک خاص روش کی عکاس ہے اس روش کے مطابق مقرآن مجید مسائل کوسوال کی صورت میں اٹھا تا ہے۔ اس طرح جب ایمان اور عمل صالح کی وعوت وینا جاہتا ہے تو فرما تا ہے:

ام نتجعل اللذين امنوا وعملوا الصالحات كنا لمفسدين في الأرض ام نجعل المتقين كا لفجار (١٨٠٠) "كيا ہم اہل ايمان اور نيك عمل كرنے والوں كوزيين ميں فساد بريا كرنے والوں جيما قرار دي؟ كيا ہم متقبول كو فاجروں جيما بنا ديں؟"

لینی ہم سوال کرتے ہیں جواب تم خود سوچو۔ (تعلیم وتربیت کے اس طریقے کوسقراطی روش کہتے ہیں' کہا جاتا ہے کہ سقراط نے اپنی تدریس وتعلیم میں یمی طریقہ اینایا ہے۔ وہ جب کوئی بات کسی دوسرے کے لئے ثابت کرنا حامتا تو سلسلہ کلام واضح ترین مسائل سے شروع کرتا اور سوال کی صورت میں کہتا' کیا ہیہ بات ایسے نہیں ہے یا ویسے نہیں ہے؟ کیونکہ مسلہ واضح ہوتا تو مخاطب ای بات کا انتخاب کرتا جو سقراط حاہ رہا ہوتا اور جونہی وہ بات کو دھن کے روشن صفحہ یر لے ته تا و چرایک نسبتاً بالاتر سوال کرتا کچر مخاطب جواب میں وہی بات انتخاب کرتا کہ جوسقراط کی خواہش ہوتی۔ جب وہ بات واضح طور پراس کے صفحہ ذہن پر منتقل كر دينا تو چرايك اور سوال كرنا اور جواب حاصل كرنا كيال تك كه ايك وم مخاطب متوجہ ہوتا ہے کہ اس نے خود سے سقراط کے مدعا کا اعتراف کرلیا ہے بغیر اس کے کہ سقراط نے ایک کلمہ بھی کہا ہو کیتی وہ مخاطب کے اندر سے جواب باہر و نکال کے لاتا۔ چونکہ استاد فن تھا' ایک عظیم ماہر نفسیات تھا' وہ نفسیات اور ذہن و فكركى حركت كو پيجانتا تھا' لہذا بات كواليے مقد مات سے شروع كرتا كه بغير خود سے کچھ کیے مخاطب کا ذہن قدم قدم خود آ کے بڑھتا چلا جاتا۔

سقراط کی والدہ داریتھی۔ وہ خود کہتا ہے کہ میں اپنی مال کی طرح دامیاکا سا کام کرتا ہوں۔ دامیر سی بچے کو دنیا میں نہیں لاتی ' وہ تو زچہ ہے جو طبیعی طور پر وضع حمل کرتی ہے۔ دایہ تو صرف مال کی رہنمائی کرتی ہے اس کا کام بینہیں ہے کہ اسے ہاتھوں سے بچے کو پکڑے اور باہر نکال لئے یہ تو ایک ناقص کام ہے اسے انتظار کرنا چاہئے کہ خود کارانداز میں بچہنم لے۔سقراط کہا کرتا تھا کہ ایسے ہی میرا کام بھی دایہ کا سا ہے بینی میں وہ کام کرتا ہوں کہ ذہن فکر کی تولید کرتا ہے جیسے ماں بچے کوجنم دیتی ہے۔ میں تو صرف ذہنوں کی مدد کرتا ہوں تا کہ وہ شئے افکار کو جنم دیں۔)

الی بی آیات کے ساتھ یہ بھی فرمایا گیا ہے: انمایتذکر اولوا الالیاب (زمرو)

''صاحبان عقل خود ہی متوجہ ہو جاتے ہیں۔''

البذاقرآن جن فطریات کا قائل ہے وہ افلاطونی نظریات کی سی نہیں کہ بچہ جنہیں بیدا ہونے سے پہلے جانتا ہو اور انہیں ساتھ لے کر دنیا میں آئے۔ قرآنی نظریہ سے کہ ان کی استعداد ہر کسی میں موجود ہوتی ہے اسی طرح سے کہ جونہی بچہ اس مرحلے پر پہنچتا ہے کہ ان کے بارے میں تصور کرے تو ان کی تصدیق اس کے لئے فطری ہوتی ہے۔ یہ آ بت کہ

والله اخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع و الابصار و الافئدة لعلكم تشكرون

اس امر سے کہ تو حید فطری ہے اور اس مسکلے سے کہ قرآن بہت سے مسائل کو تذکر اور یادہ ہانی کے طور پر ذکر کرتا ہے گوئی تضاد نہیں رکھتی۔ چونکہ فطری

ہونے کا معنی میہ ہے کہ اس کے لئے سکھنے اور استدلال کی ضرورت نہیں' اس کا میہ معنی نہیں کہ دنیا میں آنے سے پہلے انسان اسے جانتا ہو' للبذا دونوں آیات ایک دوسرے سے کوئی تضادنہیں رکھتیں۔ میتھی فطریات کے بارے میں علمی گفتگو۔

## منكرين كانظريه اوراس كانتيجه

جولوگ مجموع طور پرفطریات کے منکر ہیں' کہتے ہیں کہ انسانی فکر ثابت اصولوں کے کسی ایسے سلسلے کی حامل نہیں ہے کہ جوعقل کے انداز کار کا لا زمہ ہواور ذہنی ساخت کا لازمہ نہ ہو جبیبا کہ کانٹ کہتا ہے۔ اصول فکر کے سلسلے میں ان کی باتوں میں سے ایک بیے ہے کہ تناقض محال ہے ( تناقض بعنی ایک دوسرے کی ضد ہونا) یعنی دونقیض (دوضدیں) آپ میں جمع نہیں ہوسکتیں کعنی محال ہے کہ آن واحد میں (ایک حالت اور ایک ہی معنی میں) ورحقیقت ایک چیز ہو بھی اور نہ بھی ہو۔اس معنی میں کہ ایک فکر اور ایک نظریہ محال ہے کہ ایک ہی وقت میں واقع کے مطابق بھی ہوادر واقع کے مطابق نہ بھی ہو (البتہ اس مسکلے کے بارے میں فلیفہ '' ہیگل'' اور اس کے بعد'' مارکسزم'' میں کئی ایک ایسی ہا تیں آتی ہیں جو ہمارے موضوع بحث سے بالکل خارج ہیں اور اگر ہم ان کے بارے میں گفتگو کرنا جا ہیں تو بات بہت کمبی ہو جائے گی) یا وہ کہتے ہیں دو چیزیں کہ جن میں سے ہرایک کسی تیسری چیز کے مساوی (برابر) ہے وہ آپس میں بھی مساوی ہیں ( یعنی اگر C=A اور C=B درست ہے تو B=A بھی درست ہے )۔ ای طرح " کل جزو" ہے بڑا ہے" ترجیح بلام رج محال" ہے وغیرہ کیمی

اگرایک چیز کے بارے میں دوخالف امکان موجود ہوں اور اس چیز کے لئے ہردو امکان برابر ہوں تو اس چیز کا کسی ایک کی طرف جھک جانا کسی خارجی عامل کا مختاج ہے۔ اگر کسی خارجی عامل کا مختل جہدا کرکسی خارجی عامل کا عمل وظل نہ ہوتو ایک امکان سے دوسری طرف ترجیح پیدا کرنا محال ہے مثلاً ہم کہتے ہیں کہ کسی بہت اچھے ترازو کے دونوں پلائے بالکل مساوی و برابر ہیں (اب آپ یہ نہ کہتے گا کہ ایسا حساس کوئی ترازو نہیں ہوسکتا کی تر از انسان کی ساخت ہے آب جا ہے بی فرق دوروں ایک اس کا کہ ایسا کسی کسی بین میں نہ ہوئی ماں فرق کومنہا کر کے حساب کرس کے ک

اگرکوئی عامل دخیل نہ ہو (عمل دخل نہ ہونا) تو عقل ہے کہ ایک پلڑے کا جھکنا یا اٹھنا محال ہے۔ اب یہ عامل ہوا کی حرکت ہو یا کسی ایک پلڑے میں وزن ڈال دیا جائے یا کسی ایک پلڑے پرکوئی چیز لگ جائے یا مقناطیسی قوت ہو یا کسی الیک پلڑے پرکوئی چیز لگ جائے یا مقناطیسی قوت ہو یا کسی ایسے قوی انسان کا ادادہ ہو کہ عالم طبیعت پر اثر انداز ہوسکتا ہے (مثلاً ہو سکتا ہے کہ ایک بلڑے میں سے کوئی چیز کم ہو جائے ایک زیادہ کہنہ ہو جائے اور اس کی وجہ سے کوئی چیز اس میں سے گر جائے اس بارے میں غلط جہی نہیں ہوئی عالی کے بیسب عوامل میں سے شار ہوں گے)۔

الی اور بھی مثالیں موجود ہیں مثلاً ممکن نہیں ہے کہ ایک چیز جو جگہ گھیرتی ہے ایک ہی وفت میں اپنے وجود کے دوگنا یا دو برابر جگہ گھیر لے یا دو جگہ پر موجود ہؤائی طرح دو مکانی چیزیں ایک ہی وفت میں میا بیک وفت ایک مقام پر نہیں ہو سکتیں۔ یہ ایسی چزیں'' باتیں'' ہیں کہ ان کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے' اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ یہ کوئی ایسی مجھولات ہیں جن کے بارے میں ہم نہیں جانتے ہیں کہ ایسا ہے یانہیں ہے۔

بعض چزوں اور امور کے لئے دلیل پیش نہیں کی حاسکتی اور ہمیں یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ وہ چیز اس طرح سے سے یانہیں مثلًا ابعاد عالم (کا تنات کی حدود) کے متعلق کہ بیہ متناہی ہیں یا لامتناہی ہیں۔ممکن ہے کوئی شخص مہ کیے'' مجھے معلوم نہیں کہ متنابی ہیں یا لامتنابی کیونکہ اس کے لئے دلیل نہیں لائی حاسمی ا ایک اورمشہور مثال بید دی جاتی ہے کہ اگر کوئی میر کھے کہ اگر میں بھی بڑا ہوتا جار ہا ہوں تو میرا قد جو پہلے کے امیٹر تھا' اب ۸ءا میٹر کیوں نہیں ہے؟ وہ جواب میں کے میٹر خود بھی تہارے ہی حساب سے بڑا ہو گیا ہے۔ بیہ بات کہ تمام اشیاء ایک تناسب سے بڑی ہورہی ہیں ولیل کے ساتھ رد بالفی نہیں کی حاسمتی۔ اس طرح اگر کوئی اس کے برعکس کھے اور بیہ دعویٰ کرے کہ تمام اشیاء ایک ہی تناسب سے چھوٹی ہورہی ہیں اس بات کی بھی نفی یا اثبات ممکن نہیں۔ یہ بھی انسان کے لئے مجہول کے طور یر باقی رہتی ہے لیکن سے بات کہ سے جسم ایک ہی وقت میں وو مقامات برموجود ہے اس کے لئے بھی دلیل نہیں دی جاسکتی اس لئے نہیں کہ بیہ بات مجبولات میں سے ہے بلکہ ایسا ہونا جھوٹ اور محال ہے۔

وہ لوگ جو اصول فکر کے فطری ہونے کے قائل ہیں وہ ان اصولوں کو لامتغیر اور خطا وغلطی سے محفوظ سمجھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں ہم جب اس عالم میں ہیں تو بھی یہ اصول درست ہیں اور اگر ہمیں اس سے نکال کر کسی اور ماحول اور حالات میں رکھا جائے' مثلاً کسی اور سیارے پر لے جایا جائے تو پھر بھی بیاصول اس طرح سے رہیں گے۔

ان کے علاوہ بھی ایسے امور ہیں جنہیں ثابت تو نہیں کیا جا سکتا' لیکن ثابت ہونے کے قریب تر ہیں وہ ای طرح ہیں مثلاً ۴ = ۲ ×۲ ونیا میں بھی ایسے ہی ہے ہی ہے اس زمانے میں بھی بیتانون ایسے ہی ہے جب زمین آگ کا ایک گولہ تھی اور اس دنیا کی کروڑوں سال عمر گزر جائے تب جسی بیم مساوات (۲ ×۲ ×۲) درست رہے گی۔

اگر ہم فکر کے لئے ایسے اصولوں کے قائل ہو جا کیں اور انہیں مان لیں تو پھر فروع کی اہمیت کو بھی مان لیس گئے کیونکہ ان کے فروعات کی بنیادیہی اصول ہیں۔

اب اگرکوئی ہے کہ کہ خود ہے اصول بھی کسی ہیں اس لحاظ سے کہ ایک عالم انہیں واضح اور ثابت شدہ بیجھنے کا سبب بنا ہواور اس عامل کی کیفیت ہے تقاضا کرتی ہے کہ ہم یوں خیال کریں ہم آکینے کی طرح ہیں ، جو مختلف صور توں کے سامنے موجود ہے۔ چونکہ اس وقت ہم ان صور توں کے سامنے ہیں اور ہمیشہ ان کے سامنے رہے ہیں اور اب انہیں دیکھ رہے ہیں 'لہذا ایسا محسوں کر رہے ہیں 'اگر ان صور توں کو ہمارے سامنے سے ہٹا دیا جائے اور دوسری صور تیں ان کی جگہ سامنے لائی جائیں تو پھر صورت حال برعس ہو جائے گی۔ ہم یہ جو کہتے ہیں کہ سامنے لائی جائیں تو پھر صورت حال برعس ہو جائے گی۔ ہم یہ جو کہتے ہیں کہ مامنے لائی جائیں تو پھر صورت حال برعس ہو جائے گی۔ ہم یہ جو کہتے ہیں کہ مامنے لائی جائیں تو پھر صورت حال برعس ہو جائے گی۔ ہم یہ جو کہتے ہیں کہ مامنے لائی جائیں ہو جائے تو ممان ہے کہ ہم اس کے برعس سوچیں اور یہ کہیں کہ ''جرز و

اینے کل'' سے بڑا ہے۔ فی الحال میں صرف یہ کہنا حابتا ہوں کہ نتیجہ کیا ہوگا' اگر ہم فکر کے لئے اصول فطری کا انکار کریں؟ تو پھر کسی ایجاد اور علم کی کوئی اہمیت باقی نہیں رہے گی۔ تمام ریاضی علوم کی بنیاد کچھ سلمہ اصولوں یر ہے جو لوگ فطری اصولوں کے منکر ہیں ان کے نزدیک تو ریاضی کے ان (مسلمہ اصولوں) کی بھی کوئی اہمیت و حیثیت نہیں اور بداصول ذہن کی مخصوص ساخت کی وجہ سے ہیں اور اگر ہماری دہنی ساخت تبدیل کر دی جائے تو چرہم بھی کچھ اور کہیں گے۔ ان اصواوں کا تعلق اس بات سے ہے کہ ہم زمین پر زندگی گزار رہے ہیں اگر ہم مرت خ پر ہے لگیں تو ہاری سوچ کا انداز بھی بدل جائے گا۔ اس نظریے کا لازمی متیجہ بیہ ہے کہ کسی فلنفے کی بھی کوئی حیثیت نہیں ہے اپن ہم ابتدائی طور پراس سے یہ نتیجہ نکالتے ہیں' لیکن اے ثابت نہیں کرتے۔ وہ لوگ جو فکر کے لئے بنیادی اصول کے منکر ہیں وہ حتی طور پر کسی خاص تصور کا ننات کے حامل نہیں ہو سکتے وہ کسی اینے فلفے کے حامل نہیں ہو سکتے کہ جس کی بنیاد پر وہ یقین کے ساتھ یہ کہہ سکیں کہ ہم نے کا تنات کو پیچان لیا ہے اور اصل بات یہی ہے۔

بہرحال ان کے نکتہ نظر کا یہی نتیجہ نکاتا ہے کہ وہ خود بھی اس طرف متوجہ نہ ہو سکے۔ ان کی حالت الیں ہے جیسے کوئی شخص سمی درخت کی ٹہنی پر بیٹھا ہواور اسٹہنی کو کاٹ رہا ہواور اسے معلوم نہ ہو کہ اس عمل کے نتیجے میں وہ خود بھی نیچے جا گرے گا۔

اگر مادیت کے فلسفی حسی محض (حواس خسمہ سے قائل) ہوں تو ان کے باس اس کے علاوہ چارہ ہی نہیں کہ وہ تمام افکار کو خاص بیرونی عوامل کا نتیجہ قرار

دیں۔ بھی وجہ ہے کہ وہ فکر کے لئے کی ایسے مسلم اور قطعی اصول اولیہ (بنیادی اصول) کے قاکل نہیں جو اختلاف سے پاک ہؤیعنی وہ سب پچھ کہ جو ہم کہتے ہیں ان کے اصول اور فروع سب بے بنیاد ہیں اور یہ معتبر نہیں ہیں۔ اگر ان کی یہ بات درست ہوتو پھر خود یہ فلسفہ بھی جس کی عمارت اس بنیاد پر رکھی گئی ہے کوئی حثیبت نہیں اور ان حثیبت نہیں رکھتا اور پھر ان لوگوں کے نزویک کسی فلفے کی کوئی حثیبت نہیں اور ان باتوں کا متیجہ فلسفہ ہے۔ اس سے کسی خاص ازم باتوں کا متیجہ فلسفہ ہے۔ اس سے کسی خاص ازم (خاص کمتب فکر) کا اثبات نہیں ہوسکتا اس کا متیجہ تو پھر یہ ہے کہ جو پچھ بھی ہم جانتے ہیں سب ایک خاص ماحول یا حالات اور اس کے تقاضوں کا ساختہ و برداختہ ہے۔

یہاں تک ہماری بحث کا تعلق فطریات کے اس جھے سے تھا جس کا تعلق الیجاد و دریافت سے ہے۔ ابھی تک ہم نے مختلف نظریات بیان کے ہیں اور ان میں سے ایک نظریے کا انتخاب کیا ہے اور یہ کہ اصول نظر فطری ہے اور ہم نے وضاحت کی ہے کہ ہم جے فطرہ کہتے ہیں وہ اس فطری سے مختلف ہے جو کا نٹ یا افلاطون کہتے ہیں فطری سے مہاری مراد بیدائش آگائی نہیں ہے۔ اس بحث سے ہم اس نتیجے تک وینچے ہیں کہ ملم انسانی فرانسانی اور فلسفہ انسانی کو اہمیت و سے کا ایک ہی راستہ ہے اور وہ یہ کہ ہم اصول اولیہ نظر (فکر کے اولین اصولوں) کے فطری ہونے کو قبلول کریں۔ اگر یہ اصول ہمارے پاس نہ ہوں تو ہمارے پاس فطری ہونے کو قبول کریں۔ اگر یہ اصول ہمارے پاس نہ ہوں تو ہمارے پاس شکہ مطلق کے علاوہ کچھ بھی باقی نہ رہے گا لہذا وہ فلسفہ کہ جو اصول اولیہ نظر (فکر کے اولین اصولوں) کے قبل نہیں ہیں اور ساتھ یہ بھی کہنا

چاہئے کہ ہم ایک فلنے کے قائل ہیں۔ ان سے کہنا چاہئے کہ خود تمہارا یہ فلنفہ بھی ایک الیک فلر ہے کہ جس کا کوئی اعتبار اور حیثیت نہیں ہے مثلاً جولوگ مادیت جدلیات مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزدیک کا نئات مادہ کے علاوہ کھے بھی نہیں اور صرف مادہ کے قائل ہیں اور روح کے وجود کے مثل ہیں ان پرخود ان کے مفاہیم پر اعتراض کے علاوہ یہ اعتراض کے علاوہ یہ بنیاد قرار دی ہے بیات اور ان سے کہا جا سکتا ہے کہ آپ نے اپنے فلنے کی جو بنیاد قرار دی ہے بیات کوئی بنیاد ہی نہیں اور آپ تو اس مخص کی مانند ہیں کہ جو کی درخت کی سمت سے کاٹ رہا ہواور اس کی حالت بی ایک ہو کوار اس کے دود ورخت کی سمت سے کاٹ رہا ہواور اس کی حالت بی اور آپ کی اس کے ایک ہو کہا ہوا ہواور اس کی حدود ورخت کی سمت سے کاٹ رہا ہواور اس کی حالت بی ہو کہ ایک گرا کہ گرا۔

## خواہشات سے متعلق انسانی فطرت (فطریات)

بحث کا دومرا حصہ خواہشات سے متعلق انسانی فطرت کے بارے ہیں ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا انسان خواہشوں کے بارے ہیں کچھ فطریات رکھتا ہے یا نہیں؟ پہلا حصہ شاخت کے بارے ہیں تھا اور یہ حصہ خواہش کے بارے ہیں ہیں ہے اس صے کو پہلے میں دوحصوں میں تقسیم کرتا ہوں۔ مجھے یہاں لفظ کے بارے میں بحث کرنا مقصود نہیں ہے یہاں لفظ غریزہ (جبلت) کہنا چاہئے یا بارے میں بحث کرنا مقصود نہیں ہے یہاں لفظ غریزہ (جبلت) کہنا چاہئے یا فطرت یا کوئی اور لفظ اس بات سے سروکار نہیں ہے۔ بہرحال انسان کی قطری یا جبلی خواہشات دوطرح کی ہیں ایک جسانی اور دوسری دوحانی۔ جسمانی خواہش سے مراد وہ خواہشات ہیں کہ جوسو فیصد جسم سے وابستہ ہوں جسے بھوک یا پیات

غذا کی خواہش مجوک کے بعد انسان میں غذا کی خواہش کا پیدا ہونا سے امر بالکل معدی اور جسمانی ہے اور بیرایی جبلت ہے کہ جو انسان اور ہر حیوان کے بدن کی ساخت سے مربوط ہے۔ اس کیفیت کے لئے قدماء نے "بدل ما یخلل" کی اصطلاح استعال کی ہے کینی جب غذا ہضم ہو جاتی ہے تو مزید غذا کی خواہش پیدا ہوتی ہے اور اس طرح معدے میں ایک خاص فتم کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے اور پھریداحساس کی صورت میں انسانی شعور میں عکس انداز ہوتی ہے جاہے انسان کو اس کاعلم بھی نہ ہو کہ اس کا کوئی معدہ بھی ہے۔ جیسے بچہ ہوتا ہے پھر وہ اس کے بعدایے ای احساس کی تسکین کے لئے غذا کھانا شروع کر دیتا ہے جس کے بعد وہ احساس بھی جاتا رہتا ہے بلکہ ایک حالت نفرت بھی پیدا ہو جاتی ہے۔ یہی حالت جنسی جذبے کی ہے جنسی جذبہ جہاں تک شہوت سے مربوط ہے اور جہاں تک جسم کے Hormons اور غدودوں کے ترشحات سے مربوط ہے شک نہیں ہے کہ بیرایک جبلی (ہم نے متعدد مقامات پر لفظ غریزہ کا ترجمہ جبلت کیا ہے) امرے (عشق محملہ کے بارے میں یہ بحث ہے کہ کیاعشق اور شہوت ایک ہی چز ہیں یا دومختلف چیزیں ہیں اور دوانسانوں کے درمیان جوعشق ہوتا ہے اسے شہوت ت تجير كيا جاسكا ہے يانبيں؟ ہم في الحال ان اموركو آپس مين نبيل ملاتے) خواہ اس کا نام فطری رکھا جائے یا نہ یعنی پیرایک ایسا امرے کہ جو نسبی نہیں ہے اور انسانی جسم کی ساخت سے مربوط ہے۔ ای طرح "نیند" بھی ہے نیند کی ماہیت کچھ بھی ہو جاہے بیجسم کے خلیوں کی تھاوٹ اور حسکی یا زیادہ کام کی وجہ سے ان کے معموم ہوجانے (زہرآ لود ہوجانا) یا پھر انسان کی جسمانی توانائی کے صرف ہو جانے کے بعد دوبارہ توانائی حاصل کرنے کا ذریعہ ہو اس کی جو بھی تعبیر پیش کی جائے انسانی جسم کی ساخت سے مربوط ہے۔ان تمام امور کوعموماً جبلی امور کہتے ہیں۔
ہیں۔

فی الحال ہماری بحث ان جبلی یا جسمانی وفطری امور کے بارے میں نہیں ہے ۔ مسئلہ ہماری بحث سے خارج ہے۔ انسانی خواہشات اور رجحانات کے بارے میں بعض غریزے یا فطری امورا یسے ہیں جنہیں علم نفسیات'' روحانی امور'' کا نام دیتا ہے' ان سے پیدا ہونے والی لذتوں کو وہ روحانی لذتیں کہتا ہے۔

جیسے اولاد کے لئے انسان کی خواہش اولاد کی خواہش جنسی جبلت سے مختلف ہے کیونکہ جنسی جبلت تو تسکین شہوت سے مربوط ہے اس خواہش سے ماورا ہر کسی کے اندراولاد کی خواہش ہوتی ہے۔ اولاد ہونے سے انسان کو جو کیف و مسرت حاصل ہوتی ہے وہ ایک جسمانی لذت نہیں ہے اور انسان کے کسی عضو سے وابسۃ نہیں ہے۔ رہا وہ فرق جو ماہرین نفسیات نے روحانی لذتوں اور جسمانی لذتوں میں روا رکھا ہے وہ ایک الگ بحث ہے جو ہماری گفتگو کا موضوع نہیں ہے۔ دوسروں پر بالادتی اور اقتدار و حاکمیت کی خواہش کا جذبہ بھی انسان کے اندر ایک روحانی پہلور کھتا ہے یہاں تک کہ سے مسئلہ ایسا ہے کہ اس کی کوئی انتہا اندر ایک روحانی پہلور کھتا ہے یہاں تک کہ سے مسئلہ ایسا ہے کہ اس کی کوئی انتہا

نیم تانی گر خورد مرد خدائی بذل درویشان کند نیم دگر ہفت اقلیم ارگیرد بادشاہ مخت اقلیم ارگیرد بادشاہ همچنان در بند اقلیمی وگر ''اگر کوئی عارف باللہ آ ڈھی روٹی کھائے تو باقی آ ڈھی وہ مختاجوں کو دے دیتا ہے جبکہ اگر کوئی بادشاہ سات ملکوں پر قابض ہو جائے تو پھر بھی ایک اور ملک پر قبضہ جمانے کی خواہش رکھتا ہے۔''

اگر کوئی انسان خواہش اقتدار اور بالادی کے رائے یر چل فطے تو پھر اس کی کوئی انتہانہیں ہے اگر ساری زمین اس کے زیر مکیں ہو جائے تو بھی اگر اسے معلوم ہو جائے کہ کسی اور اقلیم پر بھی انسان آباد ہیں یا کہیں اور بھی کوئی تیرن ہے اور کہیں اور بھی اقتدار کی گنجائش ہے تو وہ اس فکر میں ہوگا کہ وہاں بھی لشکرکشی کرے اور وہال بھی اینا اقتدار قائم کرے۔ انسان کے اندر حقیقت خواہی ٔ حقیقت تك رسالُ علمُ داناكُ كشف هاكُق بنر حسنُ خلاقيت تخليق وايجادُ ٱ فرينش اور ان سب سے بڑھ کروہ کہ جے ہم عشق و پرستش کہتے ہیں کا جذبہ موجود ہے۔ ہاں حقیقی پرستش وہی ہے جوعشق کے نتیجے میں پیدا ہوتی ہے وہ عبادتیں کہ جولا کچ یا خوف کے سبب ہوتی ہیں اسلام کی نظر میں بھی ان کی کوئی خاص اہمیت نہیں یعنی ان کی اہمیت صرف مقدماتی اور ابتدائی ہے اور اس کئے ہے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر پہنچ جائے اور میر ایسے ہی ہے جیسے انسان چھوٹے بیے کو ڈانٹ ڈیٹ کر کے یالالج وے گر مدرسے یا سکول بھیجتا ہے۔ اس لئے نہیں کہ سکول یا مدرسے میں جانا کوئی ایبا مسلہ ہے کہ جس کی کوئی قیمت طے ہوسکتی ہواور

اس کے لئے بچے کوکوئی مزدوری دی جانا جا ہے۔

در حقیقت ایمانہیں ہے اس چیز کی ذاتی اہمیت نہیں ہے کی اس کی ضرورت اس کئے ہے کہ بچیا بھی عقل وشعور کے مرحلے تک نہیں پہنچا ہوتا' اس کئے اسے بہلا بھسلا کراہے کوئی ٹافی یا بسکٹ دے کریا بچوں والی سائکل خرید کر دی جائے تا کہ وہ شکول جائے۔

یہ خواہشات و رجانات کا ایک سلسلہ ہے ان کے بارے میں ہم بعد میں بخش کریں گے کہ آیا یہ خواہشات فطری ہیں یا نہیں! علم وادراک کے حوالے سے فطریات کا انکار کر کے ہم ایک خطرناک وادی تک آ گئیجے ہیں۔ یہ خطرناک وادی شک مطلق ہے شک بھی وہ جو ہمیں سوفسطائیت تک لے جاتا ہے بعن مکمل طور پرمسلم اور ادراک حقیقت کی نفی تک اب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ خواہشات میں سے کچھ بھی خواہشات میں یا نہیں۔

اس سلیط میں بھی ای طریقے سے بحث کریں گے اس سے پہلے کہ ہم یہ فابس کے کہ اگر یہ فابس کے کہ اگر ہم ایک خواہشات رکھتے ہیں ہم یہ دیکھنا چاہیں گے کہ اگر ہم ایسی خواہشات رکھتے ہوں تو ہم کہاں پہنچیں گے اور ہمارے ہاتھ کیا آئے گا؟ اور اگر ہم ایسی خواہشات کے حامل نہ ہوں تو ہمارے پاس کیا باتی رہتا ہے؟ کہیں اور الیا تو نہیں کہ جیسے بعض لوگ فکر کے اصول اولیہ (بنیادی) کا انکار کرتے ہیں اور اس کے باوجود اس کی شاخوں سے وابستہ ہیں؟ اس مقام پر بھی ہمارا واسطرا سے لوگوں سے پڑوں کو کاشے کہ جوفطریات کا اور ان اصولوں کا انکار کرنے کے باوجود اور جڑوں کو کاشے نے باوجود ور سے ان کی جوفر سے ان کی

وابطنگی بھی انتہائی شدید ہے اورخود انہیں بھی خبرنہیں ہے کہ خود انہوں نے اس کی جڑوں کو کاٹ دیا ہے۔ اس امر کا جائزہ لینے کے بعد پھر ہم مابعد کے سر صلے میں داخل ہوں گئے بعنی اس مسلے کو ثابت کرنے کے مرصلے میں۔

اب ممکن ہے کہ کوئی کے کہ میں علم فطریات (فطری رجانات) کا قائل نہیں ' یعنی میرا نظریہ سوفسطائی اور شک مطلق کا ہی ہے اور پھر وہ یہ بھی کے کہ خواہشات اور رجانات میں بھی میں فطریات کا قائل نہیں اور انسانی امتیازات کی منطق کے کیسرطور پر مانتا ہی نہیں۔ دوسر لفظول میں وہ ہم سے یہ کیچ کہ منطق کے ماہرین جے جدل کہتے ہیں تم اس سے استفادہ کرنا چاہتے ہؤیتی وہی امور کہ جو وہ لوگ مانتے ہیں انہی سے کام لینا چاہتے ہو جبکہ ہم انہیں ہرگز نہیں مانتے جنہیں وہ قبول کرتے ہیں۔ پھر وہ ہمیں یہ کے کہ کیا الی صورت میں ہمارے کہ ان فطریات کا اثبات پیش کر سکتے ہو یا نہیں؟ تو ہم عرض کریں گے کہ ہاں! می شابت کر سکتے ہیں اور یہ بات ثابت کرنے کے بعد دیگر موضوعات پر گفتگو کریں گے۔

باب سوم مقدس (پاکیزه)ر جحانات

اب ہم دوسوالوں کے بارے میں گفتگو کریں گئے کیونکہ دونوں سوال ہماری بحث کا موضوع ہن للڈا ہم نے فیصلہ کیا ہے کہ ہم اپنا وقت ان کے جواب میں صرف نہ کریں۔ اجمالاً اتناعرض کرتا ہوں کہ پچھاس طرح کے سوالات ہیں' الک سوال تو خدا کے بارے میں جبتو کے فطری ہونے کے معنی سے متعلق ہے اس سوال میں جوڈاکٹر بہتی کی کتاب''خدااز دیدگاہ قرآن' (خدا قرآن کی نظر میں) نے نقل کیا گیا ہے۔ یہ بات کہی گئی ہے کہ انسان جب طبیعی مظاہر کو دیکھتے ہیں تو ان کی علاقت کی جنبچو کرتے ہیں اور جب ایک علت کو یا لیتے ہیں تو پھراس علت کی علت کو تلاش کرتے ہیں اس بات کوانسان نے آخر کاراس مدیک پہنچایا کہ ملتوں کے اس سلسلے کاکسی جگداختام ہونا جائے۔ اگر فرض کرلیا جائے کہ ہرمظمرخود ہی کسی دوسرے مظہر کا معلول ہو لیعنی دوسرے مظہر کے وجود میں آنے کی علت یا سبب ہوتو وہ دوسری چربھی تو اس کے مانند سے۔مثلاً ہم یول کہد سکتے ہیں کہ ارتقاء فکراس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ پول شلسل پیش آتا ہے کہ جو کہ محال ہے انحام كاران كى فكريهال تك بينجى كه كوئى مركزى نقطه بونا جائي جو"علت العلل" ہواور ہر علت وہیں سے جنم کینی جائے۔ یہ بات مذکورہ کتاب سے نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ للندا اس مقام پر ہم ویکھتے ہیں کہ خارجی'' بیرونی مظاہر انسان کو تخلیق کے نقطہ آغاز کی جنبو پر ابھارتے ہیں۔ تو پھر آپ نے اصول فلیفہ کی جلر پنجم میں جو یہ کہا ہے کہ خدا کے بارے میں بحث فطری ہے اس کی آ یہ کیسے توجیهه کریں گے؟ (کس طرح درست ثابت کریں گے؟) جبکہ بیرونی مظاہر أنبان كوفيذاكي جنتي يرابهارت بين - دوس فظول مين كيا بهم خود اس بات كو تنلیم نہیں کر رہے ہیں کہ بیرونی مظاہر انسان کوخدا کے وجود کی جتم کی طرف متوجہ کرتے ہیں۔ کرتے ہیں کے لئے ابھارتا کرتے ہیں' تا کہ انسانی وجود کے اندر سے کوئی عامل اسے اس کے لئے ابھارتا ہے؟

میراخیال ہے کہ آپ نے اصول فلسفہ کا بھی غور سے مطالعہ کیا ہوتو اس كا جواب وبال موجود يئ جتنا مجھے اجمالاً ياد ہے كه علت عامد كے حوالے سے ایک بات ہم نے وہاں کھی ہے کیجنی یہ کہ انسان جو اللہ کی جبحو کرتا ہے اس کی علت یہی ہے کہ اصول علت اس کی روح برحکم فرما ہے بعنی انسان علتوں کی جنتو میں ہے اور علتوں کی اسی جبتونے اسے "علت العلل" (بنیادی علت) تک پہنچایا ہے اور اس کا بالکل یمی مطلب ہے کہ عامل وجود انسانی کے اندر موجود ہے بعنی اگریہ الہامی کیفیت انسان کے اندر موجود نہ ہوتی کہ وہ علتوں کو تلاش کر کے علتوں کے سرچشمہ تک جا سننے تو پھر بیرونی مظاہر کو دیکھ کر وہ ان کے باس سے بغیر کوئی توجہ کئے گزر جاتا۔ بحث میہ ہے کہ انسان جب بیرونی مظاہر کو دیکھتا ہے تو اسے کوئی سی چیز اس پر ابھارتی ہے کہ وہ ان کی علتوں کی جنتجو کرے۔ جب بیرونی مظاہر جبیہا اپنے آپ کو انسان کے سامنے پیش کرتے ہیں ویبا ہی حیوانوں کے سامنے بھی کرتے ہیں' یعنی جو کچھ انسان دیکھتا ہے' حیوان بھی وہی کچھ دیکھتے ہیں' کیکن جو چیز ان بیرونی مظاہر کے دیکھنے کے بعد انسان کو ان کی علتوں کی جبتجویر ابھارتی ہے۔ وہ بیر ہے کہ الی حس انسان کے اندر موجود ہے جواسے کہنی ہے کہ ہرمظہر اور ہر چیز کا وجود ایک علت کامخاج ہے اور یہ لازمی بات ہے کہ اگر وہ علت بھی کسی مظہر کی طرح کوئی اور کا مظہر ہواور اسی چیز کی طرح کوئی اور چیز ہو اور وہ خور بھی کی علت کی مختاج ہو تو انسان کے ذہن میں یہ بات پیدا ہوگی کہ کیا سب علتوں کا کوئی ایک سرچشمہ بھی ہے؟ ایسا سرچشمہ کہ جواپی علت خود ہو جوالی وقوع پذر ہونے والی نہ ہو اور بالکل یہی فطری ہونے کا معنی ہے۔ یہ بات نہ صرف اس امر کے منافی نہیں ہے بلکہ اس کی تائید کرتی ہے اس کی تفییر بعد کے لئے رہنے دیتے ہیں۔

دوسرا سوال فطری ہونے کی علامات کے بارے میں ہے۔ پہلے بھی ہم عرض کر چکے ہیں کہ اسلیلے میں ہم آئندہ بحث کریں گے کہ کسی خصلت کے فطری ہونے کی کیا علامات ہیں؟ ہم کہاں سے بیہ بات سمجھتے ہیں کہ انسان کی فلاں صفت یا فلاں خصلت فطری ہے یا بعض صفات ساجی یا انفرادی بیرونی عوامل کا نتیجہ ہیں؟

ہم کہ چکے ہیں کہ یہ بات تنظیم شدہ ہے اور اس میں کوئی شک نہیں اور
اس میں کوئی اختلاف بھی نہیں کہ انسان ان تمام دیگر موجودات سے کہ جنہیں ہم
جانتے ہیں پیفرق رکھتا ہے ''اس فرق کے ذکر کا بیمطلب نہیں کہ ہم کسی دوسرے
فرق کی نفی کریں'' کہ یہ ایک ایبا موجود ہے جو کا ننات کا ادراک کرتا ہے۔
دوسر کے لفظوں میں کا ننات کے بارے میں سوچنا ہے مزید برآ ں یہ ایک ایبا
موجود ہے کہ جوسوچنا ہے اور غور وفکر کرتا ہے۔ موجودہ دور کی تعبیر میں یہ ایک
آگاہ اور باشعور موجود ہے خود سے بھی آگاہ ہے اور کا ننات سے بھی۔ انسان اپنی
اس صفت کی وجہ سے کا ننات کے بارے میں کھی معلومات رکھتا ہے کہ جنہیں ہم
اس صفت کی وجہ سے کا ننات کے بارے میں کھی معلومات رکھتا ہے کہ جنہیں ہم
ارداک کہتے ہیں اور یہ کیا عمرہ لفظ ہے جو قدیم زمانے سے انتخاب شدہ ہے'

ادراک یعن" پالینا اور پہنچنا" فلسفیوں نے بھی اس لفظ کے لغوی بنیاد سے کام لیا ہے۔ اگر کوئی شخص کسی چیز کی جہتو میں ہو اور اس تک جا پہنچ تو عربی زبان میں کہتے ہیں اور ک ھو" "پالیا"، مثلاً اگر کوئی شخص کسی آ دمی کا پیچھا کر رہا ہو اور وہ بھاگ جائے تو اور یہ بھی اس کے پیچھے دوڑ ہے تو یا تو اسے پالیتا ہے یا اس تک نہیں پہنچ یا تا' اگر اس تک جا پہنچ تو کہتے ہیں "اور ک ھو"" یا لیا"۔

کائنات کے بارے میں انسان کی دریافت اور ادراک انسان اور کائنات کے درمیان ایک طرح کا استعال اور رابطہ ہے اس طرح سے کہ گویا انسان جب تک جاہل ہے اس کے اور کائنات کے درمیان پردہ یا رکاوٹ موجود ہے اور کائنات کے درمیان پردہ یا رکاوٹ موجود ہے اور جس قدر وہ کا نئات کو یا لے گا اور اس تک پہنچ جائے گا تو یہ ایک طرح کا پہنچنا ہے۔

اس میں شک نہیں کہ اس لحاظ سے جمادات نبادات اور حیوانات میں سے کوئی بھی انسان کا شریک نہیں۔ حیوانات کا تنات کے بارے میں ایک طرح کی مہیم ''فیر واضی'' آگاہی رکھتے ہیں' لیکن یہ بات طے ہے کہ بی آگاہی انسانی آگاہی کے برابر نہیں ہے' کم از کم یہ ہے کہ وہ فور وفکر نہیں کرتے' کیونکہ فکر کرنے سے مراد یہ ہے کہ کوئی موجود حاصل شدہ معلومات کے ذریعے ایک نئی آگاہی حاصل کرے' یعنی وہ جو پھے جانتا ہے' اس کے ذریعے مجھولات'' فیر شناخت شدہ' کومنکشف کرے۔ آپ جب سی موضوع کے بارے میں فور وفکر کرنے بیٹھتے کومنکشف کرے۔ آپ جب سی موضوع کے بارے میں سوچتے ہیں اور اس کاحل تلاش میں' مثلاً کوئی مسئلہ در پیش ہوتو اس کے بارے میں سوچتے ہیں اور اس کاحل تلاش کرتے ہیں۔ یہ فکر کرنا کون سامل ہے؟ یہ کمل یوں ہے کہ آپ اینے یاس موجود

معلومات کو آپس میں اس طرح سے مرکوز کرتے ہیں کران کے ذریعے مجبول معلوم میں بدل جائے کینی ایک نئی راوحل تلاش کرتے ہیں۔ یہ مل بالکل عالم مادہ اور عالم جم توالد و تناسل کے مانند ہے کہ جس میں دوموجود 'فرکر اور مونث' ایک دوسر سے از دواج کرتے ہیں اور ان کے اس از دواج سے نیا مولود جنم ایک دوسر سے از دواج کرتے ہیں اور ان کے اس از دواج سے نیا مولود جنم لیتا ہے۔ انسان جب فکر کرتا ہے تو پہلے سے موجود معلومات کے سرمائے کی آپس میں پیوند کاری ہوتی ہے اور اس پیوند کاری اور جفت بندی سے ان کے درمیان رابط وجود میں آتا ہے کہ جس کے نتیج میں ایک نئی سوچ اور ایک نئی راوحل پیدا ہو جاتی ہے دوسلی سا مخبل کے مثل ہم بھی رگوں کو دیکھتے ہیں اور حیوان فقط حس رکھتا ہے اور سطی سا منابدہ کرتا ہے مثل ہم بھی رگوں کو دیکھتے ہیں اور حیوان بھی دیکھتے ہیں ہم بھی حرارت کا احساس کرتے ہیں اور دوہ بھی اس سے زیادہ پیجھنیں' جیکہ فکر کرنا انسان کرتے ہیں اور دوہ بھی اس سے زیادہ پیجھنیں' جیکہ فکر کرنا انسان کی خصوصیت ہے۔

# انساني خصوصيات

دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ انسان بعض رجی نات کے لیاظ سے غیر انسان سے مختلف ہے ان رجی نات کو ایک لیاظ سے مقدس رجی نات (پاکیزہ رجی نات) کہا جا سکتا ہے۔ دوسرے لیاظ سے بیدایسے رجی نات ہیں جو خود ''محوری'' پر مبنی نہیں ہیں انسان ایسے رجی نات رکھتا جو'' خود محوری'' سے بالا تر ہے۔ یہ خود محوری کیا ہے؟ ایسے رجی نات جو انجام کارصرف انقلائی ہوں' ایسے رجی نات حیوانات میں ہوئے ہیں اور انسان میں بھی۔ حیوان بھی غذا کی خواہش رکھتا ہے لیکن غذا کی

خواہش کا رجمان اور تعلق خودای سے ہوتا ہے کینی رغبت اپنے لئے حصول غذا کی خاطر۔ انسان میں بھی خودمحوری پر بنی بعض رجمانات ہیں کیونکہ یہ انسان ہونے کے ساتھ ساتھ حیوان بھی ہے بلکہ پہلے حیوان ہے بعد میں انسان لہذا ایسے رجمانات انسان میں بھی ہیں۔

ببرحال انسان میں کچھر جحانات ایسے ہیں جواولاً تو خودمحوری کی اساس (بنیاد) پر نہیں ہیں اور دوسرے بیر کہ انسان اپنے خمیر میں ان رجحانات کے لئے ایک طرح کی قدامت کے احرام کا قائل ہے لین ان کے لئے ایک طرح کے بلند مرہے اور برتری کا قائل ہے۔ اس طرح جوانسان جس قدر بھی ان رجحانات کا عامل ہوگا' اس انسان کو اتنا ہی عالی ترسمجھا جائے گا۔ حیوان کے رجحانات یا تو محض خود مجوری برمنی ہیں' مثلاً نبینداور غذا وغیرہ کی طرف رغبت یا اگر پچھ خود بردری یر مبنی تر بھی ہوں تو بھی اس کی حد بقاء نوع تک ہی ہو گی' یعنی توالد اور تناسل اور تولد افزائش نسل کی حد تک اور وہ بھی جبلت اور تحریک حیوانی (انگریزی میں اسے "Instinct" سے تعبیر کیا جاتا ہے) کے دائرے میں۔ پھر ہم جبلت کی تاریخ میں آ چینج میں لیعنی حدود کے اندر بدایک آگاہ دانا شعوری آ زادانداور منتف عمل ہے اور سے بہت زیادہ محسول اور مشہور ہے مثلاً ہم گھوڑی کو دیکھیں جب اس کا بچہ پیرا ہونے والا ہوتا ہے اور جول جول بیج کی پیدائش کا مرحلہ قریب آتا ہے تو بیج کے لئے اس کی خواہش اتن شدید ہوتی جاتی ہے کہ خدا ہی جانتا ہے۔ جب یہ بچہ پیدا ہوجاتا ہے اور آپ اس مھوڑی پرسوار ہوتے ہیں تو وہ حرکت نہیں کرنا حاہتی اے اپنے بیچے کی فکر ہوتی ہے اور اگر آپ اسے دو قدم دور کر دیں تو اپنا

رخ مور مور کر بچ ہی کی طرف متوجہ ہوتی ہے اور اس کی طرف بھا گئ ہے۔ اس بچ کے بڑے ہونے کے ساتھ ساتھ بچ کی ماں کی طرف رغبت کم ہوتی جلی جاتی ہے بہاں تک کہ وہ جوان ہو جاتا ہے تو پھر گھوڑی کی طرف اس کا کوئی ربحان نہیں ہوتا 'مثلاً اگر کوئی گھوڑی سات سال کی ہو اور اس کا بچہ دو سال کا ہو اور جب ماں اسے دیجھے تو بچ کے جوان ہونے کی وجہ سے اسے ایک طرح کی اور جب ماں اسے دیجھے تو بچ کے جوان ہونے کی وجہ سے اسے ایک طرح کی لذت محسوں کرنا چاہئے 'جبکہ وہ اس کی طرف کوئی رغبت نہیں رکھتی اور اگر وہ اس کے قریب آئے تو وہ اسے دولتی مارتی ہے اور اسے ٹھرا دیتی ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ رمعلوم نہیں کہ فردوی کے زمانے کے گھوڑے اور مرد کس طرح کے تھے کہ اس نے لکھا ہے:

#### "سەنچى سال اسب دسەدە سالەمرد

اب تو جم سال کے مرد بوڑھے ہوتے ہیں اور جس سال کے گوڑوں کا تو سرے سے ہی وجود ہی نہیں۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ یہ جبلت صرف اس بیچ کی حفاظت کے لئے تھی کی عین صرف اس لئے کہ نسل جاری رہے اور اس سے بڑھ کر کوئی چیز نہتی۔ اب جبکہ وہ اپنے پاؤں پر کھڑا ہو گیا ہے اور اپنی ماں کی طرح کا ہوگیا ہے تو اب ماں کی نظر میں اس میں اور دوسروں میں کوئی فرق نہیں رہا۔ جولایا ہے تو اب ماں کی نظر میں اس میں اور دوسروں میں کوئی فرق نہیں رہا۔ حیوانات کی بھی ساجی زندگی ہوتی ہے کین ان کاعمل آزادی انتخاب کے ذریعے نہیں ہے بلکہ انتظابی درمنعی 'ہے یعنی طبیعت کی طرف سے وہ اس کام کے لئے منتخب ہوئے ہیں اور ابنا کام جبری طور پر انجام دیتے ہیں اس لئے اس کی طاف ورزی نہیں کر سکتے۔ مثلاً شہد کی طور پر انجام دیتے ہیں اس لئے اس کی ظاف ورزی نہیں کر سکتے۔ مثلاً شہد کی طور پر انجام دیتے ہیں اس اجی زندگی رکھنے ظاف ورزی نہیں کر سکتے۔ مثلاً شہد کی کھیاں یا بعض چیونٹیاں ساجی زندگی رکھنے

والے جانوروں میں شار ہوتی ہیں اس طرح ہرن بھی کی حد تک ساجی زندگی (Social Life) بسر کرتا ہے البتہ اس کاعمل بھی جبلی ہوتا ہے یعنی خود بخو داور فیم شعوری کے ساتھ ہو رہا ہوتا ہے تا کہ ان کے اپنے انتخاب کے ذریعے یعنی شروع ہی سے ان کی طبیعت میں میسب کچھ موجود ہے اور میاس کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے کہ کیفیت ہے حیوانات کے رجحانات کی۔

لیکن انسان جور جانات رکھتا ہے اولاً تو ''خود محوری'' کے ساتھ ہی ہم آ ہنگ نہیں ہیں اور اگر اس حوالے سے ان کی توجیبہ ''وضاحت'' کی جائے تو پیہ تمام تر پہلوتحل بحث اور ناقص ہول گے۔ دوسرے بیاکہ بدایک انتخابی شکل اور آ گاہانہ شعوری صورت ہو گئ بہر حال یہ ایسے امور ہیں کہ جو انسانیت کے معیار اور امتیاز کے طور پر پہتانے جاتے ہیں' ان کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ آج بھی دنیا کے تمام مکا تب فکر جاہے وہ الٰہی ہوں' مادی ہوں یا''سونسطائی''، شکاک''شک پر مبنی فلسفہ 'یا کوئی اور "Sceptic" ''وہریہ'' سب انسان کے بارے میں ایسے امور کا ذکر کرتے ہیں کہ جو'' مافوق الحیوانی'' نفوذ ہوتے ہیں۔ پہلے ہم ان امور کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں اس کے بعد اس امر کا جائزہ لیں گے کہ کیا ہے امور انسان کے لئے فطری ہیں یانہیں؟ نیزیہ بھی دیکھیں گے کہ اگر بیفطری نہ ہوں تو بتیجہ کیا ہوگا اور فطری ہوں تو پھر کیا بتیجہ ہوگا؟ بعدازاں ان کے فطری ہونے یا نہ ہونے کے دلائل کے بارے میں گفتگو کرس گے۔

## محسوسي فطريات

# ا۔ حقیقت کی تلاش

یدر جانات کہ جنہیں بھی "مقدسات" (قابل ادب واحرام) بھی کہا جاتا ہے اجمالاً پانچ قسم کے ہیں یا کم از کم ہم ابھی ان کی پانچ اقسام کو جائے ہیں۔ ان میں سے ایک "حقیقت" ہے "حقیقت" کی اصطلاح کوہم" دانائی" یا "دریافت حقیقت کا نئات" بھی کہتے ہیں۔مطلب یہ ہے کہ انسان میں ایک ایسا رجمان موجود ہے کہ حقائق جسے کہ وہ ہیں ان کے کشف کرنے کا رجمان حقائق اشیاء کا ادراک "کسما ہے علیہا" یعنی جسے وہ حقیقت میں ہیں ہیں کہ انسان "حیات ہستی" نیم مطابق دریافت اشیاء کا ادراک "کسما ہوجود کے اور اشیاء کو ان کی حقیق ماہیت کے مطابق دریافت کرے سے مطابق دریافت کرے نئیم اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منسوب دعاؤں میں سے ایک میں کرے۔ پیغیم اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منسوب دعاؤں میں سے ایک میں آئے فرمایا کرتے ہے:

#### اللهم ارنا الاشياء كماهي

''یااللہ! ہمیں اشیاء کو دیسا ہی دکھا جیسی کہ وہ ہیں۔''

جے حکمت اور فلفہ کہتے ہیں 'بنیادی طور پراس کا ہدف یہی ہے۔ انسان جو فلفہ کی طرف آیا ہے تو اصولی طور پراس کی بنیاد یہی سے کہ وہ حقیقت اور حقائق اشیاء کو جاننا چاہتا ہے اس حس کا نام ہم ''حس فلفی'' بھی رکھ سکتے ہیں' حقائق اشیاء کو جاننا چاہتا ہے اس حس کا نام ہم ''حس فلفی'' بھی رکھ سکتے ہیں' چاہتے ہم اسے حقیقت جوئی کہیں یا مقولہ' حقیقت کا نام دیں یا عنوان فلفی کے خو بوعلی محت دیکھیں یا آسے دانائی کے زمرے میں قرار دیں۔ ایک جملہ ہے کہ جو بوعلی

سینا نے استعال کیا ہے اور یہ تعبیر استعال کرنے والا وہ قدیم ترین شخص ہے اور مجھے معلوم نہیں کہ اس سے پہلے ایس تعبیر کا وجود تھا یا نہیں البتہ بعد میں شخ اشراق اور دیگر افراد نے اسے استعال کیا ہے۔ فلفے کے مقصد اور مدف و غایت کے نتیجے کے اعتبار سے فلفے کی تعریف کرتے ہوئے وہ کہتا ہے:

صيرورة الانسان عالما عقليا مضاهيا للعالم العيني

یعن فلفی بننے کا حتی نتیجہ یہ ہے کہ انسان خود اس عالم مادی و ظاہری ہی کی ماند آیک " عالم علی بننے کا حتی نتیجہ یہ ہے کہ انسان خود اس عالم مادی کو اس طرح سمجھے اور دریافت کرے کہ جس طرح وہ حقیقت میں ہے اور بعد میں وہ خود آیک کا کنات بن جائے کیکن وہ عالم ہیرون عالم عینی سے خارج ہوگا اگر چہ یہ عالم جدید وہی جہان عینی " عالم مادی" ہے البتہ یہ اس کی عقلی صورت ہے۔

ریر حقیقت اور حقیقت جوئی فلاسفہ کی نظر میں انسان کا کمال فطری ہی ہے کا انسان جبلی اور فطری طور پر کمال فطری کا طالب ہے کیعنی حقائق جہان کو جانے کا مثلاثی ہے۔ اس طرح کے رجحانات انسان میں حقیقت عالم تک رسائی کے لئے موجود ہیں۔

علم نفیات میں بھی اس پر حسی حقیقت جوئی یا حسی جبتو کے نام سے بحث کی جاتی ہے۔ جب کسی مسئلے کو ایک وسیع سطح پر پیش کیا جاتا ہے تو اس کا نام ''حس کا وشن' یا ''حس جبتو' رکھا جاتا ہے اور بیروہ چیز ہے کہ جو دویا تین سال کے بچول تک میں موجود ہوتی ہے البتہ مختلف بچوں میں مختلف سطح کی ہوتی ہے۔ بچہ جب تین سال کا ہوتا ہے تو طرح طرح کے سوال بوچھتا رہتا ہے تعلیم و تربیت میں تین سال کا ہوتا ہے تو طرح طرح کے سوال بوچھتا رہتا ہے تعلیم و تربیت میں

ماں باپ کو ہدایت کی جاتی ہے کہ جہاں تک ہو سکے اپنے بچوں کے سوالوں کا جواب دیں اور انہیں چھڑک نہ دیں۔ نادان اور بے توجہ ماں باپ جب دیکھتے ہیں کہ ان کا تین حار سالہ بچہ ہمیشہ سوال ہی کرتا رہتا ہے تو وہ اسے آیک فضول حركت تصور كرتے بين اور كہتے بين "خاموش ہو جاؤ" كيا فضول سوال جواب كر رہے ہو' البتہ ایسا طرز عمل غلط ہوتا ہے۔ بیٹس سوال ہے تلاش حقیقت کی خس ے حس حقیقت جوئی ہے جواس میں ابھی اٹھی اور بیا ہوئی ہے اور وہ یو چھتا ہے اور حق رکھتا ہے کہ یو چھے پہال تک کہ اگر وہ الی چیزوں کے بارے میں یو چھے کہ جس کا آپ جواب نہ دے سکیں یا جس کا جواب وہ سجھ نہ سکے تب بھی اسے و انٹنا عظر ک وینا یا اس کی اس حس کو دیا دینا درست نہیں ہے اور اس کا بیہ جواب نہیں کہ خاموش ہو جاؤ' جس قدرممکن ہواں کا جواب دینا چاہئے۔ یہاں تک کہ کہا جاتا ہے کہ بیچے کی بہت می شرارتیں اس حس کی وجہ سے ہیں کو کلہ بیچے کا شرارتی ہونا بھی ایک مسلہ ہے جس چز تک بھی پہنچتا ہے اس کو چھیڑتا ہے مجھی اس چیز کواس پر مارتا ہے مجھی اس کواس پر گرا تا ہے کیا انسان فطر قاشرارتی ہے؟ جب وہ بڑا ہوجاتا ہے تو کیا اس کی اصلاح ہو جاتی ہے یانہیں؟ کہتے ہیں کہ پیہ اں حن '' حقیقت شنای'' کا متیجہ ہے'وہ چاہتا ہے کہ اسے یعنی کی چیز کواس پر مار كرد كيك كيا بوتا ہے؟ اب بم جو ايسانيس كرتے بيں توبياس لئے ہے كہ بم جائے میں کہ کیا ہوتا ہے۔ ہم بارہا تجربہ کر چکے میں البذا ہمارے لئے مسلم حل شدہ ہے کین اس کے لئے بیدمسکد ابھی واضح نہیں ہے۔ انسان کے اندرسوال پیدا ہونا اپی جگدایک اہم مسئلہ ہے فلاسفہ اس کو ایک بالاتر سطح پر پیش کرتے ہیں ،

ماہرین نفسیات اس کوعمومیت دیتے ہیں' یہاں تک کہ بچے کوبھی اس میں شامل کرتے ہیں' بہرحال انسان حقیقت اور حقائق کو جاننے کا رجحان رکھتا ہے۔ ابو ریجان بیرونی کا ایک معروف واقعہ ہے جوشاید آپ نے سنا ہو۔ وہ مرض الموت میں مبتلا تھے ان کا ایک ہمسابہ فقیہ تھا' وہ ابور بحان کی عیادت کے لئے آیا۔ اس نے دیکھا کہ وہ بستر پر بڑے ہیں اور روبہ قبلہ لیٹے ہوئے ہیں اور زندگی کے ت خرى سانس لے رہے ہیں۔ ابور یحان نے اسپے اس بمسائے سے وراثت كا ایک شرعی مسئلہ یو جھا۔اس فقیہ کو تعجب ہوا اور کہنے لگا کہ بیرکون سا وقت ہے مسئلہ پوچھنے کا؟ ابور بحان کہنے گئے مجھے معلوم ہے کہ میں مرر ہا ہوں کیکن آپ سے سہ مسلد يوجهر را مول اگر ميں اس مسلد كا جواب جان كرمر جاؤل تو بهتر ہے يا نہ ہ جانتے ہوئے مر جاؤل تو بہتر ہے؟ واضح ہے کہ جان کر مرنا بہتر ہے .... ابو ریحان کہنے لگا پھراس کا جواب بتائیں؟ تو اس نے جواب دیا ۔ اس فقیہ کا کہنا ہے کہ میں ابھی واپس اینے گھر نہ پہنچا تھا گہ ابو ریحان کے گھرسے عورتوں کے رونے کی آواز آنے لگی۔ بہرحال بیانسان میں موجود ایک حس ہے جنہوں نے ا بنی اس حس سے کام لیا ہے اور اسے زندہ رکھا ہے وہ اس مرحلے تک جا چنجتے ہیں کہ کشف حقیقت کی لذت ان کے لئے ہر دوسری لذت سے بردھ کر ہوتی ہے۔ دوسر لفظوں میں لذت علم ان کے لئے ہرلذت سے بالاتر ہوتی ہے (اس کی وضاحت اس لئے زیادہ کر رہا ہوں تا کہ آپ جان لیں کہ بیانسان کے بارے میں ایک حقیقت ہے اور اس کا تحلیل و آپ یہ بہت ضروری ہے۔ میں قبل ازیں بیہ کہد چکا ہوں کہ انسان کا موضوع ووس برموضوع سے زیادہ توضیح وتفسیر کا

مختاج ہے)۔

ججۃ الاسلام سیدمحمد باقر شفتی اصفہانی مرحوم کے بارے میں بھی ایک واقعہ ہارے فدماء نے نقل کیا ہے اور بالکل ایسا ہی واقعہ پاسچر کے بارے میں بھی ہے۔ جناب سید باقر مرحوم کی شب زفاف تھی جب دہن کا ہاتھ دلہا کے ہاتھ میں دے دیا جا تا ہے اور پھر عام طور پرعورتیں دہمن کو تجلہ عروی (وہ خاص کمرہ جو دہمن کے لئے آ راستہ کیا جا تا ہے) میں لے جاتی ہیں اس وقت جناب سیدمحمد باقر کسی دوسرے کمرے میں چلے گئے تا کہ جب عورتیں چلی جا کیں تو پھر دہمن کے لیاس جا کیں تو انہوں نے سوچا کہ موقع سے کیوں نہ فائدہ اٹھایا جائے اور پاس جا کیں تو انہوں نے مطالعہ شروع کر دیا۔ عورتیں چلی گئیں دہمن بچاری تنہا مطالعہ کیا جائے انہوں نے مطالعہ شروع کر دیا۔ عورتیں چلی گئیں دہمن بچاری تنہا مطالعہ کیا جائے انہوں نے مطالعہ شروع کر دیا۔ عورتیں پلی گئیں دہمن بھر جب محتوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا، یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کر لیا

پاتچر کے بارے میں بھی ایسا ہی واقعہ بیان کیا جاتا ہے کہتے ہیں کہ اس کی بھی شب عروسی تھی ایک گفتہ دلہن کے پاس جانے میں باقی تھا اسے موقع مل گیا اور وہ اپنی لیبارٹری میں چلا گیا اور ایسا مصروف ہوا کہ ضبح تک وہیں کام میں مگن رہا اور بھول گیا کہ بیتو اس کی سہاگ رات تھی۔

اب بیرکیا ہے؟ بیر حقائق بین بیرض کم وبیش سب انسانوں میں موجود ہوتی ہے البتہ دیگر حسوں کی طرح کسی میں زیادہ کسی میں کم ۔ نیز بیہ بات اس امر سے مربوط ہے کہ انسان نے اسے کس حد تک پردان چڑھایا ہے البذا انسان کو علم

اور جاننے کی وجہ سے غیرانسان پرترجیج دی جاتی ہے۔ انگلتان کامشہور اور ہر دلعزیز فلسفی اسٹوارٹ کہتا ہے: ''اگر انسان دانا ہو اور مفلس ہوتو وہ اس احت سے بہتر ہے کہ جوخوشحال ہواکی رنجیدہ و بے حال سقراط کو ایک موٹے سئور برترجیح حاصل ہے۔''

# 

انسان میں ایک اور بھی رجان ہے کہ جے نیکی و فضیات کی طرف رجان کہا جا سکتا ہے۔ ہیں اخلاقی پہلوکا حامل ہے بیروہی ہے کہ جے ہم اپنی اصطلاح اور روز مرہ میں اخلاق کہتے ہیں۔ انسان بہت کی چیزوں کی جانب رغبت رکھتا ہے اس لئے کہ وہ اس کے لئے فائدہ مند اور منافع بخش ہیں۔ انسان دولت سے رغبت رکھتا ہے اس لئے کہ وہ اس کے لئے منافع بخش ہے اس کی مادی ضروریات کو پورا کرنے کے لئے بیا کی ذریعہ ہے۔ اپنے فائدے اور منافع کی طرف انسان کی رغبت خود محوری اور خود خواہی ہے بیٹی انسان ایک چیز کی طرف ربحان رکھتا ہے کہ جسے وہ اپنے لئے حاصل کرنا چاہتا ہے تا کہ وہ اپنے سلسلہ ربحان رکھتا ہے کہ جسے وہ اپنے سلسلہ دیات کو چاری وساری رکھ سکے (البتہ ایک زندہ موجود کا اپنی زندگی کی بقاء کی حیات کو چاری وساری رکھ سکے (البتہ ایک زندہ موجود کا اپنی زندگی کی بقاء کی

طرف رجمان کیا ہے؟ اور اس میں کیا راز ہے؟ بدانی جگہ پر ایک مسلہ ہے)۔ اس سطح تک تو اس بات کا تجزید کسی حد تک آسان ہے کیکن بعض امور ایسے ہیں كدانسان ان كى طرف رجحان ركھتا ہے اس لئے نہيں كديداس كے لئے فائدہ مند ہیں' بلکہ اس لئے کہ وہ عقلی اعتبار سے فضیلت و نیکی کے زمرے میں آتے ہیں۔ خرخواہی حسی ہے جبکہ فضیلت غیرعقلی ہے فضیلت مثلًا انسان کا سیائی کی طرف رجحان اس لحاظ سے کہ وہ سجائی ہے اس کے مقابلے میں جھوٹ سے نفرت ' اس طرح انسان کا تقوی اور یا کیزگی کی طرف رجان۔ مجموعی طور پر وہ تمام ر جھانات جن کا شار فضیات میں ہوتا ہے دوقتم کے ہیں بعض انفرادی ہیں اور بعض ساجی انفرادی مثلاً ذاتی نظم و ضبط نفس پر قابور کھنا اور اسی طرح اور بہت سے انفرادی اخلاقی کے مفاہیم' یہاں تک کہ شجاعت بھی کہ جو ہز دلی کے مقابلے میں ہوتی ہے اس سے مراد زور بازونہیں کیونکہ وہ اخلاق کی تعریف سے باہر ہے۔ سابی رجحانات مثلاً دوسروں کے ساتھ تعاون اور ان کی مدؤ ایک دوسرے کے ساتھ ل کر کسی معاشرتی یا ساجی کام کی انجام دہی۔ احسان اور نیکی کی طرف رغبت اور قربانی کا رجحان ذاتی مفاد کے مفہوم میں نہیں آتا کیونکہ قربانی کا جذبہ لیعنی اینے آپ کو قربان کر دینا' یہاں تک کہ اپنی جان سے گزر جانا۔ اسی طرح ايثار كي طرف رجيان:

> و يو شرون على انفسهم و لو كان بهم خصاصة "وه ايثار كرت موك اپن آپ پر دوسرون كوتر جي دينه ، جبك وه خود ضرورت مند بين "(حشه)

و يطعمون الطعام على حبه مسكينا و يتيما و اسيرا انهما نطعه كم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكورا

"وہ اللہ کی محبت میں مسکین بیٹیم کو کھانا کھلا ویتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہم نے مہیں اللہ کے لئے کھلایا ہے اور ہم تم سے کہتے ہیں کہ ہم نے مہیں اللہ کے لئے کھلایا ہے اور ہم تم سے کسی جزا (بدلہ) اور شکریہ کے خواہش مند نہیں ہیں۔"
(انان ۱۹۸)

# س<sub>ا حسن</sub> و جمال کی طرف رجحان

انسان میں حسن و جمال کی طرف رجان موجود ہے۔ اب یہ چاہے حسن پہندی کے لحاظ سے ہو چاہے تخلیق حسن کے حوالے سے کہ جس کا نام فن و ہنر (Art) ہے۔ یہ بھی انسان کے اندر موجود ایک رجان ہے اور کوئی شخص بھی اس احساس سے عاری نہیں ہے۔ انسان اگر لباس بھی پہنتا ہے تو کوشش کرتا ہے کہ تاحد امکان وہ اسے اچھا گئے۔

جب انسان ایک عمارت تعمیر کرتا ہے پہلے مرطے میں تو گری و سردی ہے نیجنے کے لئے بناتا ہے کیکن سے نیچنے کے لئے بناتا ہے کیکن ہیشہ اس کی تعمیر میں اپنی حس حسن پیندی کو آمیختہ کر لیتا ہے۔ اس کی ہمیشہ بیہ خواہش ہوتی ہے کہ عمارت و کیکھنے میں جملی گئے فرنیچر اچھا ہو کروں میں قالین خواہش ہوتی ہے کہ عمارت و کیکھنے میں جملی گئے فرنیچر اچھا ہو کروں میں قالین خواصورت ہوں۔ بیتمام تر زیبائی اور حسن کی طرف رجمان انسان کے اندر موجود

ہے۔ انسان خوبصورت قدرتی مناظر کو لیند کرتا ہے جب صاف و شفاف پانی کو دیکھتا ہے یا جب سی آبشار پر اس کی نظر پر تی ہے یا کسی دریا کو دیکھتا ہے تو وہ لطف اندوز ہوتا ہے چنانچہ وہ قدرت کے خوبصورت مناظر سے مخطوظ ہوتا ہے۔ آسمان کی طرف اس کی نظر اٹھتی ہے افق کو دیکھتا ہے پہاڑوں کا نظارہ کرتا ہے تو ان سب چیزوں سے وہ لطف اندوز ہوتا ہے ہید چیزیں اسے بھی لگتی ہیں۔ اس طرح سے فن و ہٹر (Art) کا مسلہ ہے اور بیدہ حسن ہے کہ جو انسان خود تخلیق کرتا ہے جہ وہ بیت قدیم فن ہے۔ بہت خوبصورت خطاطی کی انسان کے لئے غیر معمولی جو بہت قدیم فن ہے۔ بہت خوبصورت خطاطی کی انسان کے لئے غیر معمولی اہمیت ہے اسے وہ محفوظ رکھتا ہے کسی نہایت ویدہ زیب خط میں لکھا گیا قرآن اگر انسان نے دئ مرتبہ بھی دیکھنے اگر انسان نے دئ مرتبہ بھی دیکھنا ہوتو گیارہویں دفعہ بلکہ پینکٹر وں مرتبہ بھی دیکھنے اگر انسان نے دئ مرتبہ بھی دیکھنے گی خواہش اس کے دل میں رہتی ہے۔

ہمارے والد مرحوم رضوان اللہ علیہ کہ جن کا اپنا خط بھی خوب تھا' آئییں خطاطی ہے بہت لگاؤ تھا' کہا کرتے تھے کہ بہت خوبصورت خط میں کوئی قرآئی نسخہ میرے ہاتھ میں ہوتو میں اس کی تلاوت نہیں کرسکا' کیونکہ اس کے خط اور حسن میں ایسا کھو جاتا ہوں کہ پڑھ نہیں پاتا۔ روضہ امام رضا علیہ السلام میں ایوان مقصورہ کے باہراکی کتبہ کھا ہے' دیدہ زیب خط کا بیا کی نیارہ ہے۔ بیا کیک بڑا ساکتبہ ہے جو ایوان کی بیشانی پرلگا ہے' آسے بالیسنفر نے جو گوہر شاد کا بیٹا تھا' کھا ہے۔ اس نے خود اسے کتے کے آخر میں لکھا ہے:

كتبه بايستقر بن شاه رخ بن امير تيمور گوركان

گوہر شادشاہ رخ کی ہوی تھی بایستور اس کا بیٹا تھا۔ اس کا بیکتبہ خط ثلث بیں ہے۔ بایستور کا خط بے مثال ہے نہاں سے پہلے کسی نے خط ثلث بیں الی تی تریپیش کی ہے نہ اس کے بعد کوئی اس جیسا لکھ سکا ہے حالانکہ علی رضا عباسی ایک ایبا خطاط گزرا ہے کہ جوشاہ عباس کے زمانے بیس تھا اور غیر معمولی طور پر اچھا خطاط تھا اس کے خطاطی کے فن یارے آئے بھی اصفہان یا پھر قم (ایران کے دواہم شہر) بیس شاہ عباس کے مقبرے میں موجود ہیں کہ جونہایت دیدہ زیب ہیں کین اس کے باوجود بایستور کے پائے تک نہیں پہنے کے قرآن بذات خود الہی نشانیوں میں سے ایک ہے اس کا اپنا ہی حسن ہے بعنی فصاحت و بلاغت ہے اور شرآن کو عالمگر کرنے کے عظیم ترین اسباب میں سے ایک ہے اس کا عامل زیبائی فیصاحت و بلاغت ہے اور نافی فیصاحت و بلاغت ہے اور نافی فیصاحت و بلاغت ہے اور نافی فیصاحت و بلاغت ہے اس کا عامل زیبائی فیصاحت و بلاغت مجرنما ہے۔

غرضیکہ حسن کی طرف رجان اور خوبصورتی کے مظاہر کی طرف کشش بھی انبان کے رجانات میں سے ہے۔

### سم\_ تخلیق اور ایجاد کار جحان

چوتے نبر پرتخلیق وا بجاد کا رجمان ہے انسان میں چیز ول کو ا بجاد کرنے کا رجمان موجود ہے۔ الی اشیاء جو وجود نہیں رکھتیں انسان جا ہتا ہے کہ انہیں وجود میں لائے۔ اگرچہ یہ بات درست ہے کہ انسان نے اپنی روز مرہ ضرور بیات کو پورا کرنے کے لئے صنعت وحرفت اور ایجاد وابداع کا کام کیا ہے کیکن جس طرح علم انسان کے لئے زندگی اور معاش کا ذریعہ بھی ہے اور بذات خود مطلوب و

مقصود بھی ہے ایجاد و تخلیق کی بھی یہی صورت ہے۔ آئ کل اس مسلے پر بہت
بحث کی جاتی ہے کہ آیا علم بڑائے علم ہے یا علم برائے زندگی ہے؟ جواب یہ ہے اور
کہ دونوں مطلوب بین لیعنی علم انسان کے لئے مطلوب بالندات بھی ہے اور انسانی
مطلوب بالغیر بھی ہے۔ مقصد یہ ہے کہ علم بالذات بھی مطلوب ہے اور انسانی
مشکلات کو حل کرنے کے لئے آیک ذریعہ کے طور پر بھی۔ اس اعتبار سے کہ علم
دریافت اور کشف ایک حقیقت ہے مطلوب بالذات ہے اور اس لحاظ سے کہ یہ
ایک طاقت و توانائی ہے۔ بقول۔

توانا بود ہر کہ دانا بود '' دور ہوتا ہے۔''

زندگی کی مشکلات علی کرنے کا ذریعہ ہے مطلوب بالغیر ہے تخلیق و
اہداع بھی اس طرح ہے۔ آپ نے طلبہ کے بارے میں مشاہدہ کیا ہوگا اور
جانتے ہوں گے کہ جب ایک طالب علم کوئی چیز تخلیق یا ایجاد کرتا ہے تو وہ کتنا خوش
ہوتا ہے اور اپنے آپ میں ایک خاص حیثیت کا احساس کرتا ہے۔ جب آپ
اسے کوئی دستکاری کا کام کرنے کے لئے دیں تو وہ بہت خوش ہوتا ہے اور چاہتا
ہے کہ اس سے ایک نئی چیز تخلیق کرئے مجموعی طور پر ابداع و ایجاد جس شجے میں
ہوایک شم کی تخلیق ہے۔ بعض افراد کو آپ کہتے ہیں کہ وہ تخلیقی امتیاز و
ملاحیت رکھتا ہے کین طرز تدریس میں اس کا امتیازی اور بے مثال اسلوب ہے۔
دیگر اشخاص ممکن ہے فقط دوسروں کی روث اور اسلوب کی چیروی کریں کیکن اس

كريں - مجموعي طور ير اجتماعي يروكرامون مملكت كو چلانے كے طور طريقوں شبري منصوبہ بندی اور وہ امور جن میں بلدیہ کے لئے منصوبہ بندی ضروری ہوتی ہے۔ اسی طرح کتب کی تالیف وتصنیف میں ہم دیکھتے ہیں کہ بعض لوگ موجود اور نوآ ورد''خلاق' جبکه بعض دیگر محض پسرانی روش کی تقلید کرتے ہیں' بالخصوص کتابوں میں بیتقلیدی پہلوزیادہ نمایاں ہے۔مشہور ضرب المثل ہے کہ ' چھپی ہوئی كتابول كو پھر سے كتابت كرتے ہيں اور كتابت شده كو پھر جھاب ديتے ہيں'' يعنى چھیی ہوئی کتابوں میں سے بعض یا تیں اخذ کرتے ہیں اور تدوین کر لیتے ہیں اور اس کو دوبارہ جھاب دیتے ہیں۔ واضح سی بات ہے کہ پر کام تخلیقی نہیں ہے لیکن بعض افراد کی کتابیں تخلیقی ہیں اور انسان میں بیر رجحان موجود ہے کہ وہ جا ہتا ہے کہ تخلیق کار ہو۔ نظریات میں معاملہ اس سے بالاتر ہے کوئی شخص ایک نظریہ کی تخلیق کرتا ہے؛ بعد میں اسے ثابت کرتا ہے دوسرے لوگ اس کے نظریے کو قبول کرتے ہیں۔ بیخودا بنی جگہ برایک طرح کی قدرت اور صلاحیت ہے مثلاً وہ مخصّ کہ جس نے ''جوہری حرکت'' کے نظریے کی تخلیق کی' بعد میں اس کو ثابت کیا اور اب دوسرے اس کی پیروی کررہے ہیں۔البتہ بعض اوقات یہ دو تین رجان آپس میں مل حاتے ہیں' مثلاً جب کوئی حافظ کی طرح اشعار کی صورت میں ایک نئی چیز تخلیق کرتا ہے تو اس نے ایک ہی وقت میں دو کام سرانجام دیتے ہیں' ایک بیے کہ وہ ایک نئی چیز کو وجود میں لایا ہے اور تخلیق حس کی تشنگی کو بجھایا ہے اور دوسرا پیر کہ چونگہ ا کے خوبصورت اور حسن چیز کو لینی خوبصورت شعر کومعرض وجود میں لایا ہے اپنی ''حس زیبائی'' کے شوق کو بھی اس نے سیراب گیا ہے اور ممکن ہے کہ اس کی

''تلاش حقیقت'' کی حس کو بھی تسکین حاصل ہو کی ہو۔

#### ۵\_ عشق وعبادت

پانچویں چیز کا نام ہم نے عشق وعبادت رکھا ہے البتہ ہم ابھی اپنی پہلی بات کی طرف آتے ہیں۔

ہم نے کہا کہ اس کا تنات میں کوئی موجود بھی ایسانہیں ہے جو انسان سے زیادہ تشریح وتوضیح کامختاج ہو۔ چونکہ انسان میں ایسی چیزیں پائی جاتی ہیں جو غیر انسان میں موجود نہیں اور اس میں ایسی چیدگیاں بھی پائی جاتی ہیں جن کی تشریح آسان کام ٹیس بلکہ انتہائی دشوار ہے اور یہی وجہ ہے کہ انسان کو''عالم صغیر' یعنی انسان بذات خود ایک کا تنات ہے۔ عرفاء ''عارف باللہ'' اس چیز کو قبول نہیں کرتے کہ انسان ''عالم صغیر' ہے وہ سے جی کہ کا تنات عالم صغیر ہے جبکہ خود انسان ایک کمل کا تنات ''عالم اکبر'' ہے۔ مولوی کہتا ہے:

چیست اندر خانه کا اندر شهر نیست
چیست اندر جوئی کا اندر نظر نیست
"گرشهرکا جزئے جو کچھ بھی گھر میں ہے یقیناً شهر میں پایا
جاتا ہے لیکن ممکن ہے کہ شہر میں بعض چیزیں ایکی ہوں جو
گھر میں نہ پائی جاتی ہوں۔"

گھر میں نہ پائی جاتی ہوں۔"
""اس طرح جو کچھ ایک چھوٹی کی ندی میں ہے دریا میں بھیناً

وه پایاجاتا ہے۔'

اس کے بعد نتیجہ اخذ کرتے ہوئے کہتا ہے:

این جہان جوی است دل چون نظر آب
این جہان خانہ است دل شہری عجاب
"نیہ جہان" کا کنات" چھوٹی سی ندی کے مانند ہے اور دل
دریا ہے۔ یہ جہان" کا کنات" گھر کی طرح ہے اور دل
عجائبات کے شہر کی مانند"

بینی اس کے برعس میں کہا جا سکتا کہ دل گھر کی مانند ہے اور کا ننات ایک شہر کی طرح۔

اور جنسی جذبہ ختم ہوکر ایک روحانی کیفیت اختیار کر لیتا ہے۔ ایک اور نظریہ یہ بھی ہے کہ جو بنیادی طور پر دوقتم کے عشق کا قائل ہے ایک جسمانی عشق کہ جس کی ابتداء بھی جسمانی اور انتہاء بھی جسمانی ہے اور دوسرا روحانی عشق جس کی ابتداء بھی روحانی ہے۔

عشق خصوصاً جہاں عبادت و پرستش کے ہمراہ ہو بلکہ ہر وہ مخص جو حقق عشق کے مرحلے تک پہنچ جائے پستش کے مرحلے تک پہنچ جائے پستش کے مرحلے تک پہنچ جائے پستش کے مرحلے تک پہنچ جائے ہونوں حقیقت میں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہو سکتے اور آپس میں لازم و ملزوم ہیں بہر حال انسان میں عشق و پرستش کا مسلہ بہت زیادہ تشری تجزیہ اور توضیح کا محتاج ہے۔ حقیق کرنی چاہئے کہ واقعاً اس کے کیا عوامل ہیں؟ آیا قدیم زمانے سے بہات جو افلاطون سے منسوب کی گئی ہے اور آج کل بھی عشق افلاطونی کے نام سے جانی جاتی ہے درست ہے یا نہیں؟ کیا واقعاً انسان میں عشق کے لئے کوئی غیر مادی اور غیر جسمانی عوامل موجود ہیں؟ آیا انسان میں عشق روحانی بھی پایا جاتا ہے مادی اور آگر ہے تق وہ کونسا جذبہ ہے؟

باب چہارم عشق اور برستش انسانی رجحانات کے دلائل ہماری بحث انسان میں پائے جانے والے ان رجھانات کے بارے میں تھی کہ جو حیوان میں موجود نہیں۔ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ انہی رجھانات کی وجہ سے '' انسان' تشریح وتفییر اور فلفے کے لئے ایک اہم موضوع بن گیا ہے۔ چپار رجھانات کے بارے میں ہم پہلے وضاحت پیش کر چکے ہیں' اب ایک اور رجھان کی جانب مختر طور پر اشارہ کرتے ہیں۔ بیر بھان وہی چیز ہے کہ جس کا مام' دعشق و پرستش' کھا جا سکتا ہے۔

اس بات کی توضیح عرض کرتا چلوں' جو چیز انتہائی طور برمحسوں کی جاسکتی ہے وہ بدہے کہ انسان میں ایک ایسی چیز کی صلاحیت موجود ہے کہ جسے ہم' 'عشق'' ك نام سے يادكرتے ہيں۔عشق محبت سے آيك بالاتر چيز كا نام ہے۔ عام طور سے جذبہ محبت ہرانسان میں پایا جاتا ہے۔ انسان میں کئی طرح کی محبتیں موجود ہیں' مثلاً دوستوں کے درمیان باہمی محبت' مرید کی اینے مرشد' پیرکی مرید سے محبت ' بیوی اور شوہر کے درمیان محبت ' والدین اور اولاد کے درمیان محبت ' آن کا شارمعمول کی محبتوں میں ہوتا ہے کیکن انسان میں ایک اور چیز کی صلاحیت موجود ہے کہ جے عشق کہتے ہیں۔عربی میں بدلفظ "عشقہ" سے لیا گیا ہے" "عشقہ" اس میل کو کہتے ہیں کہ فاری میں جس کا نام'' پیچک'' ہے کینی آ کاس بیل۔ بیبیل جس چیز تک بھی پہنچتی ہے'اس کے اردگر دلیٹ جاتی ہے' مثلاً جب کسی درخت یا گھاس تک پہنچتی ہے تو اس طرح اس کے اردگر دلیٹ جاتی ہے کہ اسے اپنے چنگل میں جکڑ لیتی ہے اس کو کمل طور سے اپنے قابو میں کر لیتی ہے۔ اس طرح کی ایک حالت انسان میں بھی پیدا ہو جاتی ہے اور اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ معمول کی محبت

کے برمکس عشق انسان کو اس کی روزمرہ زندگی کےمعمول سے خارج کر دیتا ہے' اس کی نیندحرام کر دیتا ہے اور کھانا پینا اس سے چھوٹ جاتا ہے اس کی تمام تر توجہ کا مرکز اس کا معثوق بن جاتا ہے۔ ان کے درمیان ایک طرح کی وحدت و یکتائی وجود میں آ جاتی ہے عشق اسے ہر چیز سے کاٹ دیتا ہے اور اس کی توجہ کو صرف ایک چیز کی جانب مرکوز کر دیتا ہے اس طرح کہ اس کے لئے سب پچھ معثوق کی ذات ہو جاتی ہے ایس شدید محبت کوعشق سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ حیوانات میں اس کیفیت کا مشاہرہ نہیں کیا گیا ہے۔ ان میں زیادہ سے زیادہ جو احماسات اور جذبات یائے جاتے ہیں وہ اس حد تک ہیں کہ جو والدین اولادیا میاں بیوی کے درمیان پائے جاتے ہیں' غیرت وحمیت وغیرہ جو کچھ بھی ان میں یایا جاتا ہے تھوڑا بہت حیوانات میں بھی موجود ہے لیکن بہصورت حال اس مخصوص انداز میں صرف انسان میں ہی یائی جاتی ہے۔عشق حقیقت میں کیا چیز ہے؟ بذات خود فلفہ کا موضوع ہے۔ بوعلی سینا نے عشق کے موضوع برمستقل طور سے ایک گتاب تصنیف کی ہے اس طرح ملا صدرانے اپنی گتاب 'اسفار' کے النہات کے باب میں قریب قریب جالیس صفحات حقیقت عشق کے لئے مختص کئے ہیں کہ بیحالت جوانسان میں پیدا ہو جاتی ہے کیا ہے؟ جس طرح کہ آج كل يدمسك نفسيات مين بهي زير بحث ب كواس حالت كا تجزيد كيا جائ كوانيان میں یائی جانے والی پیرحالت کیا ہے؟

# حقیقت عشق کے بارے میں نظریات

اس سليل ميں مختلف نظريات يائے جاتے ہيں ' بعض نے تو اسے أيك خاص قشم کی بیاری یا عارضہ کہہ کر جان چیٹرانے کی کوشش کی ہے اور کہا ہے کہ یہ ایک طرح کا عارضہ اور مرض ہے۔ البتہ ہے کہا جا سکتا ہے کہ عشق کو بہاری تصور کرنے والوں کے نظریے کا ابھی تک کوئی جامی نہیں ہے بلکہ نہ صرف اسے بماری نہیں سمجھا جاتا بلکہ ایک نعت خیال کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد پیر مسلہ پیش آتا ہے کہ مجموعی طور برعشق صرف ایک ہی قتم کا ہے یا اس کی دوقتمیں ہیں؟ بعض نظریات کے مطابق عشق کی فقط ایک ہی قتم ہے اور وہ جنسی عشق ہے اس کی بنیاد عضوی اور حیاتیاتی (Organic & Psychologic) ہے اور یہی ایک قتم ہے۔ ان کے نزدیک جتنے بھی عشق اس دنیا میں موجود تھے اور موجود ہیں اینے تمام تر اثرات اورخصوصیات کے ساتھ رومانوی عشق ہیں۔ دنیا کے ادبی شاہکار الیی عشقیہ داستانوں سے بھرے بڑے ہیں کیکن مجنوں کی داستان کے مانند بیہ تمام عشق جنسی نوعیت کے ہیں اور اس کے علاوہ کچھنہیں۔ایک اور گروہ ہے کہ جو ایک انسان کا دوسرے انسان سے عشق کہ جواس وقت زیر بحث ہے کوبھی دوسم کا سمجھتا ہے مثلاً بوعلی سینا 'خواجہ نصیرالدین طوسی اور ملا صدراعشق کی دواقسام کے قائل ہیں۔

بعض عشق کوجنسی سجھتے ہیں کہ اس کوعشق حقیقی کے مقابلے میں عشق مجازی سے تعبیر کرتے ہیں۔ وہ اس بات کے قائل ہیں کہ بعض عشق روحاتی نوعیت

کے ہیں اور روحانی ہیں کینی در حقیقت دور وحوں کے درمیان ایک طرح کی کشش (Attraction) پائی جاتی ہے۔ جسمانی عشق میں جنسی جذبہ کار فرما ہے کہ جو معثوق تک پہنچنے اور جنسی خواہش کی تسکین کے بعد خود ہی ختم ہو جاتا ہے اس کا انجام یہی کچھ ہے کیونکہ اگر اس کی علت اور سبب پیدائش بدن میں داخلی مادہ کی تخریک ہے تو ان کے جدا ہونے سے بیجی ختم ہو جائے گا اس طرح وہاں سے تحریک ہے تو ان کے جدا ہونے سے بیجی ختم ہو جائے گا اس طرح وہاں سے اس کا آغاز ہوا اور یہاں پرختم ہو گیا کین روحانی عشق کے قائل لوگوں کا بیروکی ہے کہ انسان بعض اوقات عشق میں ایسے مرحلے تک پہنچ جاتا ہے کہ جو ان سب چیز وں سے بالاتر ہے۔خواجہ نصیرالدین طوی اس مرحلے کو "مشا سے کہ بین مارح کی مشابہت کے درمیان ایک طرح کی مشابہت ایک لیا جاتی ہے کہ وہاتی ہے۔

درحقیقت ہے لوگ اس بات کے مدی ہیں کہ انسانی روح ہیں روحانی عشق کے لئے بنیاد موجود ہے اور حقیقت ہیں اگر یہاں کوئی نفس پایا جاتا ہے تو وہ فقط انسان کو ہی متحرک رکھتا ہے جبہ انسان کا حقیقی معثوق عالم طبیعت سے بالاتر ایک حقیقت ہے کہ جس سے انسان کی روح متحد ہوتی ہے اس تک چہنچی ہے اور ایک حقیقت ہے کہ جس سے انسان کی روح متحد ہوتی ہے اس تک چہنچی ہے اور اسے پالیتی ہے۔ پس حقیقت ہیں انسان کا حقیقی اور اصل معثوق اس کے اندر ہی پایا جاتا ہے اس نظریے کے حامل پایا جاتا ہے اس نظریے کے حامل لوگ کہتے ہیں کہ عشق ایک ایسے مقام تک پہنچی جاتا ہے کہ عاشق کو مجوب کا خیال اور اس کی یا دخود محبوب سے زیادہ عزیز ہوجاتی ہے۔ یہ اس لئے ہے کہ خود محبوب اور اس کی یا دخود محبوب اور اس کی یا دخود محبوب سے زیادہ عزیز ہوجاتی ہے۔ یہ اس کی طرف او آپنی تحریک کے عوامل خود انسان کے اندر موجود ہیں وہ اپنے اس کی طرف او آپنی تحریک کے عوامل خود انسان کے اندر موجود ہیں وہ اپنے

اندرایک نی حقیقت سے مانوں ہوجاتا ہے کہ جواس کی روح میں موجود معثوق کی تصویر ہی ہے لیکہ کوئی دوسری چیز تصویر خاہری معثوق نہیں ہے بلکہ کوئی دوسری چیز ہے۔

ان داستانوں کا فلنی کتب میں بھی تذکرہ آتا ہے۔ کہتے ہیں کہ مجنوں باوجوداس کے کہ لیل کے فراق میں اور اس کے عشق میں گئتے ہی شعر اور غرلیں کہہ چکا تھا، لیکن جب ایک دن جنگل میں لیل اس سے طنے آئی اور اس نے اسے آواز دی تو مجنوں نے سراٹھایا اور پوچھا، تو کون ہے؟ اس نے جواب دیا، میں لیل ہول، تمہاری تلاش میں آئی ہول وہ سجھ رہی تھی کہ مجنوں فوراً اٹھ کھڑا ہوگا اور اپنے مجبوب کو جس کے فراق میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اور اپنے مجبوب کو جس کے فراق میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اس نے کتنی گرید وزاری کی ہے، آغوش میں اسے چلی جاؤ:

لی عنی عنک بعشقک "میں تمہارے عشق ہی میں محو ہوں تمہارے جسم کی مجھے کوئی ضرورت نہیں ہے۔"

اسی طرح کا ایک واقعہ میں نے اس دور کے مشہور شاعر شہر یار کی سوائح عمری میں بھی پڑھا ہے۔ شہر یار جو کہ میڈیکل کالج میں سال آخر کا طالب علم تھا اور تہران میں کرائے کے ایک مکان میں رہتا تھا، خود وہ تبریز کا رہنے والا تھا، وہاں وہ مالک مکان کی لڑکی پر عاشق ہوگیا اور عاشق بھی شدید قتم کا۔ بہر حال انہوں نے لڑکی کا رشتہ کسی وجہ سے اسے نہ دیا اس نے بھی مجنوں کی طرح ہر کام انہوں نے لڑکی کا رشتہ کسی وجہ سے اسے نہ دیا اس نے بھی مجنوں کی طرح ہر کام کاج اور طالب علمی سے ہاتھ تھی جی لیا اور اس کی خواہش میں مح ہوگیا۔ کئی سال بعد

خاتون اپنے شوہر کے ساتھ ایک تفریکی مقام پرسیر کررہی تھی کہ شہریار پراس کی نظر پڑی تو خاتون اسے ملنے کے لئے قریب آئی تو وہ اپنی ہی دنیا میں مگن تھا' اسے کہنے لگا' مجھے ابتم سے کوئی سروکارنہیں' میں اپنے خیالوں سے ہی خوش ہوں اور انہی سے مانوس ہول' اگرتم اپنے شوہر سے طلاق بھی لے لوتو بھی مجھے تم سے کوئی کام نہیں' اس ضمن میں اس کے اشعار بھی ہیں۔ اس خاتون کے آنے کے بعد وہ اشعار کہتا ہے اور اپنی صورت حال کی تعریف کرتا ہے کہ کس طرح وہ اس کے عشق سے مانوس ہوگیا ہے اور خود اس کی قریف کرتا ہے کہ کس طرح وہ اس کے عشق سے مانوس ہوگیا ہے اور خود اس کی قریف کرتا ہے کہ کس طرح وہ اس

اجھی مخضراً ہے بات بیان کرتا ہوں تا کہ آپ اسلام میں عرفانی کلچر
د جہود بہت آشنا ہوں کہ یہ مسئلہ ان مسائل میں سے ہے کہ جو
بہت زیادہ قابل توجہ اور قابل تحلیل و تجربہ بین اس سلسلے میں ملا صدرا نے چند
اشعار نقل کے بین میرے خیال میں محی الدین عربی کے بیں۔اگرچہ اس نے بیہ
نہیں کہا کہ یہ کسی شاعر کے نہیں بین صرف اتنا کہا ہے کہ کسی نے یوں کہا ہے کہ لیکن میرا اندازہ یہی ہے کہ محی الدین کے بین کیونکہ اس کے ساتھ مناسبت رکھتے
میں۔ وہ جب اس بات کو بیان کرنا چاہتا ہے کہ بعض عشق جسمانی نہیں ہیں بلکہ
روحانی بین تو ان خوبصورت اشعار بیں ہیہ بات یوں بیان کرتا ہے:

اعدائقها و النفس بعد مشوقة اليها وهل بعد العناق تدانى اليها وهل بعد العناق تدانى "راپ معثوق سے گلے مل رہا ہوں کین پھر بھی و کھتا ہوں کے میرانفس اس کے لئے بہت مشاق اور بے قرار ہے گر

کیا گلے ملنے سے زیادہ بھی کوئی ایک دوسرے کے قریب تر آ سکتا ہے؟"

کہنا میہ چاہتا ہے کہ اگر دوجسموں کے درمیان کشش پائی جاتی ہے اور عشق اس کا نتیجہ ہے تو اب جبکہ وہ اپنی آرز وکو پہنچ چکے ہیں اور جبکہ میہ بات اپنی انتها تک پہنچ چک ہیں عشق کوختم ہو جانا چاہئے:

و الشم ف اهسا كى نترول حرارتى فيسزداد مسا السقى من الهيسجان "كہتا ہے كہ ميں اس كے ہونؤں كا بوسه ليتا ہوں تاكه ميرے اندركى حرارت اور گرمى زائل ہو جائے "ليكن ميں ديكتا ہوں كہ وہ تو اور بھى سوا ہو جاتى ہے۔" اب اس سے فلسفى جو نتيجه اخذ كرنا چا ہتا ہے وہ ہيہ ہے:

کان فوادی لیسس پیشفی غلیله سوی ان پیری الروحان پیتخدان «ممکن نہیں کہ میری پیراندرونی آگ کے خاموش ہوجائے مگر پیر کہ دونوں رومیں آپس میں مل جائیں۔"

پس بینظر بیعثق کو دو قسمول میں تقسیم کرتا ہے عشق جسمانی اور عشق روحانی کینی بینی وہ ایک اپنے قسم کے عشق کا قائل ہے جو سرچشے کے اعتبار سے بھی عشق جسمانی سے مختلف ہے اور اس کا سرچشمہ جنسی نہیں ہے بلکہ اس کی جڑیں انسان کی فطرت اور روح میں پائی جاتی ہیں۔ نیخ ہدف وانتہاء کے لحاظ ہے بھی

جنسی عشق سے مختلف ہے کیونکہ جنسی عشق شہوت کے بجھنے سے ختم ہو جاتا ہے الکین میشق سے مختلف ہے کیونکہ جنسی عشق شہوت کے بجھنے سے ختم ہو جاتا ہے الکین میشق کیاں وہ فلسفی مباحثہ اور فلسفیوں کی ان دلیلوں کو پیش کریں کہ جوانہوں گئے اس طرح کے عشق کو کہ جسے افلاطونی عشق سے یاد کیا جاتا ہے ثابت کرنے کے لئے پیش کی ہیں۔ ہم ان میں سے صرف اس جھے کو پیش کریں گے جوانہائی آسان ہو۔

یہ بات سلم ہے کہ انسان عشق کی تعریف کرتا ہے کینی اسے ایک قابل ستاکش چیز ہمی قابل ستاکش نہیں ہے۔
مثلاً انسان میں کھانے پینے کی خواہش یا غذا کی رغبت کہ جو ایک طبیعی رجمان مثلاً انسان میں کھانے پینے کی خواہش یا غذا کی رغبت کہ جو ایک طبیعی رجمان ہونے ہے اعتبار سے کچھ بھی قابل احترام ہے؟ کیا آپ نے بھی ویکھا ہے کہ دنیا میں ایک بھی شخص کسی غذا کی طرف اپنی رغبت کی تعریف کرتا ہو؟ عشق بھی جب تک جنسی شہوت سے مربوط ہو کھانے کی خواہش کے مانند ہے بعنی کہ ایک جیوانی جبات ہے اور قابل احترام نہیں ہے۔ بہرحال سے ایک ایک حقیقت ہے جس کا احترام کیا جاتا ہے اور دنیا کے ادبی شاہکاروں کا ایک ایک جبت بڑا جصہ عشق کی نقدیس اور تعریف پرمشتمل ہے۔ انفرادی اور اجماعی ایک بہت بڑا جصہ عشق کی نقدیس اور تعریف پرمشتمل ہے۔ انفرادی اور اجماعی ایک بہت بڑا جصہ عشق کی نقدیس اور تعریف پرمشتمل ہے۔ انفرادی اور اجماعی ایک بہت بڑا جصہ عشق کی نقدیس اور تعریف پرمشتمل ہے۔ انفرادی اور اجماعی نفیات کے حوالے سے بیام غیر معمولی طور پر قابل توجہ ہے کہ یہ کیا چیز ہے؟

عاشق كامعثوق ميں فنا ہوجانا

عجیب تر تو یہ ہے کہ عاشق معثوق کے لئے اپنا سب کچھ قربان کر دیئے پر فخر کرتا ہے اور اس کی ہتی کے سامنے اپنے آپ کو فائی اور نابود ظاہر کرتا ہے '

لینی اس کے لئے بیہ بات باعث سرفرازی وعظمت ہے کہ معثوق کے مقالے میں کوئی چیز اس کی اپنی نہ ہواور جو کچھ بھی ہو وہی ہوا سے عاشق کامعشوق میں فنا ہو جانا کہتے ہیں۔اخلاق کے بارے میں ہم نے کہا تھا کہ وہ ایسی چز ہے کہ جونفع پندی کی منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہے بلکہ ایک فضیلت اور نیکی ہے۔ عشق بھی ای طرح ہے ایثار اور خود سے گزر جانے کے جذبے کی طرح ہے۔ ایثار خود غرضی ہے ہم آ ہنگ نہیں ہوسکتا' قربانی اورخود پریتی کا آپس میں کوئی جوڑنہیں' لیکن اس کے ساتھ ساتھ آپ دیکھتے ہیں کہ اخلاقی مھلائی کے حوالے سے انسان سخاوت احسانُ ایثار اور قربانی اور خدا کاری کا احتر ام کرتا ہے انہیں نیکی سمجھتا ہے عظمت اور بزرگ جانتا ہے۔ ای طرح یہال عشق بھی خواہشات نفسانی سے مختلف ہے کیونکہ خواہشات نفسانی کے معنی تو یہ ہیں کہ انسان ہر چیز اپنے لئے چاہتا ہے۔ نفسانی خواہشات اور غیرنفسانی خواہشات میں فرق یہی ہے کہ جب مسلہ نفسانی خواہشات کا ہوتو اس کا مدف معثوق کو اپنا لینا اور اس کے وصال سے لطف آندوز ہوتا ہے کین عشق میں وصال سرے سے ہی مدنظر نہیں ہے بلکہ عاشق کا معشوق میں فنا ہو جانا مقصود ہے کیکن بہر حال ہے بات خود پیندی کی منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہے۔

ای لئے یہ مسلماں صورت میں غیر قانونی طور پر قابل بحث و تجزیہ ہے

کہ انسان میں یہ جذبہ عشق کیا چیز ہے؟ اور یہ کیسی کیفیت ہے؟ اس کا سرچشمہ

کہاں ہے؟ اس میں انسان چاہتا ہے کہ معثوق کے سامنے تسلیم محض ہواور اس کی

اپنی ذات انا اور میں ' کیھے بھی باقی نہ رہے۔ اس حسمن میں مولوی نے ایسے عمرہ

اشعار کے ہیں کہ جو عارفانہ ادب میں غیر معمولی ہیں۔ گہتا ہے۔
عشق قہار است ومن مقہور عشق
چون قمر روشن شدم از نور عشق
دعشق قہار ہے اور میں اس کا مقہور ہوں 'نورعشق سے میں ماند کی طرح جگمگا گیا ہوں۔''

مسئلہ پرستش یہی ہے کہ عشق انسان کو ایسے مرسلے تک لے جاتا ہے کہ وہ اپنے معشوق کو خدا بنالیتا ہے اور اپنے آپ کو اس کا ایک بندہ سمجھتا ہے اسے ہستی مطلق سمجھتا ہے اور اپنے تنیک اس کے مقابلے میں نابود شار کرتا ہے۔ یہ کیا چیز ہے؟ اور اس کی حقیقت کیا ہے؟

ہم پہلے کہہ چکے ہیں کہ اس بارے میں ایک نظریہ یہ کہتا ہے کہ عشق کا سرچشمہ اور اس کا ہدف جنسی ہے اور وہ جنسی جبلت کی راہ کو بی طے کرتا ہے اور اس کا اختتام بھی اسی پر ہوتا ہے۔ دوسرا نظریہ وہی ہے کہ جس کی ہمارے فلفی بھی تائید کرتے ہیں اور جو دوشم کے عشق کے قائل ہیں جسمانی یا جنسی عشق اور روحانی عشق۔ وہ کہتے ہیں کہ روحانی عشق کی صلاحیت تمام انسانوں میں پائی جاتی ہے۔ ایک تیسرانظریہ یہ بھی موجود ہے کہ جس نے دونظریوں کو یکجا کرنے کی کوشش کی ہے (یعنی فرائیڈ کے نظریہ اور روحانی عشق کے نظریہ کو کہا کرنے کی کوشش کی ہے (یعنی فرائیڈ کے نظریہ اور روحانی عشق کے نظریہ کو ) فرائیڈ جو ایک معروف ماہر نفسیات تھا ہر چیز کوجنسی جبلت کا حقیقہ بھتا تھا۔ علم دوئی نیک کام فضیلت کی ستان خرصیکہ ہر چیز کو اور عشق کو بدرجہ اولی جنسی تصور کرتا تھا 'لیکن کام فضیلت ' پرستش غرضیکہ ہر چیز کو اور عشق کو بدرجہ اولی جنسی تصور کرتا تھا 'لیکن آئی کی اس نظریہ کو قبول نہیں کیا جاتا۔ ایک اور نظریہ یہ بھی پیدا ہوا ہے اور وہ ہی

کہ عشق میں بعض ایسی کیفیات پیدا ہوتی ہیں کہ جوجنسی جذبے سے مختلف ہیں '
یعنی جنسی کیفیات سے وابستہ نہیں ہیں اور ان کا دار و مدار جنسیات پر نہیں ہے۔
جنسی امور تو بھوک کے ماند طبعی ہیں 'جب جسم کی غذا کی ضرورت پر ٹی ہے تو اس میں ایک طرح کی کیفیت پیدا ہوتی ہے کہ جسے بھوک کہتے ہیں۔ اگر اس طرح سے نہ ہوتو بھوک بھی نہیں لگتی۔ جنسی احتیاج بھی ایسی ہی ہے جب یہ مادی احتیاج اور ضرورت ہو جس حد تک بدن میں ایک خاص کیفیت اور ترشحات ہوں' احتیاج اور ضرورت ہو جس حد تک بدن میں ایک خاص کیفیت اور ترشحات ہوں' تو یہ ہوتی ہے اور اگر الیا نہ ہوتو نہیں ہوتی 'جبکہ 'دعشق' کی یہ خصوصیات نہیں ہیں' لہذا اس تیسر نظر ہے کے حاملین کا کہنا ہے کہ عشق کی ابتداء تو جنسی ہے' لیکن انتہاء غیر جنسی ہے' لیکن انتہاء غیر جنسی ہے' یعنی جنسی اعتبار سے شروع ہوتا ہے۔ اس کی ابتداء شہوت ہے' لیکن پھر اس کی کیفیت و حالت بدل جاتی ہے اور آخر کارید ایک روحانی کیفیت کین جاتی ہے۔ اس کی ابتداء شہوت ہیں جاتی ہیں جاتی ہیں اور آخر کارید ایک روحانی کیفیت کین جاتی ہے۔ اس کی جاتی ہے۔ اس کی ابتداء شہوت ہیں جاتی ہے۔ اس بی جاتی ہے۔ اس کی ابتداء شہر ہیں جاتی ہے۔ اس جاتی ہے۔ اس کی کیفیت و حالت بدل جاتی ہے اور آخر کیار یہ ایک روحانی کیفیت

فلفے کے نامور مورخ ویل ڈیورٹ نے اپنی کتاب ''نشاطِ فلفہ' میں جہال عشق پر بحث کی ہے وہاں اس نے اس نظریے کا انتخاب کیا ہے اور فرائیڈ کے نظریے پر بحث کرنے کے بعد اس کورد کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ورحقیقت عشق بعد میں اپنی راہ وروش اورحتی کہ خصوصیات و کیفیات کو بدل لیتا ہے' یعن مکمل طور سے جنسی حالت سے نکل جاتا ہے' یوں ویل ڈیورٹ فرائیڈ کے نظریے کی بنیاد کو درست نہیں سجھتا۔ مسلم عشق میں ہماری نظر زیادہ تر اس ربحان پر ہے کہ عاشق واہتا ہے کہ معشوق میں فنا ہو جائے' ہم اسے پرستش کہتے ہیں۔ ریبھی ایک ایسی چیز ہے جو مادیت سے جدا ہے۔ وہم جیز اپنی کتاب ''دین ور وان' (یہ کتاب چیز ہے جو مادیت سے جدا ہے۔ وہم جیز اپنی کتاب ''دین ور وان' (یہ کتاب

کے نام کا فاری ترجمہ ہے اگریزی میں اس کا نام Religion & Psyche

"ہارے اندر موجود بعض رجانات ایسے ہیں کہ جوہمیں عالم طبیعیات سے وابسة کرتے ہیں اور بعض رجانات ہمارے اندر ایسے ہیں کہ جو ہمیں اور طبیعی" قدرتی" حوالے سے نہیں ویکھے جا سکتے اور یہی وہ رجانات ہیں کہ جو ہمیں ماوراء طبیعیات سے مربوط رکھتے ہیں۔"

اس کا استدال اور اس کی تشری وہی ہے کہ جومسلمان حکماء کرتے ہیں ان کا نظریہ یہ ہے کہ عاشق میں جوفنا ہونے کی حالت پیدا ہوجاتی ہے۔ درحقیقت اس کے کمال کا مرحلہ ہے نیے فنا اور نابودی نہیں ہے اگر اس کا معشوق حقیقی کوئی مادی اور جسمائی ہوتا تو فنا کی توجیہ نہیں ہوسکتی تھی کیونکہ کوئی چیز کس طرح سے فنا کی طرف مائل ہوسکتی ہے لیکن دراصل اس کا معشوق حقیقی ایک اور حقیقت ہے اور مید (معشوق ظاہری) اس کا ایک نمونہ ہے اور مظہر ہے اور ایہ حقیقت میں اپنے اور سے کائل تر ہے اور ایک کامل تر مقام سے مل جاتا ہے اور اس طرح سے یہ نفس اینے کمال کی حد تک جا پہنچتا ہے۔

... رس کہتا ہے:

''مغرب والے ایسے عشق کومشر تی عشق کہتے ہیں اور اس کا احرّ ام بھی کرتے ہیں۔''

برٹر نڈرسل اپی کتاب "از دواج اور اخلاق" (سے کتاب کے نام کا فاری

ترجمہ ہے) (Morale & Wedding) میں کہتا ہے:

""ہم آج کل کے لوگ ان شعراء کے جذبوں کونہیں سمجھ سکتے جنہوں نے کم ان شعراء کے جذبوں کونہیں سمجھ سکتے جنہوں نے میں اتفات کی تمنا کے بغیر اس میں اپنے فنا ہوجائے کے بارے میں شعر کیے ہیں۔"

وہ کہنا چاہتا ہے کہ جس عشق کوہم جانتے ہیں وہ عموماً وصال کا ذریعہ اور مقدمہ سے ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں اس نے اور بھی بہت کچھ کہا ہے کہ مشرقی عشق میں عشق ذریعہ نہیں ہے بلکہ بذات خود مدف ہے۔ وہ اس عشق کا بہت احترام وتعریف بھی کرتا ہے کہتا ہے کہ یہی عشق انسان کی روح کو ایک عظمت ومقام عطا کرتا ہے۔

اب ہم اصل موضوع کی جانب والیس آتے ہیں۔ گزشتہ دونشتوں میں جن پانچ چیزوں کا ذکر کیا ہے وہ یہ ہیں:

ابه حقیقت و دانائی

۲- فن بنروهس

س نیکی خبر ونضیلت

س. ایجاد و تخلیق

۵۔ عشق و پرستش

انہیں ہم کیا سمجھتے ہیں؟ اور ان کی کس طرح سے توجیہہ ہوسکتی ہے؟ مجموعی طور پران کی توجیہہ کو دو بنیا دی قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:

ایک توجیهہ سے ہے کہ ان سب چیزوں کا سرچشمہ انسان کی فطرت ہے۔

حقیقت جوئی (حقیقت کی تلاش) ایک ایبا رجحان ہے کہ جو انسان کی سرشت (طینت) میں رکھ دیا گیا ہے۔ انسان روح و بدن سے مرکب ہے اس کی روح ایک الہی حقیقت ہے:

> و نفخت فیه من روحی (جُرْ۲۹) ''اوراس میں ہم نے اپنی روح پھونگی''

انسان میں جس طرح سے طبیعی عناصر موجود ہیں اس طرح ایک غیرطبیعی عضر بھی موجود ہے۔ طبیعی عناصر انسان کو عالم طبیعیات سے وابستہ کرتے ہیں 'جبکہ غیرطبیعی عضر انسان کو غیرطبیعی اور غیر مادی امور سے مسلک کرتا ہے۔ انسان کا حقیقت کا متلاشی اور طالب ہونا' اس کی روح اور سرشت روح سے وابستہ ہے۔ جسن پرتی ایک روحانی رجحان ہے' اسی طرح اخلاقی فضیلت اور خلاقیت وایجاد کی طرف رجحان بھی روحانی ہے۔ معثوق کی پرسش کا جذبہ بھی در حقیقت معثوق حقیق کی پرسش کا جذبہ بھی در حقیقت معثوق حقیق کی پرسش کا پرتو ہے' یعنی انسان کی معثوق حقیقی ذات باری تعالی ہے۔ جب بھی انسان کو کسی دوسری چیز سے روحانی تعلق پیدا ہوتا ہے تو یہ دراصل اس عشق حقیقی انسان کو کسی دوسری چیز سے روحانی تعلق پیدا ہوتا ہے تو یہ دراصل اس عشق حقیقی انسان کو کسی دوسری چیز سے روحانی تعلق پیدا ہوتا ہے تو یہ دراصل اس عشق حقیقی انداز سے ظہور یذر ہوا ہے۔

دوسرا استدلال فطرت احساس کی بنیاد پر ہے۔ اس توجیہ اور استدلال کے مطابق میسب جذبے اور رجانات فطری نہیں ہیں اور جب میان لیا جائے کہ می فطری نہیں ہیں تو پھر ان کے استدلال کے لئے ہمیں انسان سے باہر دیکھنا ہوگا۔ اب ہم اس کے واضح مزین مصادیق کو دیکھتے ہیں' مثلاً علم کی طرف انسان کا ہوگا۔ اب ہم اس کے واضح مزین مصادیق کو دیکھتے ہیں' مثلاً علم کی طرف انسان کا

رجحان اورعلم كا احرّ ام كيا چيز ہے؟ يه استدلال پيش كرنے والے كہتے ہيں كه انسان اور حیوان میں کوئی فرق نہیں انسان اپنی جبلت کی وجہ سے جو بچھ جا ہتا ہے وہ معاشی مسائل سے ہی عبارت ہے بعنی جنہیں وہ حاصل کرنا حابتا ہے وہ ایسی چزی ہیں کہ جواس کی معیشت وزندگی اور انہی مادی اور طبیعی مسائل ہے مربوط ہیں۔ کیکن اسی معاشی زندگی اور انہی ہادی ضروریات کے زیراثر انسان کو کچھاور طرح کی ضروریات کا بھی سامنا کرنا پڑتا ہے۔ پیضرورتیں مختلف روپ دھار کر سامنے آتی ہیں مثلاً انسان کو قانون کی ضرورت پیش آتی ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ انسان کو قانون کی ضرورت کیوں پیش آتی ہے؟ اس لئے کہ انسان اپنے وسائل معاشی فراہم کر سکے۔ ظاہر ہے کہ انسان تنہا زندگی نہیں گزار سکتا' انسان مجبور ہیں کہ ایک دوسرے کے ساتھ مل جل کر زندگی گز از س ان کے مفادات اس بات کے متقاضی ہیں کومل جل کر رہیں۔اب وہ جب مل جل کر زندگی گزارتے ہیں تو ان میں پیاحساس پیدا ہوتا ہے کہ ان کے درمیان کچھ حدیں اور دیوار س ہونی چاہیں۔ ناحار وہ اپنے لئے کچھ قوانین بناتے ہیں' ان قوانین کواس لئے ملحوظ رکھتے ہیں کدان سب کے مفادات کا تقاضا یہی ہے کہ وہ ان قوانین کا احرّ ام كرين مثلًا وہ عدل و انصاف كا اصول وضع كرتے ہيں اس لئے كه ان كے مفادات اس کا تقاضا کرتے ہیں۔ جب ہم سب بدو بکھارہے ہیں کہ ہمیں اجتماعی زندگی کی ضرورت ہے اور بیتاجی زندگی عدل وانصاف کے بغیرممکن نہیں تو ہم پیہ کہتے ہیں کہایک عدلیہ کے سامنے جھک جائیں۔ میں عدل وانصاف کو پیند کرتا ہو<del>ں تا کہ آپ مجھ پر زیادتی نہ کریں ظلم نہ کریں۔ آپ بھی عدالت کو پیند کرتے</del>

ہیں کہ میں آپ برظلم و تعدی نہ کروں' گمریہ کہ میں عدالت کوخود عدالت کی وجہ ہے پیند کرتا ہوں' بنیادی طور پر یہ بات کوئی معنی نہیں رکھتی۔ پھر انسان دیجھا ہے کہ اس مادی زندگی میں جو شخص بھی عالم طبیعیات سے زیادہ آگاہ ہے باخبر ہے اور زبادہ معلومات رکھتا ہے وہی زیادہ کامیاب ہے۔علم اس کی زندگی میں بہت زیادہ مددگار اور یہی علم وآگاہی مادی زندگی کے لئے بہترین ہتھیار اور ذریعہ ہے لہذا وہ اسے ایک احترام عطا کرتا ہے اور یوں وہ علم کے لئے ایک طرح کے احترام کو فرض سجھتا ہے' مگریہ کے علم ذاتی طور ہے کسی احترام اور نقدس کا حامل ہے اور بیاکہ میں خودعلم کوعلم کی وجہ سے جا ہتا ہوں سے بات کوئی معنی نہیں رکھتی۔علم ایک ہتھیار ے کین دوسرا ہتھیار انسان کی مادی اور معاشی زندگی کے لئے اس جتنا کارآ مد نہیں ہے لہذا انسان جب دیکھتا ہے کہ علم بہترین ہتھیار ہے تو اس کے احترام کا قائل ہو جاتا ہے مجھی احرام اور تقدی کی آٹر میں فریب بھی کیا جاتا ہے۔ بعض طبقات کسی بھی طریقے سے معلومات جمع کرتے ہیں' لہٰذا ان کی معلومات اور اطلاعات لازمي طورير دوسرول يخ زياده هوتي جين چنانجيدوه زياده ماهر زيرك اور زیادہ مجھدار ہو جاتے ہیں'لہذا وہ لوگوں کوفریب دے سکتے ہیں۔ دوسروں کی محنت کا پھل حاصل کرنے کے لئے وہ علم کو ایک احترام دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ علم اليى عظيم چيز ہے اور عالم كابيه مقام ہے لہذا ہم چونكہ عالم ہيں اس لئے تم جاؤ كام کرواور پمیں لا کرووٹا کہ ہم کھائیں۔فن و ہنراور جمالیات کے بارے میں بھی ا پہے ہی دلائل پیش کرتے ہیں اورتخلیق وایجاد کے لئے بھی اسی قتم کے استدلال دیے جاتے ہیں چونکہ علم مادی زندگی اور معاش کے لئے ایک ذریعہ سے البذا

انسان اس کے لئے ایک طرح کا احرّ ام اینے پر فرض کر لیتا ہے مگر خود اس کی ذات میں کوئی ایسی چیز نہیں ہوتی۔ جبکہ عشق اور پرستش تو بنیاد سے ہی بے معنی ہے ، کیونگہ بیرانسان کواینے آپ سے غافل کر دیتا ہے اور اسے اپنی ذات سے نکال ویتا ہے۔ اگر انسان کسی دوسری چیز کا عاشق ہو جائے اور پھر اس کی راہ میں اینے آپ کوفنا کرنے کا اظہار کرے اور ہر چیز اس پر قربان کر دینا جاہے تو بیکسی لحاظ سے بھی منطقی نہیں ہے۔ مذکورہ تین امور کی ہیدلیل ان سب پریانی پھیر دینے کے مترادف ہے جس سے اخلاقی قدریں بے بنیاد ہو کررہ جاتی ہیں اور وہ ناچار ہیں که ان اخلاقی قدروں کو بناؤٹی' فرضی اور استحصالی طبقوں کی گھڑی ہوئی چیزیں تصور کریں۔ سخاوت وکریمی کیاہے؟ احسان کیاہے؟ ایٹار وقربانی کیاہے؟ لیمی وہ ان کے بارے میں دلائل پیش نہیں کر یاتے۔ بہرحال یہاں بعض ایسے مکاتب فکر بھی ہیں کہ جن میں اتن شجاعت دلیری اور بے با کی تھی کہ وہ اپنے ہی اصول سے وہی نتائج حاصل کریں کہ جو نتائج یہ اصول فراہم کرتے ہیں کیکن بعض ویگر مکاتب فکر میں اتن بے باکی نہتھی۔

#### جرات منداور غير جرات مندحسي

علمی فطریات کی بحث میں ہم کہہ چکے ہیں کہ جب بورپ میں حی فلفے
کی اہریں اٹھیں تو ایک گروہ اس کا گرویدہ ہو گیا۔ اس گروہ کے بعض افراد حقیقت
میں حسی تھے اپنے آپ کے حسی ہونے پر ثابت قدم اور اس پر باقی رہنے کے
بارے میں جرات مند و بے باک تھے۔ وہ کہتے تھے کہ جو پچھ ہم اپنے حواس سے

محسوس وادراک کرتے ہیں اس پر یقین واعتقاد رکھتے ہیں اور اس کے علاوہ کسی چیز پر یقین نہیں رکھتے البتہ ان کی نفی بھی نہیں کرتے اور وہ انہی دو اصولوں پر ثابت قدم رہے۔ان کا کہنا ہے:

ا۔ جس چیز کو ہم اپنے حوال خمسہ سے محسوں نہیں کرتے نہ اس کی نفی کرتے ہیں اور نہ ہی قبول کرتے ہیں۔ ایک اچھی بات جو وہ کہتے ہیں وہ یہ ہے کہ حس مجھے کہتی ہے کہ میں اس کومسوں کر رہی ہوں اور چونکہ محسوں کر رہی ہوں اور چونکہ محسوں کر رہی ہوں اور چونکہ محسوں کر رہی ہوں اس لئے یہ چیز موجود ہے۔ البتہ حس مجھے بینیں کہتی کہ جو پچھ بھی میں محسوں نہیں کرتی وہ سرے سے ہی موجود نہیں ہے بلکہ اتنا کہتی ہے کہ میں اسے محسوں نہیں کرتی وہ سرے سے ہی موجود نہیں ہے بلکہ اتنا کہتی ہے کہ میں اسے محسوں نہیں کرتی ۔

۲۔ بہت ہے میائل ایسے ہیں کہ جن کو تمام ذہن قبول کرتے ہیں کیان جب
ہم نے ان کے بارے میں جبتو کی تو دیکھا کہ یہ قابل حس نہیں ہیں ہی علیت
انہیں قبول نہیں کرتے مثلاً علیت کے بارے میں کہتے ہیں کہ علیت
محسوسات میں سے نہیں ہے 'بلکہ جو کچھ قابل احساس ہے وہ یہ ہے کہ اس
دنیا میں واقعات وحوادث کے بعد دیگرے وجود میں آتے ہیں اور ایک
طرح سے ایک دوسرے کے تعاقب میں ہیں' لیکن جس چیز کوہم علت ک
نام سے بہچائے ہیں اور کہتے ہیں کہ'' الف'' نہ ہوتو ''ب' کے لئے علت ہے
اور علت سے ہماری مراد ہے ہے کہ اگر'' الف'' نہ ہوتو ''ب' کا وجود محال
اور علت سے ہماری مراد ہے ہے کہ اگر'' الف'' نہ ہوتو ''ب' کا وجود محال
اور علت سے ہماری مراد ہے ہے کہ اگر'' الف'' نہ ہوتو ''ب' کا وجود محال
اور علت سے ہماری مراد ہے ہے کہ اگر'' الف'' نے ہوتو و 'بن 'کا وجود محال
اور علت سے ہماری مراد ہے ہے کہ اگر '' الف'' نے ہوتو و 'بن 'کا وجود محال
انسان محسوں نہیں کرتا' بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے

ثابت نہیں کرتی' لہٰذا ہم اسے قبول نہیں کرتے۔

حس کے معتقدین کا بیرگروہ جرات مند اور بے باک ہے کیعنی بیدلوگ اپنے مکتب فکر کے حسی ہونے پر کاربند اور ثابت قدم ہیں اور اسی وجہ سے قابل تعظیم ہیں۔

بعض دوسرے لوگ بنیادی چیزوں میں تو حسی ہیں کیکن حصول متائج میں عقلی ہیں ممام مادی مکتب فکر کے لوگ Materialists اس طرح ہیں۔ یہ لوگ ایک طرف تو شاخت کے باب میں حس کے معتقدین کی طرح اظہار نظر کرتے ہیں جبکہ دوسری طرف فلسفیانہ مسائل میں عقل کے قائلین کے مانداظہار خیال کرتے ہیں کینی ایسے مسائل پر اعتاد کرتے ہیں کہ جن کے بارے میں حس خاموش ہے۔

### نٹشے کے اقوال

رجانات کے باب میں بھی یہی صورت حال ہے۔ انسان اور مادی محت حال ہے۔ انسان اور مادی محت حت فکر کیجو انسان کو مادی محض سمجھتا ہے کے پیروکار دوحصوں میں تقسیم ہو گئے ایک وہ گروہ کہ جسے ہم مادی گروہ میں جرات مند مانتے ہیں اور دوسرا گروہ وہ غیر جرات مند مادی لوگ یا فریب کاروں کا ہے۔ عثمے ایک مادی فلفی ہے انسان کے بارے میں وہ روح اور اس طرح کی چیزوں کا معتقد نہیں ہے۔ انسان کے سلسلے میں حصول نتائج میں بھی وہ بعید ای فلفے کے تحت نتائج اخذ کرتا ہے۔ کہتا ہے کہ جو کچھ بھی اخلاق کے نام سے مشہور ہے وہ سب لغویات اخذ کرتا ہے۔ کہتا ہے کہ جو کچھ بھی اخلاق کے نام سے مشہور ہے وہ سب لغویات

ہے۔ اگر آج تک دنیا کے تمام اخلاق کے علمبرداروں نے کہا ہے کہ نفسانی خواہشات کی پیروی دریں تو میں کہنا ہوں کہ ان کی پیروی کریں کس لئے نہ کریں؟ اگر دنیا کے اخلاق کے تمام علمبردار کہتے ہیں کہ ضعیف کی مدد کریں اور اس قوی کے خلاف جنگ کریں کہ جس نے ضعیف یا کمزور پرحملہ کیا ہے تو میں اس کے بالکل برعس کہنا ہوں۔ ایک شاعر کہنا ہے

چون می بینی که نابینا و چاه است اگر خاموش بنشینی گناه است "اگر د مکیررے ہو کہ ایک نابینا شخص ہے اور اس کے سامنے کنواں ہے تو یہاں خاموش بیٹھے رہنا گناہ ہے۔"

نشے کے نزویک اگرتم نے اسے بچانا چاہا تو یہ گناہ ہے۔ اگرتم نے
دیکھا کہ کوئی کنویں میں گر گیا ہے تو اوپ سے ایک پھرتم بھی پھینک دو۔ عالم نے
جس طرح ابھی تک سفر کیا ہے اور روال دوال ہے وہی درست ہے کہ پچھاوگ
کمزور ہیں اور باقی طاقتور جو بھی کمزور ہے تھم طبیعت کے تحت اسے فنا ہونا ہے اسی طرح اخلاق کو بھی چاہئے کہ اس پر فنا کا تھم جاری کرے۔ ہیرو ہے تو چنگیز ترس اور رحم کیا ہے؟ رحم اور ترس کھانا تو کمزور کی علامت ہے۔ ایثار کیا ہے؟ برحم اور ترس کھانا تو کمزور کی علامت ہے۔ ایثار کیا ہے؟ بے

یہ بات تمام انسانی اقدار کی نفی کرتی ہے اور حقیقت بھی بہی ہے کہ اگر ہم انسان کوسرایا مادی تصور کر لیں تو ان تمام اقدار کی نفی کے علاوہ کوئی اور چارۂ کارنہیں ہے کیٹنی جو کچھ بھی ہم''انسانیت''،''انسانی رجحانات'' اور''انسانی اقدار'' کے نام سے یاد کرتے ہیں' سب کا سب خیالی اور بے بنیاد ہے۔ ایک طرف انسانی میٹریلزم "Materialism" انسانی مادی پرتی کا قائل ہونا اور دوسری طرف انسانیت اور انسانی قدروں کا دم جرنا' ایسا تضاد ہے کہ جوقابل توجیہ نہیں۔ انسانی اقدار انسانی فطرت سے مطابقت رکھتی ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان کی خود اپنی سرشت میں ایک انسانی مادہ موجود ہے اور یہ وہی مقدس' پاکیزہ'' رجانات ہیں' یعنی انسان کی سرشت میں ایک تقدس' پاکیزہ اور قابل احرام' مقیقت موجود ہے کہ جس کی ذات میں بلندی اور کمال کی طرف رجان پہاں حریث ہے۔ انسان کے اندرونی تضاد اور فرد کے اندر موجود حقیق تضاد کو کہ جس کی حدیث ہے۔ انسان کے اندرونی تضاد اور فرد کے اندر موجود حقیق تضاد کو کہ جس کی جرائی اور کیان ہیں وہی ہے۔ انسان کے اندرونی تضاد اور فرد کے اندر موجود حقیق تضاد کو کہ جس کی حدیث میں ذکر ہے اور اس کی پیروی میں ہماری ادبیات میں بھی ہے اس حقیقت کو بیان میں ذکر ہے اور اس کی پیروی میں ہماری ادبیات میں بھی ہے اس حقیقت کو بیان

### كافى سے أيك حديث

ایک حدیث ہے کہ جے شیعہ وسی دونوں نے ذکر کیا ہے اور شیعوں کی کتاب کافی میں ہے کہ

> ان الله تعالى حلق الملائكة وركب فيهم العقل و حلق البهائم وركب فيهم الشهوة و خلق الانسان وركب فيه العقل و الشهوة

> (علل الشرائع علدا باب ٢ ص ٢ تحوز عص اختلاف كرساته ") معدا في المرابع في المرابع في المرابع في المرابع في المرابع في المرابع المرابع في المرابع

بنایا کیر حیوان کوخلق فرمایا اور اسے خالص شہوت سے تیار کیا اور بعد میں ان دونوں فرشتے اور حیوان کی سرشتوں کو مخلوط کر کے اس سے انسان کوخلق فرمایا۔'

مولوی بھی کہتا ہے \_

در حدیث آمد که خلاق مجید خلق عالم را سه گو نه آفرید

"حدیث میں آیا ہے کہ خداوند تعالی نے مخلوق کو تین طرح سے خلق فرمایا۔"

اس کے بعد تین طرح کی خلقت کی اس حدیث کی بناء پر کہ جسے سی و شیعہ دونوں نے نقل کیا ہے تشریح کرتا ہے۔

حدیث کی تعبیر کے مطابق انسان کے اس طرح سے مرکب ہونے (فرشتے کی صفات کے لحاظ سے اور حیوانی بہلو کے اعتبار سے) کی وجہ سے انسان میں دومتقابل اور متضادر بھان وجود میں آتے ہیں ایک اوپر کی طرف رجمان اور دوسرا زمینی ۔ پھر خداوند عالم دوسرا نیچ کی طرف رجمان ایک آسانی رجمان اور دوسرا زمینی ۔ پھر خداوند عالم نے انسان کوعقل اور ارادہ عطا فرمایا ہے اور اسے ان دو راہوں کے درمیان انتخاب میں اختیار عطافر مایا ہے:

انا هدیناه السبیل اما شاکرا و اما کفورا (انسان ۳)
''ہم نے تو اسے راستے کی رہنمائی کر دی ہے اب چاہے شکر گزار ہو یا ناشکر گزار''

انسان کوان دو راہوں کے درمیان قرار دیا گیا ہے اور اس کے ساتھ
اسے ایک مطلق اور آزاد ارادہ عطا کیا گیا ہے تاکہ خود ان دوراہوں میں سے کسی
ایک کا انتخاب کر لے۔ تاریخ کے تضاد کا سرچشمہ بھی انسان کی سرشت میں موجود
یہ تضادات ہی ہیں' یعنی وہ انسان کہ جنہوں نے آسانی اور عقلانی راہ انتخاب کیا
ہے' اہل حق اور خدائی لشکر ہیں اور وہ انسان جو حیوانیت کی پستی میں گر گئے ہیں' وہ
پست فطرت' اہل باطل اور شیطانی لشکر ہیں۔ انسان کے تاریخی معرک' محروم طبقہ
پست فطرت' اہل باطل اور شیطانی لشکر ہیں۔ انسان کے تاریخی معرک' محروم طبقہ
کے لوگوں کی خوشحال طبقے سے جنگ صرف منافع کی خاطر نہ تھی' بلکہ یہ جنگ حق
جو طبقے کی مفاد پرست طبقے کے خلاف تھی۔

البتہ محروم لوگوں کے لئے ہم خرماوہم ثواب کے مصداق ہے لہذا وہ لازی طور پر حق کی طرف ربحان رکھتے ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ حق میں ان کے لئے دو حصلتیں موجود ہیں ایک تو یہ ہے کہ اس حق پیندروح کوتسکین ملتی ہے کئے دو حصلتیں موجود ہیں ایک تو یہ ہے کہ اس حق پیندروح کوتسکین ملتی ہے جسے قرآن میں روح حنیف سے تعییر کیا گیا ہے (حنیف یعنی حق دوست اور حنیف یعنی حق دوست اور حنیف یعنی حق دوس ایر حقیق بھی حاصل کر کینے ہیں۔

## مولا نا روم کی ایک مثال

پس اس ملتب فکر کے مطابق انسان کے مادی رجمانات کے برعکس انسانیت انسان کے روحانی اور ملکوتی پہلو سے پھوٹی ہے اور پھر انسان کوان متضاد اشیاء کے درمیان میں سے کسی ایک کا انتخاب کرنا ہوتا ہے۔ اسی ضمن میں مولوی ایک غیر معمولی عدہ مثال مثنوی میں بیان کرتے ہیں اور واقعاً مولوی اس طرح کے روحانی اور معنوی مسائل کی نشاندہی میں انتہائی عجیب اور منفرد ہے۔ اس ضمن میں وہ کہتا ہے کہ انسان کی خلقت یول ہوئی کہ وہ نصف آسانی ہے اور نصف زمین نصف ملکوتی اور نصف خاکی اور جمیشہ یہ تضاد اس میں پایا جاتا ہے اور وہ ہمیشہ اس کشکش میں رہتا ہے کہی اس طرف جاتا ہے تو کبھی اس طرف کہی نیچ جاتا ہے اور کبھی اس طرف روال دوال ہے انسان کے اندر بیتنازعہ ہمیشہ موجود رہا ہے۔ اس کے بعد مولوی اس کے لئے آیک مثال پیش کرتا ہے اور مجنول اور اس کی افرین کہ جس نے ایک مثال پیش کرتا ہے اور مجنول موجود رہا ہے۔ اس کے بعد مولوی اس کے لئے آیک مثال پیش کرتا ہے اور مجنول اور اس کی افرین کہ جس نے ایک تازہ تازہ تازہ تازہ تازہ تازہ تازہ جباتا ہے۔ کہتا

" بجوں کی اونٹی نے تازہ تازہ کی جنا تھا کی حیوان جب تازہ تازہ بچہ جنے تو بچے سے اس کی محبت بہت زیادہ ہوتی ہے۔ مجنوں اس اونٹی پرسوار ہوکر اپنی معثوقہ لیل کے گھر جانا چاہتا تھا 'چنانچہ وہ سوار ہوا اور اسے ہا گلتے ہوئے چل پڑالہ جب شہر سے باہر بچھ فاصلے پر پہنچا تو وہ اپنی محبوبہ کے خیالوں میں دو وب گیا اور اونٹی سے عافل ہو گیا 'آ ہتہ آ ہتہ اس کے ہاتھ سے چھوٹ ہاتھ سے بچوٹ کے اور اونٹی کی مہار اس کے ہاتھ سے چھوٹ گئی اب وہ اونٹی پرصرف ایک بار کے ماند پڑا تھا۔ اونٹی کی مہار اس کے ماند پڑا تھا۔ اونٹی سے آ ہتہ آ ہتہ آ ہتہ ہوئی کی مہار اس کے ماند پڑا تھا۔ اونٹی کی مہار کی کے ماند پڑا تھا۔ اونٹی کی مہار کی ماند پڑا تھا۔ اونٹی ہوتھ کے آ ہتہ آ ہتہ جب بیا حساس کیا کہ اس کی مہار کی کے ہاتھ میں نہیں تو اس نے اپنا رخ گھر کی طرف پانا دیا' چونکہ ہاتھ میں نہیں تو اس نے اپنا رخ گھر کی طرف پانا دیا' چونکہ

اس کا بچہ گھر میں ہی تھا۔ چلتے چلتے اچا تک مجنوں نے آئکھیں کھولیں تو دیکھا کہ معثوق کے گھر چنچنے کی بجائے واپس اصطبل میں پہنچ گیا ہے۔ اس نے دوبارہ اونٹی کا رخ معثوق کے گھر کی طرف کیا اور پچھ فاصلہ طے کیا اور معثوق کے خیالوں نے اسے پھر سے گھیر لیا اور اونٹی سے بے خبر ہو گیا' تو وہ بھی اپنے محبوب کہ جو اصطبل میں تھا' کی طرف لوٹ گئی اور کئی مرتبہ یوں ہی ہوا''۔

همچو مجنون در تنازع با شتر گر شتر چربید و گه مجنون حر

کیدم آر مجنون زخود غافل شدی نافته گردیدی و واپس آمدی ''جب مجنول کی اونٹن سے سمکش ہوئی تو کبھی اونٹن جیت گئ اور کبھی مجنول۔''

"جب مجنول اپنے خیالول میں گم ہو گیا تو اونٹنی واپس لوٹ آئی۔"

بعد میں کہتا ہے کہ آخر کار مجنول نے اپنے آپ کواوٹٹی سے نیچ گرا دیا

اور کہا ہے

گفت ای ناقه چوهر دو عاشقیم ما دو ضد بس همره نالا یقیم '' كنے لگا كدا اونئى! چونكد ہم دونوں عاشق بين للندا ہم ايك دوسرے كى ضد بين اس لئے ايك دوسرے كے ساتھ رہنے كے الل نہيں بيں۔''

''میں بھی عاشق ہوں اور تو بھی عاشق' میں کیلیٰ کا عاشق ہوں لہذا اس کی طرف جانا چاہتا ہوں' تو اپنے بیچے کی عاش ہے لہذا اصطبل کی طرف جاتی ہے اور یوں ہم ایک دوسرے کے ہمسفر نہیں بن سکتے''

اس کے بعد نتیج اخذ کرتے ہوئے کہتا ہے۔
عشق مولا کی کم از لیل سی
بندہ بودن بہر او اولا سی
ددن راعشت سی لیا سے عشت سے جم سے گئی۔

''مولا کاعشق کیا لیل کےعشق ہے بھی گیا گزراہے؟ جبکہ اس کا بندہ ہونا اس ہے کہیں بہتر ہے۔''

مطلب یہ ہے کہ اگر ہم انسان کو مطلق طور پر مادی تصور نہ کریں تو تمام انسانی خصوصیات انتیازات اقدار اور وہ تمام امور کہ جو انسان کوغیر انسان سے ممیز کرتے ہیں قابل توجیہہ ہیں اور اگر سو فیصد مادی تصور کریں تو یہ امور قابل توجیہہ ہیں وہ توجیہہ ہیں اور اگر سو فیصد مادی تصور کریں تو یہ امور قابل توجیہہ ہیں ہیں۔ وہ توجیہہ ہیں کر سکتے ہیں۔ اس ضمن میں ایک توجیہہ موجود ہے جو کہ "Existentialist" وجودی حضرات کی ہے وہ یہ چاہتے ہیں کہ اس چیز کی ایک اور صورت میں توجیہہ کریں۔ وہ لوگ انسان کے مادی ہونے کہ اس کو قبول کر لیں۔ اس کے بارے میں انشاء اللہ اگلی نشست میں گفتگو ہوگی۔

باب بنجم روحانی عشق مارکسزم اور انسانی اقدار کا ثبات پہلاسوال فطریات کے معنی کے متعلق کی گئی بحث کے بارے میں ہے۔ ان آیات کے بارے میں کہ جن میں فرمایا گیا ہے کہ ''جنہیں اس حالت میں پیدا کیا گیا کہ تم کچھ نہ جانتے تھے''

اور وہ کہ جنہیں ہم آیات میثاق و فطرت کے نام سے جانتے ہیں وہاں ہم نے بات ہو اس انداز سے کی تھی کہ اسلامی فلاسفہ کا نظریہ کچھ یوں ہے کہ انسان فطری طور پر کچھ معلومات رکھتا ہے۔ ان معنی میں کہ یہ معلومات اکتسابی نہیں ہیں نا کہ ان معنی میں کہ بانفعل اور عملاً یہ معلومات اس کے ساتھ ہوتی ہیں اور وہ انہیں ساتھ لے کر آیا ہوتا ہے کہ کونکہ اپنے ساتھ لانے اور پہلے سے کسی چیز کے حامل ہو نامل ہونے کا مطلب مختلف ہے جبکہ اس بات کا مطلب کہ جب اسے حاصل ہو تو اکتسابی طریقے سے نہ ہو۔ یہ ہے کہ جو نہی وہ مطلب اس کے سامنے آئے اس کو اس کا ذہمن بغیر کسی دیا ہے اس بات کو سوال میں مسئلہ عالم ذریحے ہیاں کہا گیا ہے۔

پوچھا ہے گیا ہے کہ

کیا بیسوال پیدانہیں ہوتا کہ ہمارا خدائی بیٹاق اور عالم ذر میں دہائی ' (اقرار) کہنا کیا ہے؟ جبکہ علم نصورات وتصدیقات کا مجموعہ ہے اور اگر یہ طے ہو کہ اس تصدیق اور دبلی ' کے بارے میں ہمیں کھے یاد نہیں تو پھر خدا تعالیٰ اس بات کو س طرح شہادت کے طور پر پیش کرتا ہے اور ہمیں یا دو ہانی کراتا ہے؟ بات کو س طرح شہادت کے طور پر پیش کرتا ہے اور ہمیں یا دو ہانی کراتا ہے؟ پائیں گئ اگر پہنچ پاتے تو ''آیہ ذر'' کا صحیح مفہوم بیان کرتے' البتہ ہم آپ کو تفسیر المیز ان کی طرف رجوع کرنے کی دعوت دیتے ہیں۔ میں نے تفسیر المیز ان کا فارس ترجمہ تو نہیں دیکھا کہ وہاں کیا ترجمہ کیا گیا ہے' لیکن المیز ان جلد ۸ کے متن کو' میں نے دیکھا ہے' اس میں اس آیت کے بارے میں بہت عمدہ گفتگو گئ گئ ہے۔ آج کی گفتگو میں ایسے موضوعات آئیں گے کہ جن کے خمن میں ہم اس آیت کے دیم کے متعلق زیادہ وضاحت کریں گے۔

عشق روحانی کی حقیقت کے بارے میں کچھاور....

دوسرا سوال بدكيا كيا ہے كه

ہرطرح کے روحانی عثق کو ہم عثق حقیقی اور ذات باری تعالی سے عثق اور اس سے بھوٹے والا کیے قرار دے سکتے ہیں جبکہ یہ معثوق ایک عام انسان بھی ہوسکتا ہے؟ قبل ازیں ہم نے ایک نظر پر بیان کیا ہے کہ جس میں ہم نے عرض کیا تھا کہ اس کے مانے والے معتقد ہیں کہ عثق دوطرح کا ہوتا ہے ایک جسمانی عثق اور دوسرا روحانی عثق۔ یعنی بعض عثق روحانی ہوتے ہیں ہر ایک بسیل عثق اور دوسرا روحانی عثق۔ یعنی بعض عثق روحانی ہوتے ہیں ہر ایک نہیں کیاں اشتباہ (غلط ہی) نہ ہو کہ ان کے نظریے کے مطابق انسانوں کے بعض عثق روحانی ہوتے ہیں۔ اب یہ کہ انہیں کس طرح سے ذات باری تعالی سے حقیقی عثق قرار دیا جا سکتا ہے؟ سوال کی بنیا دائی بات پر ہے کہ وہ دراصل یہ کہنا چاہے ہیں کہ عثق روحانی میں معثوق حقیقی یہ خض نہیں ہوتا ' بلکہ یہ خض تو ایک عرف کہ اس کا

معتوق حقیق بہنیں ہے۔ بنیادی طور برعرفاء عشق مجازی کے قائل ہی نہیں ہیں بلکہ وہ ہرطرح کےعشق کوحقیقی ہی سمجھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ جمال حق کے علاوہ کوئی جمال ہی نہیں ہے اور ہر دوسرا سوال جمال اس کے جمال کا برتویا آئینہ ہے۔ ہر جمال جس صد تک بھی جمال ہے اتنا ہی ہے جتنا کہ اس کے برتو کا حامل ہے اورانسان کی فطرت کہ جو کمال و جمال کی جنتجو میں ہے کمال محدود اور جمال محدود کی طلبگارنہیں ہے کمال مطلق اور جمال مطلق کی متمنی ہے یعنی انسانی فطرت کی طلب تو وہ ہے لیکن مصداق میں اشتباہ کی وجہ سے وہ اس محدود جمال کے پیھیے چل پڑا ہے۔ بیرمحدود جمالات جس قدر ''اس'' کا مظہر ہیں' اسی قدر معثوق کی حثیت رکھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ انسان جب اس تک پہنچتا ہے تو اس سے بیزار ہوجاتا ہے اور کسی دوسر محبوب کی تلاش میں نکل بڑتا ہے وہ اینے لاشعور میں سہ محسوس کرتا ہے کہ بیروہ نہیں ہے کہ جس کی میں تلاش میں ہوں۔انسان کے لئے ایک سوال ہے اور وہ بیر کہ انسان ان چیزوں کا اس قدر طالب کیوں ہے کہ جواس کے پاس نہیں ہیں؟ پھر جب وہ انہیں یا لیتا ہے تو وہ گری (ولولۂ جذبہ) اور طلب ختم ( کیوں) ہو جاتی ہے دوسر لفظوں میں اس میں ایک بے دلی (ناامیدی ا کتابت) کی سی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ بہر حال بیا لیک مسلم ہے کہ انسان ان چیزوں کا اس قدرخواہش مند کیوں ہے اور ان کی آرزو کیوں کرتا ہے کہ جواس کے پاس نہیں ہیں؟ اور جب انہیں یا لیتا ہے تو تدریجاً ان کی طرف میلان (رجحان) مھٹنے ( کیوں) لگتا ہے۔ بالفاظ دیگر کہتے ہیں کہ انسان تنوع پیند ہے' الیا کیوں ہے؟ قاعدہ تو یہ کہتا ہے کہ جو چیز تقاضائے طبیعت ہے اور انسان اسے

حابتا ہے' چونکہ اسے حابتا ہے' لہٰذا اسے یا کر اسے اطمینان حاصل کرنا جاہئے' تو پھر بعد میں اسے کیوں چھوڑ دینا جا ہتا ہے؟ اور تنوع پیند ہے کھر جا ہتا ہے کہ کسی دوسری چیز تک جا پہنچے۔اس معثوق کو چھوڑے اور دوسرے معثوق کی راہ لئے پھر اسے بھی چھوڑے اور کسی اور کی طرف چل بڑے یہاں تک کہ یہ بات ضرب المثل بن گئی کہ انسان ہمیشہ اس چیز کی طلب میں رہتا ہے جو اس کے پاس نہیں ہے اور یہ بات درست بھی ہے۔ اس کامعنی بیہ ہے کہ وہ اس چیز کا طالب ہے کہ جواس کے پاس نہیں اور اس سے بیزار ہے جواس کے پاس ہے۔ابیا کیوں ہے؟ بعض کا خیال ہے کہ بیرانسان کی ذات اور فطرت کا لازمہ ہے۔ سوال پیدا ہوتا۔ ہے کہ بیر کیوں انسان کی ذات اور فطرت کا لازمہ ہے؟ سرگرداں رہنا تو انسان کی ذات کا لازمنہیں ہوسکتا' کیونکہ اس کا مطلب سے ہوگا کہ سرگرداں رہنا ہمیشہ انسان کی ذات کا لاز مدہے اور یہ کہ وہ دائماً اپنا مطلوب تبدیل کرتا رہے۔اس کا صحیح تجزیدوی بات ہے کہ جوعرفاء نے کہی ہے کہ انسان اگر اس تک پہنچ جائے کہ جواس کا مطلوب حقیقی ہے تو پھر آ رام یالیتا ہے۔ انسان درحقیقت اپنی ذات کے اندر سرگردال نہیں ہے بیسب سرگردانی اس امرے پیدا ہوتی ہے کہ انسان . اس حقیقت کومبهم (لاشعوری) طور پر جاہتا ہے اور اس تک پہنچنے کے لئے کوشش کرتا ہے۔ کبھی ایک چیز کو یالیتا ہے تو خیال کرتا ہے کہ بیروہی ہے کیکن جب ایک عرصه قریب ہو کراہے دیکھا ہے تو اس کی طبیعت اور فطرت اسے مستر د کر دیتی ہے اور پھر کسی دوسری چیز کی جنتو میں لگ جاتا ہے یوننی بیسلسلہ چاتا رہتا ہے۔ اگر اینے مطلوب حقیقی تک جا پہنچے تو وہ حقیقی سعادت اور حقیقی آ رام تک جا پہنچے گا

اور حقیقی سعادت لازی طور پر ہر چیز سے بالاتر آرام اور اطمینان کے معنی میں ہے۔ یہی ہے کہ جس کے بارے میں قرآن فرما تا ہے:

الذين امنوا و تطمئن قلوبهم بذكر الله

''جولوگ ایمان لائے اور وہ کہ جن کے دل ذکر الی سے

قرار یاتے ہیں۔''

پھرفر ما تا ہے:

الابذكر الله تطمئن القلوب

''توجہ رہے کہ ذکرالٰہی ہی ہے دل قرار پاتے ہیں۔''

"الا" حق تنبیہ ہے تاکیداور تنبیہ کے معنی میں آتا ہے کینی توجہ کریں خبردار "بد کو الله" جارو مجرور ہے اور "قسطمئن القلوب" ہے متعلق ہے اور اس برمقدم کیا گیا ہے اور جب جار و مجرور فعل سے مقدم ہو جائے تو بید حصر کی علامت ہے گئی جب بھی مطلب سے ہے کہ صرف کا مفہوم دیتا ہے۔ "الا بذکو الله تطمئن القلوب" لیعنی صرف یا دخدا سے دلوں کو آرام ملتا ہے۔ مراد بید کو الله تطمئن القلوب" لیعنی صرف یا دخدا سے دلوں کو آرام ملتا ہے۔ مراد سے کہ کسی بھی اور مطلوب کو پالینے سے انسان کو حقیقی اطمینان نصیب نہیں ہوتا ہی کہ وقتی سا اطمینان ہوتا ہے۔ یہ بھی اس وقت تک کہ جب تک وہ سمجھتا ہے کہ ایک وقتی سا اطمینان ہوتا ہے۔ یہ بھی اس وقت تک کہ جب تک وہ سمجھتا ہے کہ اسے مطلوب حقیقی مل گیا ہے کین جب بچھ عرصہ اس کی فطرت اسے قریب سے دیکھتی ہے اور اس کے درمیان ایک طرح کی عدم ہم آ ہنگی موجود ہے تو پھر اس کے ایر اس کے درمیان ایک طرح کی عدم ہم آ ہنگی موجود ہے تو پھر اس کے اندر اس کے درمیان ایک طرح کی عدم ہم آ ہنگی موجود ہے تو پھر اس کے اندر اس کے درمیان ایک طرح کی عدم ہم آ ہنگی موجود ہے تو پھر اس کے اندر اس کے لئے آیک طرح کی بیزاری کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ وہ آیک ہی

حقیقت ہے کہانسان اگراہے یا لے تو پھرمحال ہے کہاس سے بیزاری پیدا ہواور وہ خداوند تعالی ہے اور یہ اطمینان تھی پیدا ہوسکتا ہے کہ جب انسان کا دل ''حقیقت'' تک'''اں'' تک اور''توحیر'' تک پہنچ جائے۔ بعض لوگ یہ کہتے ہیں كه بهشت كوعالم بستى كى بدترين جگه قرار دينا جايئ كيونكه بهشت ميں أيك طرح کی میسانیت ہےاور پھر ہر چیز تو بہشت میں انسان کومیسر ہےاور جب ہر چیزمیسر ہوتو بہالیا ہی ہے جبیا کہ بچھ بھی میسر نہ ہو۔ جب انسان کے پاس کوئی چیز نہ ہوتو وہ اس کے لئے کوشش کرتا ہے اور جب یا لیتا ہے تو اسے اس سے لذت حاصل ہوتی ہے اور اگر پہلے سے ہی اسے میسر ہوتو بیامیروں کے بیچے کی طرح ہے کہ دنیا میں آئکھ کھولتے ہی جس کے لئے خوشی کے سارے سامان فراہم ہوتے ہیں' کوئی چیز اس کے لئے نئی نہیں ہوتی البذا اس کے لئے لغت کوئی معنی نہیں رکھتی۔ سمی غریب کا بیٹا کہ جو ننگے یاؤں گلی میں جیٹنا ہو' اسے اگر ایک جوڑا جوتوں کا میسرآ جائے تو اس کے لئے اس میں بڑی لذت ہے لیکن جس کے لئے یا برہنہ ہونے کا کوئی مفہوم ہی نہ ہو اور جس نے اس درد کومحسوس ہی نہ کیا ہو ، وہ جوتے ہونے کی لذت کو ہر گر محسوں نہیں کرسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ روسواین کتاب"امیل" میں کہتا ہے کہ جن کے بیچے عیش وعشرت میں بل کر بڑے ہوتے ہیں' ان کے کئے لذت کا احساس کوئی معنی نہیں رکھتا ( یعنی لذت آ ورچز وں سے وہ کوئی لذت حاصل نہیں کرتے) 'جبکہ تکلیف دہ چیزوں کے بارے میں وہ بڑے حساس ہوتے ہیں اور چھوٹی سی تکلیف بر بھی تلملا اٹھتے ہیں۔ جبکہ اس کے برنکس وہ بیجے جو مصیبتوں اور تختیوں میں میں کر بڑے ہوتے ہیں انہیں درد اور تکلیف کا احساس

نہیں ہوتا' کیونکہ وہ اس کے عادی ہو چکے ہوتے ہیں' یعنی مختیوں کو برداشت کرنا
ان کے لئے آسان ہے بلکہ بختی کا بالکل احساس نہیں کرتے اور کوئی چھوٹی سی خوشی
مل جائے تو اس سے بہت زیادہ لذت اٹھاتے ہیں۔ بیہ حضرات کہتے ہیں' لہذا
پہشت کو قاعدتا عالم ہستی کی ہر جگہ سے بڑھ کر تھکا دینے والی اور بے لذت ہونا
عیا ہے' کیونکہ وہاں پر ہر طرح کی لذت و آسائش فراہم ہے' اس جگہ کوتو ایک جیل
بلکہ سب جیلوں سے برتر ہونا چاہئے۔ قرآن ایک جگہ پر گویا اس تکتے کا جواب
دیتے ہوئے فرماتا ہے:

لا يبغون عنها حولا (كف ٢٠٨)

''اہل بہشت وہاں پر تحول اور تبدیلی کی خواہش نہیں کریں گے۔''

اسلط المربھی آیات ہیں) ہاں! ایسا کیوں ہے؟ کیونکہ بہشت اگر ایک باغ کے میں اور بھی آیات ہیں) ہاں! ایسا کیوں ہے؟ کیونکہ بہشت اگر ایک باغ کے مانند ہوتی نیادہ سے زیادہ ایک باغ جاوداں ہوتی نینی اس کی تمام چیزیں دنیا کی مانند ہوتیں اور انسان بھی اپنی بشریت کے اعتبار سے دنیا والی کیفیت ہی کا حامل ہوتا تو معالمہ بالکل اسی طرح کا ہوتا 'یعنی اگر دنیا میں بہشت کواسی دنیا کے افراد کے لئے بنایا جائے اور فرض کریں کہ وہ جاوداں (امر ہونا) بھی ہو جائے تو افراد کے لئے بنایا جائے اور فرض کریں کہ وہ جاوداں (امر ہونا) بھی ہو جائے تو مسلم بیت نامی المر ہوتا ہے۔لیکن ایک انتخام ہے مسلم ہیہ کہ اہل جنت کے لئے بہشت نعمات اللی میں سے ایک انعام ہے مسلم ہیہ کہ اہل جنت کے لئے بہشت نعمات اللی میں سے ایک انعام ہے کہاں تک کہ بہشت جسمانی اور لذات جسمانی بھی ان کے لئے خدا کی طرف سے میہاں تک کہ بہشت جسمانی اور لذات جسمانی بھی ان کے لئے خدا کی طرف سے

ایک لطف وعنایت ہے۔مسکد سرے کہ جب تک کوئی انسان عرفان ومعرفت کی ایک خاص حد تک نہ پہنچ حائے 'بہشت اس کے لئے کوئی معنی نہیں رکھتی۔ اہل جنت کے لئے لذتوں کی اساس یمی ہے کہ وہ اینے خالق و مالک کامہمان ہے اور اس کے خوان نعمت پر بیٹھا ہے کینی وہ ایک الی حقیقت سے وابستہ ہو جاتا ہے کہ اس سے وابستہ و پیوستہ ہونے کے بعد پھرا کتاہٹ تید ملی' تغیر' تنوع اوراس کے کو ہے سے کسی اور جگہ کی طرف رخ کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا۔ دوسرے الفاظ میں خدا کے علاوہ کوئی چیز بھی اللہ کے کرم اس کے لطف اس کی عنایت اور اس کے خوان نعمت کوچھوڑ کر کچھ بھی انسان کے لئے مطلوب جاوداں (ہمیشہ باتی رہے والا 'امر ہونا ) نہیں ہوسکتا 'فقط اللہ ہی ہے جو انسان کا مطلوب جاوید ہے۔ بہشت میں انسان کے لئے اکتابت اور دل مجر جانے 'تنوع طلی یا وہاں ہے کسی اور جگہ جانے کی خواہش کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا وہاں سے کہیں اور کا کوئی معنی ہی نہیں ہے۔ ' دوسری جگہ' کا تصورتو ان محدود امور میں پیدا ہوتا ہے جبکہ بہشت میں "ووسرى جُله" كا تصور بى نہيں كيا جا سكتا۔ بات كہاں سے كہاں آ نكلى بات روحانی عشق کے بارے میں ہورہی تھی کہ ہم اس طرف تھنچتے چلے آئے۔

عشق عرفاء كي نظر مين

بچھاں بہت سے بات کرنا ہے کہ عرفاء کا ادعا ہے کہ ہرعشق عشق حقیق

\_4

عشق حقیق است عجازی مگیر
این دم شیر است به بازی مگیر
عرفاء فلاسفہ کے اس نظریے کونہیں مانتے کہ عشق دوقتم کا ہے۔ ان کا
دعویٰ ہے کہ مجازی معشوق بھی اس کا پرتو ہوتا ہے عاشق اس لئے اس پر فریفتہ ہوتا
ہے جاہے اسے اس رازکی خبر نہ ہو۔ ان کے نظریے کے مطابق اصلاً محال ہے کہ
انسان غیر خدا سے محبت کر ہے۔ محی الدین کہتے ہیں:

ما احب احد غير خالقه

' بھی کسی نے اپنے خالق کے علاوہ کسی اور سے محبت نہیں کی۔''

(محی الدین ابن عربی کی الیی ہی باتوں کی بناء پر بعض فقتہاء نے انہیں برا بھلا کہا ہے ) وہ مزید کہتے ہیں:

لكن احتجب عنه تفالي تحت زينب و سعاد و

هندو (شرح صحفه مجادية ازسيد على خان)

دولیکن اس کا خالق ان مجازی معثوقوں کے ناموں کے پردے میں ہوتا ہے (جبکہ معثوق حقیقی خودوہی ہے)۔''

اس سلسلے میں مولانا روم کے بہت سے اشعار ہیں۔ وہ کہتے ہیں:

جرعه ای بر ریختی زان خفیه جام

ير زمين خاك من كاس الكرام

اس میں بطور ممثیل کہا گیا ہے کہ جام عشق البی کا صرف ایک گھونٹ

زمین پرگرا ہے اور انسان اگر کسی موجود خاکی ہے محبت کرتا ہے تو یہ اس گھونٹ کے لحاظ سے ہی ہے کہ جو خاک میں آ ملا ہے۔

> گشت بر زلف و رخ جرعه نشان خاک راشاهان همی لیسند از آن

خاک: کہنا رہ چاہتا ہے کہ اس انسان کا بدن خاک کے سوا کھے نہیں۔

ھا ہے. ہما نیہ چاہا ہے کہ ان البان کا بدن جا کے حصوا چھائیں۔ شاھان: شاہان سے شاعر کی مراد' فی حداعلی'' اور وہ لوگ ہیں کہ جن کا ناز زیادہ

ہوتا ہے۔

سے عارف کہتا ہے کہ اگر سب خاک کواس طرح آغوش میں لیتے ہیں اور اسے اس طرح سے پیار کرتے ہیں تو بیاس وجہ سے ہے کہ اس گھونٹ میں سے کھاس میں موجود ہے۔

پھر کہتا ہے \_

جرعه خاک آمیز چون مجنوں کند

مر شارا صاف او تا چون کند

کہتا ہے کہ اس معثوق مجازی میں اس گھونٹ میں سے ایک قطرہ مل گیا ہے اس نے تمہارا میر حال کر دیا ہے کیکن اگر تمہیں وہ خالص شراب میسر آجائے ' یعنی تم اگر اس حقیقت تک جا پہنچو تو پھر کیا ہوگا؟

لہذا اس میں کوئی تضاد نہیں کہ انسان کا بظاہر اس کے اپنے اپنے خیال میں معثوق ایک انسان ہو بلکہ وہ ظاہر میں معثوق ایک انسان مولک میں اپنے آپ کوظاہر کیا ہو۔

### كيا انساني اقدار متغير بين؟ (Human Values)

تیسرا سوال کہ شاید جس کے بارے میں زیادہ بحث کی ضرورت ہے کیے

7

ایک مارکسٹ جب انسانی اقدار کا دفاع کرتا ہے اور مادیت
(Materialism) پر بھی یقین رکھتا ہے وہ ان دونوں کے درمیان عدم تناقض
کی توجیہہ کرتے ہوئے کہہ سکتا ہے کہ ہم انسان کو ایک موجود ثابت
(Non-Contradiction) نہیں مانے (اس کا لازی نتیجہ ہے کہ انسانی اقدار بھی ثابت اور متنقل نہیں ہیں) اور ہم اجھائی نظام کے ساتھ ساتھ اسے کمال پر کر سیجھتے ہیں لہذا ہر زمانے بیس اخلاقی اقدار اس زمانے یا اس دور سے مختص ہوتی بیٹ لہذا ہر زمانے بیس اخلاقی اقدار اس زمانے یا اس دور سے مختص ہوتی بیٹ سیک برداری (Feudral Values) اخلاقی اشر آکی سے مختلف میں اور ختی بیٹ لیکن پرولتاری طبقہ (مزدور طبقہ "Proletariat") کسی مشخص (واضح) و معین تاریخی مرطے پر چند اشتر آکی اخلاقی اقدار کی جمایتکر سکتا ہے لہذا کوئی تناقض معین تاریخی مرطے پر چند اشتر آکی اخلاقی اقدار کی جمایتکر سکتا ہے لہذا کوئی تناقض مضروری نہیں ہوجا تا ہے کہ فطریات اور غیر مادہ کے وجود کو قبول کرنے سے ضروری نہیں ہوجا تا ہے کہ فطریات اور غیر مادہ کے وجود کو قبول کیا جائے۔

یادرہے کہ ہم قبل ازیں اس امر کی وضاحت کر بچکے ہیں کہ فلسفہ مادیت ( ایک طرح ( Materialistic Philosophy ) اور انسانی اقدار کے درمیان ایک طرح کا تأقض و تضادموجود ہے۔ یہ ایک اچھا سوال ہے اس کا ہم جائزہ لیتے ہیں۔ کہا بیالی بات یہ کہی گئی ہے کہ انسان ایک متغیر موجود ہے لہذا انسانی اقدار بھی متغیر

ہیں۔ دوسرے لفظوں میں چونکہ انسان ثابت نہیں ہے لہذا لازی طور پر انسانی اقدار بھی ثابت نہیں ہیں۔ دوسری بات اس سے یہ نکتی ہے کہ جب انسان اور انسانی اقدار بھی ثابت نہیں ہیں اور متغیر ہیں تو پھر کمال پذیر ہیں۔ اس پر ہم یہ سوال کر سکتے ہیں کہ اس کمال کا معیار کیا ہے؟ اس بارے میں الگ بحث کی جانی جائے۔ اس کے بعد کہتے ہیں:

"لہذا ہر زمانے میں اخلاقی اقدار اس زمانے یا اس دور سے مختص ہوتی ہیں اخلاق جا گیرداری اخلاق اشتراکی سے مختلف ،

یہاں دوحوالے سے بات کی گئی ہے اور شاید خلط ملط ہوگئی ہے۔ ایک مسلہ یہ ہے کہ انسانی اقدار ثابت نہیں ہیں اور متغیر ہیں۔ یہ بات نسبیت اخلاق سے متعلق ہے کیے انسانی اقدار میں سے جواخلاق سے مربوط ہیں وہ متغیر ہیں یہ مسلہ اخلاق کے متغیر اور نسبی ہونے سے متعلق ہے۔ کیا یہ بات درست ہے کہ انسانی اقدار بشمول اخلاقی اقدار واقعاً متغیر ہیں؟ یہ چنداقدار کہ جن کا ہم نے ذکر کیا ہے کیا واقعاً متغیر ومتحول ہیں؟ مثلاً ہم نے بیان کیا ہے کہ حقیقت جوئی کیا ہے کیا واقعاً متغیر ومتحول ہیں؟ مثلاً ہم نے بیان کیا ہے کہ حقیقت جوئی انسان کے لئے ایک قدر (Value) ہے کیا یہ قدر متغیر میں فیر سرمایہ داری کے زمانے میں 'پھر جا گیرداری کے دور میں 'پھر سرمایہ داری کے زمانے میں 'پھر اور پھر کمیونسٹ زمانے میں 'پھر جا گیرداری کے دور میں 'پھر سرمایہ داری کے زمانے میں انسان کے لئے کیا یہ قدر تبدیل ہوتی رہی ہے یا یہ اور پھر کمیونسٹ زمانے ہیں انسان کے لئے کیا یہ قدر تبدیل ہوتی رہی ہے یا یہ اور پھر کمیونسٹ زمانے ہیں انسان کے لئے کیا یہ قدر تبدیل ہوتی رہی ہوں تو

اس کا مطلب یہ ہے کہ ہر قدر (Value) اینے زمائے میں ہی صحیح ہے اور دوسرے زمانے میں ناپیندیدہ ہے مثلاً جا گیردارانداخلاق کو بی لے لیں کیا ہم محض اسے حا گیردارانہ دور میں ہونے کی وجہ سے حا گیردارانہ اخلاق کہہ سکتے ہیں اوراس کی تائد کر سکتے ہیں اور اسے صحیح سمجھ سکتے ہیں؟ لیمنی ہمیں یہ دیکھنا جا ہئے كه وه اس دور مين كس چز كواخلاق سجهة تهي؟ اسى كى تأسيد كرنى جائية \_ اگرچه وه اس طرح کے افسانے کو ہی اخلاق سمجھتے تھے کہ مثلاً ضحاک ہر روز ایک جوان کوتل کیا کرے تا کہ اپنے کندھوں پر بیٹھے سانپوں کو ان کا مغز کھلا سکے یا ہیہ بات نہیں بلکہ آیک طرح کے متنقل اصول کار فرما ہیں؟ فرعون کا کام اس کے زیانے میں بھی نالیندیدہ سے نہ بیر کہ فرعون کا کام چونکہ فرعون کے زمانے سے تعلق رکھتا ہے اس لئے اس کے اپنے زمانے میں صحیح ہے اور ہم چونکہ دوسرے زمانے میں ہیں للزا ہمیں اپنی اقدار کوفرعون وموی ؓ کے زمانے پر لا گونہیں کرنا جاہئے۔فرعون کا تعلق چونکہ ایک دوسرے زمانے سے تھا اور اس زمانے میں جسے اخلاق مجھتے تھے وہ أيك صحيح اخلاق تها كيا بهم الي بات كهد كت بين الله أس بان مين طبقاتي اخلاق كاسهاراليا كياب قاعدتا مونا بهي يونهي حاسط كيني ماركسرم ايسے انساني اخلاق کا قائل نہیں ہوسکتا جوسب انسانوں کے لئے اخلاق قرار یائے۔اس بیان كے مطابق جارے زمانے ميں جبكه ان سارے نظاموں كا نمونه موجود يے جا گیرداری سرماید داری اور کمیونزم ہر ایک کانموند موجود ہے تو ہمیں کہنا جاہئے كدايك كميونسك كے لئے اخلاق واقعاً ايك اور جيز ہے اور سرمايہ دار كے لئے اخلاق کوئی دوسری چیز ہے۔ ایک سرمایہ دار ایک کمیونسٹ سے کہ سکتا ہے اور اسی

طرح سے ایک کمیونسٹ ایک سر مایہ دار سے کہ سکتا ہے کہتم اپنا اخلاق مجھ پرنہیں ٹھونس سکتے' کیونکہ تمہارے حالات اور تقاضے جدا ہیں اور ہمارے حالات اور تقاضے جدا۔اگر میں تمہارے حالات میں ہوتا تو تمہارا اخلاق قبول کر لیتا اور اگرتم میرے حالات میں ہوتے تو میرا اخلاق قبول کر لیتے' لہٰذا نہ میں تمہیں کچھ کہہ سکتا ہوں نہ تم مجھے کچھ کہد سکتے ہونہ ایک کمیونسٹ ایک سرمارید دار کو اخلاقی حوالے سے برا کہہ سکتا ہے اور نہ کوئی سر مایہ دار کسی کمیونسٹ کو اخلاقی حوالے سے غلط کہہ سکتا ہے کیونکہ اس نظر بے کے اعتبار ہے کوئی ایبا مشترک انسانی اور فطری اخلاق نہیں ہے کہ جس کی بناء پر ایک کمیونسٹ سی سر مائیہ دار کو برا کہہ سکے اور نہ کوئی سر مائیہ دار سسی کمیونسٹ کومورد الزام تھہراسکتا ہے ایسی کوئی مشترک چیز موجودنہیں للہذا ہر کوئی دوسرے کو جواب میں کہدسکتا ہے کہ میرا اخلاق مجھ سے متعلق ہے اور تمہارا اخلاق تم سے نہتم میرا اخلاق اپنا سکتے ہواور نہ میں تمہارا۔ اس بناء پر کہا جا سکتا ہے کہ اخلاق صرف زمانوں سے وابست نہیں ہے بلکہ طبقاتی خصوصات سے بھی وابستہ ہے مثلاً دنیا کے ان سارے علاقوں میں کہ جہاں آج بھی جا گیرداری نظام کارفر ما ہے ان کے لئے صحیح اخلاق وہی جا گیردارانہ اخلاق ہے۔ ہمارا نظریہ یہ ہے کہ انیان انبان کے اعتبار سے ایسے اخلا قیات کا حال ہے کہ جوابتدائی زمانے کے انیان کے لئے بھی ای طرح سے صادق ہیں کہ جس طرح سے صنعتی تدن کے اس دور کیلئے۔

# ڈاکٹر ہشتر ودی کا نظریہاوراس کا تجزیہ

اتفاق کی بات ہے کہ دو تین روز پہلے میں نے اخبار میں ایک ولچسپ مات بردهی اور سوچ رماتها که کسی وقت آپ کو بھی سناؤں ٔ آج چونکہ جاری بحث بھی انہی امور سے متعلق ہے کلندااب آپ کوسنا تا ہوں۔ ۸ جون (۱۹۷۲ء) کے روز نامہ '' کیبان' نے بروفیسر مشتر ودی کا ایک انٹروبوشائع کیا تھا'جس کی سرخی يتھى" زمينى انسان ايك كائناتى مخلوق كى صورت ميں ظاہر ہوتا ہے" وہ بھى بھى عجیب وغریب ہا ٹیں کرتا ہے۔ اس ضمن میں اینے بعض نظریات کی وہ ہمیشہ تکرار کرتا ہے اور کہتا ہے کہ اہرام مصر کو زمین پر بسنے والے انسانوں نے تغییر نہیں کیا' بلکہ انہیں دوسرے ساروں کے ترقی یافتہ انسانوں نے جاری زمین برآ کر بنایا ہے اور اس وقت زمین پر بسنے والے لوگوں کے لئے ممکن ہی نہیں تھا کہ انہیں تعمیر كرياتي وه اسى طرح كى دوسرى باتين بھى كرتا ہے۔ حال ہى ميں اس نے اپنا ایک "فلفه اخلاق" بھی بنایا ہے یعنی اس نے بھی ابن طرف سے ایک طرح کا ہومن ازم (Humanism) گھڑا ہے۔ ڈاکٹر ہشتر ودی نے اینے اس انٹرویو کی ابتداء میں ایک مقدمہ ذکر کیا ہے کہ جس میں وہ آج کے علم وتدن کو ناپسند قرار دیتے ہوئے کہتا ہے کہ علم وتدن چونکہ انسان کے لئے ضرر کا موجب بنتے ہیں' اس لئے ناپندیدہ ہیں۔ اس کے بیان کے بعض جھے آپ کو پڑھ کر ساتا ہوں۔ وہ کہتا ہے:

'' کوئی امر بھی مطلق (مکمل حتی یقینی) نہیں ہے بلکہ تمام

امورنسبی ہیں' شاید آپ کو بیہ کہا گیا ہو کہ ریاضی کے احکام مطلق ہیں' میں کہتا ہوں کہ وہ بھی مطلق نہیں ہیں۔'' '' کیبان'' کا نامہ نگار کہتا ہے:

''ایران کاسینر ریاضی دان پروفیسر مشتر ودی اپنی اس منطق کی بناء پر کدکوئی امر مطلق نہیں ہے رخجشوں کے خلاف اعلان جنگ کرتا ہے اور مختلف قو موں اور قبیلوں کو محبتوں کے پرچم سلے جمع ہونے کی وعوت ویتا ہے اور کہتا ہے کہ تمام لوگ ایک دوسرے کو بہن بھائی سمجھیں۔''

اس جگہ میں نے ایک نوٹ لکھا ہے کہ اس کا بیابنا کہ''کوئی بھی امر مطلق نہیں ہے'، کیا خود بیامر مطلق ہے یا غیر مطلق؟ ایک بارہم کہتے ہیں کہ اس امر کے علاوہ کہ''کوئی امر مطلق (کھل' حتی' یقیٰ) نہیں ہے'، باقی تمام امور مطلق نہیں ہیں (یعنی صرف اس امر کوشٹیٰ کرتے ہیں' لیکن جب بیامر مطلق ہے مطلق نہیں ہیں استثناء کیوں ہے؟ اگر قرار بیہ کہ کوئی امر اور کوئی مسئلہ بھی مطلق نہ ہوتو کوئی دلیل نہیں کہ ہم اس کا استثناء کریں۔ منطق حضرات کہتے ہیں کہ منطق کے بعض مسئلے ایسے ہیں کہ بلور عموم ان کا صادق ہونا محال ہے۔ لازی طور بران میں استثناء ہوتا ہے' مثلاً کوئی کہتا ہے''میری تمام یا تیں جھوٹ ہیں''۔ بیسی پر ان میں استثناء ہوتا ہے' مثلاً کوئی کہتا ہے''میری تمام یا تیں جھوٹ ہیں''۔ بیسی نہیں ہوسکتا کہ اس مسئلے کے سارے مصادیق سیچے ہوں' کیونکہ اگر میری تمام یا تیں جھوٹ ہوں تو خود میرا سے کہنا بھی جھوٹ ہوگا اور اگر میرا سے جملہ بھی جھوٹ ہو یا تقریم میں موٹ ہوں تو خود میرا سے کہنا بھی جھوٹ ہوگا اور اگر میرا سے جملہ بھی جھوٹ ہو

من جلہ ان باتوں کے کہ جن کا صادق ہونا محال ہے ایک یہی ہے کہ کوئی امر بھی مطلق نہیں ہے اگر یہ صادق ہوتو یہ جملہ بھی اس میں شامل ہوتا ہے اور اگر ایسا ہو تو خود به مطلق نہیں رہتا' پس جب به مطلق ندر ہاتو ہمارے پاس ایسے امور ہونے چاہئیں جومطلق ہوں۔ بیہوئی ایک بات دوسری بات بیر کہ نامہ نگار کہتا ہے کہ وہ لوگوں کو محبتوں کی دعوت ویتا ہے اور کہتا ہے کہ تمام لوگ ایک دوسرے کو بھائی بہن مجھیں۔ ان صاحب سے بیہ یو چھنا جائے کہ کیا یہ اخلاقی دستورانعمل کہ "لوگ ایک دوسرے کو بھائی بہن سمجھیں"، امرمطلق ہے یا تھمنسبی؟ اور کیا کسی خاص زمانے سے مربوط ہے یا تمام زمانوں کے لئے ہے؟ بعنی کیا ہے دستور العمل ماضی وال اورمستقبل تمام زمانوں کے لئے بہتر ہے؟ ای طرح میہ ہر جگہ اور ہرفتم ك حالات مين تمام لوگوں كے لئے صدق كرتا ہے يا فقط بعض لوگوں كيليع؟ نامه نگار کہتا ہے تہران یو نیورٹی کے بیر پروفیسر کہ جوٹیکنالوجی اور علم کی ترقی کے ظلم و انسانیت کشی میں استعال سے بہت رنجیدہ خاطر ہیں' کہتے ہیں:

"قرون وسطی کے غیر متبدل امور واحکام ہماری صدی میں ختم ہو چکے ہیں اور نہ فقط یہ کہ معتبر نہیں رہے بلکہ ان کی جگہ ایسے امور نے لیے لی ہے کہ جو ہرگز مطلق نہیں ہیں۔ سقراط کی حکمت عالیہ اور کانٹ کے بلند فلفہ اخلاق کو اس کے اس قدر رعب و دبد ہے کے باوجود آج رہا جموث من اثبات نفس خود غرضی اور حب ذات سے تعبیر کیا گیا ہے۔ آئن طائن نے سائنسی نظریات کے زمان و مکان کے اعتبار سے طائن نے سائنسی نظریات کے زمان و مکان کے اعتبار سے طائن نے سائنسی نظریات کے زمان و مکان کے اعتبار سے

مطلق ہونے کو غلط ثابت کر دیا ہے تو دوسری طرف فرائڈ

کے نظریہ جس نے اس فلسفہ اخلاق کی بنیادوں کو اکھاڑ کر رکھ

دیا ہے کہ جسے ایک مطلق فعت الجی قرار دیا جاتا ہے لہذا جب
سارے احکام و امور نسبی ہیں تو پھر اس بنیاد پر کہ فلاں
میرے نظریے کو نہیں مانتا' ہمیں برادر کشی شروع کر دینی
عیا ہے۔ جو بات ہم قبول کرتے ہیں' وہ ہمارے لئے مطلق نہو کہ مارے کے مطلق نہوں حتی ) ہے' ہوسکتا ہے وہ دوسرے کے لئے مطلق نہوں ہو۔ جب ریاضی کے احکام مطلق نہیں ہیں اور ہر چیز نہیں ہے
تو پھر بعض لوگ کس طرح سے کسی امر کو مطلق قرار دے کر
شیکنالوجی کو برادر کشی کے لئے استعال کرسکتے ہیں؟''

وہ کہتا ہے کہ یہ جنگیں قرون وسطی کے مطلق احکام کی باقیات میں سے
ہیں کینی قرونِ وسطی کے لوگ اپنے امور کومطلق سیجھتے تھے۔ اس سے اس کی مراد
یہ ہے کہ مثلاً فلاں دین کے پیروکار اپنے آپ کوئی سیجھتے تھے اور وہ بھی تی مطلق
اور اپنے نخالفین کو باطل مطلق جانتے تھے۔ اسی طرح خالفین بھی مدمقابل کو یونہی
سیجھتے تھے اور یہی امر انسانیت کشی کا موجب بنیا تھا۔ ہمیں بس اتنا سیجھ لینا چاہئے
کہ کوئی چیز بھی مطلق نہیں ہے اگر میں کہتا ہوں کہ میں حق پر ہوں اگر یہ درست
بھی ہوتو بھی بطور مطلق درست نہیں اور اگر دوسرے کو باطل کہتا ہوں اور واقعاً وہ
باطل پر ہوتو بھی بطور مطلق درست نہیں۔ میں حق نسبی پر ہوں اور باطل نسبی پڑ اسی
طرح وہ بھی حق نسبی پر ہے اور باطل نسبی پڑ ایس آئیں اور آپن میں بھائی بن کر

رہیں۔ یہ ہے اس کے نظریے کی بنیاد اس کے بعد وہ اخلاقی امور کوریاضی کے مسائل سے خلط ملط کرتا ہے اور کہتا ہے کہ سقراط کا فلسفہ اخلاق جسے آج کل ایک طرح کی خود ببندی سے تعبیر کیا جاتا ہے در حقیقت جھوٹ اور ریا پر مبنی ہے۔ ان صاحب سے بیر کہنا جاہئے کہ آپ نے اپنے بیان میں ریا' جھوٹ اثبات نفس اور خود پیندی کو ناپیند قرار دیا ہے البتہ بیہ کہنا کہ سقراط کا فلسفہ ان چیزوں برمشمل ہے ' ایک بے بنیادس بات ہے اور کہا گیا ہے کہ یہ ایک طرح کی خود پینڈی ہی ہے جو اخلاق کی صورت میں جلوہ گر ہوئی ہے۔ٹھیک ہے فرضاً ہم اسے قبول کرتے ہیں كەسقراط كا فلسفەابك طرح كى خود پيندى خود بريتى اثبات نفس كىحس تظاہراور ریا وغیرہ پرمشممل ہے اور اس کے اس فلسفہ اخلاق کو ناپیند قرار دیتے ہیں' لیکن نیتجاً ہم نے بیقول کیا ہے کہ بطور مطلق ہم نے ان کی نفی کی ہے اور بطور مطلق مخالف اخلاق قرار دیا ہے۔ کیا ریا بطور مطلق مخالف اخلاق ہے یا بطور نسبی اسی طرح جھوٹ ؟نسبی اگریہ بطورنسبی مخالف اخلاق ہیں تو سقراط کا فلسفہ اخلاق بھی حق نسبی ہے اور مطلقاً نفی نہ ہوا۔ آپ تو بیہ کہنا جائے تھے کہ سقراط کا فلسفہ اخلاق مجموعي طور يرمنسوخ اورخم ہو چكا ہے ، پس آب نے بطور مطلق ان كا مخالف اخلاق ہونا قبول کرلیا ہے۔ بیمکن نہیں ہے کہ اٹسان فلسفہ اخلاق کا قائل ہو کیکن اس کے ساتھ اخلاق کومتغیر اورنسبی سمجھتا ہو (ہمارا نظریہ یہی ہے اور بعد میں مزید اس کے بارے میں بحث کریں گے) یعنی کم از کم ایک اصول کے لحاظ سے اخلاق ثبات اوراطلاق کے مساوی ہے۔ ہمارے ہاں ایک اصول اخلاق پایا جاتا ہے اور ایک فروع اخلاق فروع اخلاق اصول اخلاق سے مختلف ہے۔ اخلاقی

اصول ثابت و استوار اور مطلق ہیں اور اگر ان سے بیٹوت و اطلاق جدا کر دیا جائے تو اخلاق اپ اخلاقی حلیے (پہلو) سے خارج ہو جاتا ہے۔ ہاں ایک طرح کے آ داب و رسوم اور منشور کی طرح ایک شم کے مدون قواعد وضوابط کی صورت اختیار کر لیتا ہے اور بیمقدس امز ہیں ہے کہ جو واقعاً خیر وفضیلت ہو۔ ہمیں افسوں ہے کہ استاد شہید کی اس تقریر کا باقی حصہ شیب نہیں ہوسکا۔

انسانی ''اصالتول'' کاارتقاء'' ''انسانی اقدار کاارتقاء'' ہم جن چیزوں کو انسانی اصالتوں اور انسانی شرف و کرامت کے نام سے باد کرتے ہی انسانی اصالتوں کے مکر حضرات کی نظر میں بی حض موہوم سی چزیں ہیں' البتہ ان حضرات میں ہے بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ بعض موہومات الیی بھی ہیں کہانسانی معاشرے کی مصلحتیں اور منافع تقاضا کرتے ہیں کہان کو قبول کرلیا جائے ورنہ ان کی اپنی کوئی حقیقت نہیں' مثلاً صدافت کی دھوکے اور فریب کاری کے مقابلے میں کوئی اصالت نہیں ہے۔ وہ انسان جوسوچا ہے کہ سچا ہو یا دھوکے باز اس کے لئے ان دونوں میں کچھ فرق نہیں اگر تمام لوگ دھوکے باز ہو جا کیں تو بیسب کے ضرر میں ہوگا۔ اس لئے اگر ہم جاہتے ہیں کہ بہتر اور زیادہ منفعت حاصل کریں اور نقصان کمتر ہوتو ضروری ہے کہ ان موہومات کو قبول كرين البذا فلاسفه آئے اور انہوں نے لوگوں كو اس بات كى تلقين كى كه شرف انسانی کا تقاضا یہ ہے کہ انسان سیا ہونہ کہ دھوکے باز تا کہ لوگوں کے شعور ان موہومات کو قبول کریں۔منکر گروہ کے نز دیک بیرایسے موہومات ہیں کہ جولوگوں کے لئے مفید ہیں' لیکن وہ ان کی ترغیب نہیں دیتے' بلکہ برعکس ترغیب دیتے ہیں۔مثلاً عشفے کا فلسفہ کہ جو کہتا ہے کہ ان موہومات کو ایک خاص گروہ نے اینے منافع کے لئے گھڑا ہے اور ان کے برعکس عمل کرسکتا ہے تو اسے جاہے کہ وہ ان کےخلاف ہی عمل کر ہے۔

# نشفے اور سٹا کسسٹوں کے نظریات کا نقابل

پی دوسرانظریدان تمام چیزول کوموہوم قرار دیتا ہے چاہے بیرانسانیت

کے لئے مفید ثابت ہوں یا اصلاً مفید ہی نہ ہوں۔اس ضمن میں نکشے کا ایک قول ہے کہ جوعینا مارکسسٹوں کے نظریات کے بھس ہے۔ مارکسٹ کہتے ہیں کہ ثروت مند طقے نے اخلاقی قوانین اورخصوصاً اخلاق کے دینی اور مذہبی اصولوں کو محروم اورغریب طقے کی تسکین کے لئے تخلیق کیا ہے تا کہ ان کی شورش ( فتنہ وفساد ''بلوائی'') اور انقلاب کی روک تھام کرسکیں' پس دین کو اسی طبقے نے گھڑا ہے۔ نشے بالک اس کے بیکس کہتا ہے اس کے فلفے کی بنیاد چونکہ انسانی نسل کے ارتقاء اورایک طاقتور بڑے انسان (فوق البشر ) کےظہور پر ہے (جبکہ اس کمال وارتقاء کووہ صرف طاقت وقدرت میں ہی مضمر سمجھٹا ہے)' لہذا کہتا ہے کہ کمزور طبقہ طبیعی طور برفنا کے قابل ہے چنانچہ اس نے دین اخلاق اور ایسے دیگر مسائل کو گھڑا ہے تا كه طاقتور طبقه كا راسته روك سكيه "Nature" ' مطبيعت' كي قانون ارتقاء کی رو سے کمزور بنیادی طور برختم ہو جانے کے قابل ہے اور اسے ختم ہی ہو جانا جاہے۔ضعف و کمزوری سے بڑھ کر کوئی گناہ نہیں ، قوی کو باقی رہنا جاہئے تا کہ اس سے ایک توی برنسل وجود میں آئے اور قوی انسانوں کو طبیعت اور نیچر میں کمال حاصل کرنا جاہیے نہ کہ کمزور انسانوں کو۔ کمزورلوگوں کا وجود نابود ہو جانے کے قابل ہیں اور انہیں نابود ہی ہو جانا طاہئے مرور کی تفویت کرنا نہایت غلط کام ہے۔ دین ندہب انصاف عدالت فداکاری ایثار اور قرمانی وغیرہ جسے مفاہیم كمزور لوگول كى اختراع (ايجاد) بين كيونكه انہوں نے ديكھا كه وہ زور كے وریع طاقتوروں کا مقابلہ نہیں کر سکتے البذا انہوں نے ایس باتیں گھڑ کی ہیں اور اس طرح ہے وہ طاقتوروں کی ترقی میں حائل ہو گئے ہیں۔اس کی منطق میں دین

كمزورول كا ساخته و يرداخته بئ تاكه وه طاقتورول كا راسته روك سكيل جبكه حق ہمیشہ طاقور کے ساتھ ہوتا ہے لیعنی "الحکم لمن غلب" حق اس کے ساتھ ہے كه جوال طبيعي تنازع مين كامياب ب للذائش تمام دين مديبي اوراخلاتي معاني آور مفاہیم کی بالکل نفی کرتا ہے اور کہتا ہے کہ یہ چیزیں کمال کے راہتے میں حاکل ہیں' بہرحال یہ دوسرا نظریہ ہے۔ البتہ اور نظریات بھی ہیں کہ جو انسانیت کی اصالت کو قبول کرتے ہیں' یعنی اسے موہوم نہیں سمجھے' انسانیت کے ایک حقیقت ہونے کے قائل ہیں' بداور بات ہے کہ وہ اسے فطری بھی نہیں سجھتے۔ بدلوگ دو طرت کے ہیں' ایک گروہ انہی لوگوں کا ہے جو جائے ہیں کدان باتوں کو قبول کر لیں اوران کے فطری ہونے کا بھی اٹکار کر دیں۔ پھر وہی پہلے والا سوال دہراتے ہوئے کہتے ہیں کہاں کا ننات میں کوئی ثابت اور متنقل حقیقت موجود نہیں ہے کوئی چز بھی ثابت اور مستقل نہیں ہے پس جب کوئی چیز بھی ثابت اور مستقل نہیں ہے تو انسانیت کیسے ثابت ومستقل ہے؟ انسانیت 'دلینی انسانی اصالتیں' بھی ایک متغیر حقیقت ہے کہ جو زمانے کے حالات اور تقاضوں کے تالع ہے ہر زمانے میں انسانی اور اخلاقی اصالتیں اس زمانے کے حالات اور تقاضوں کے مطابق ہوتی ہیں۔ ایک زمانے مین ' اخلاقی اقدار واقعاً'' رہی ہوتی ہیں کہ جو مقدس بھی ہیں اور جو انسانیت سے تعبیر کی جاتی ہیں' لیکن جب زمانے کے حالات بدل جاتے ہیں تو پیافنداراور اصالتیں بھی ختم ہو جاتی ہیں اور ان کی جگہ نئی چیزیں لے لیتی ہیں کہاس زمانے میں انسانیت یمی نئی چیزیں ہوتی ہیں' پس پیراصالتیں ثابت اور مستقل نہیں ہیں بلکہ متغیر ہیں۔ اس کے علاوہ جس طرح ہم پہلے عرض کر چکے میں وہ کہتے ہیں کہ یہ اصالتیں مطلق نہیں ہیں بلکہ نبی (Relative) ہیں۔ یہ فقط زمانے کے اعتبار سے متغیر ہیں بلکہ زمان واحد میں بھی مختلف ماحول اور مختلف حالات میں مختلف ہیں مثلاً طبقاتی اختلاف اور فرق کو بھی مختلف اور متعدد بنا دیتا ہے۔ ہر انسان کے لئے اس کے اجتماعی اور ساجی حالات کے مطابق اخلاق آبیک چیز ہے اور بید چیز اس سے مختلف ہے کہ جو مختلف حالات میں دوسرے لوگوں کے لئے اخلاق ہے۔ اس بارے میں ہم پہلے بحث کر بھیے ہیں کہذا تکرار لازم نہیں کئے اخلاق ہے۔ کہ جو مختلف حالات میں دوسرے لوگوں کے لئے اخلاق ہے۔ اس بارے میں ہم پہلے بحث کر بھیے ہیں کہذا تکرار لازم نہیں ہے۔ صرف ایک چیز کا اضافہ کرتے ہیں اور وہ بیہ ہے:

#### انسانی اصالتوں کے ارتقاء کا مفہوم

اس مفروضہ کی بنیاذ جس طرح ہم پہلے کہہ چکے ہیں ہے ہہ اس کا کنات میں کوئی چیز ہیں فابت و مستقل نہیں ہے بلکہ تمام چیز یں متغیر ہیں کیکن اس کی بنیاد تغیر پر ہی نہیں بلکہ تغیر اور تکائل پر ہے۔ اس بات کی وضاحت کرتا چلوں کہ جب ہم کہتے ہیں کہ انسانی اصالتیں ارتقاء پذیر ہیں تو اس ہے ہم کون ہے متنی مراد لیس کہ جو مطلق تغیر سے مختلف ہوں؟ ہرتغیر کوتو ہم ارتقاء و تکائل نہیں کہ سکتے اس لئے کہ تنزل بھی تو تغیر ہی ہے۔ ممکن ہے ایک انسان اپنی انسانیت کے اعتبار سے کائل تر ہو جائے اور اس طرح ممکن ہے ایک انسان اپنی انسانیت کے اعتبار سے کائل تر ہو جائے اور اس طرح ممکن ہے کہ اس کے برعس ہو جائے کہ جے ہم اظافی خرابی اور پستی کہتے ہیں۔ آیا اظافی پستی کا اصلاً کوئی مفہوم ہے بھی یا چراس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم تو ہے ممکن خواب کے ہے ہے ہے کہ و مفہوم نہ ہو۔ اگر کہیں کہ ایک حالت کی جگہد دوسری حالت نے لیا کی ہے ہے ہے کہ و مفہوم نہ ہو۔ اگر کہیں کہ ایک حالت کی جگہد دوسری حالت نے لیا کہ ہے ہی جا میں جائیں کہ ایک حالت کی جگہد دوسری حالت نے لیا کی ہے ہی جائیں کہ ایک حالت کی جگہد دوسری حالت نے لیا کہ ہے کہ جب ہے ہے ہیں۔ آئیا خوابی حالت کی جگہد دوسری حالت نے لیا کی ہے کہ ہے ہیں۔

تکامل ارتقاء ہے قطعاً ایسانہیں ہے۔ ارتقاء یعنی کمال ترقی کی طرف قدم بڑھانا لینی ارتقاء کی طرف بڑھنے والی چیز جب مختلف مراحل کو طے کر رہی ہوتی ہے تو اں میں نہ صرف عدم ثبات ہوتا ہے اور وہ آیک جگہ متوقف (جامد) نہیں ہوتی ' بلکہ ایک چیز اور بھی اس میں پائی جاتی ہے وہ پیر کہاس کا پی تغیر کمال کی طرف ہوتا ے مین ہم اس کے لئے ایک نقطہ ابتداء قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس سے یہ چیز کمال اور آ کے کی طرف بڑھ چلی ہے یعنی بعد والے مرحلے میں کہ جو نقظہ آغاز سے عالی تر مرحلہ ہے کہی زیادہ حجم ومقدار کے ساتھ کیں اگریہ تغیر کمال کی راہ میں انجام پذرینہ ہوتو بیر کت ارتقائی حرکت نہیں ہے۔ اگر ہم جاہیں کہ راہ کمال وارتقاء کی ہوتو ہمیں جاہئے کہ ایک امر کوسامنے رکھیں اور بعد میں کہیں کہ وہ امرابتداء سے اس چیز میں پایا جاتا ہے جبکہ ہم اس امر کو کمال قرار دیں اور بعد کے مرحلے میں یہی امراس چیز میں زیادہ مقدار میں موجود ہو۔ مثلاً سائنس اور صنعت میں تکامل کو ہی لے لیں ایک معاشرہ ایک مرحلے برسائنس اور ٹیکنالوجی اور اسرار طبیعت (Nature) کے کشف اور اس سے متعلق معلومات کے اعتبار ے ایک خاص مقام برے جبکہ دوسرے مرحلے میں تغیر کرجا تا ہے۔ یہاں کیا ہم ہرتغیر کو تکامل کہد سکتے ہیں؟ اگر بعد کے مرحلے میں بدلوگ پہلے سے زیادہ جامل اور نادان ہو جائیں فنی اور صنعتی طاقت کے لحاظ سے مروریر جائیں تو کیا ہم کہہ سكتے ہيں كدانہوں نے ارتقائى مرحلہ طے كيا ہے اس كئے كد يہلے كى نبعت فرق بیدا ہو چکا ہے؟ مثلاً پڑھے لکھے لوگوں کی تعداد پہلے کے مقابلے میں کمتر ہے اس طرح عمومی معلومات کی سطح بھی پہلے کے مقابلے میں کم ہوگئی ہے تو کیا ہم کہہ

سکتے ہیں کہ چونکہ پہلے مرحلے سے تغیر کر چکے ہیں البذا ارتقاء حاصل کر چکے ہیں؟ ہرگز ایبانہیں ہے۔مطلق تغیر کوارتقاء نہیں کہا جاتا' بلکہ ارتقاءاس وقت حاصل ہوگا' جب یمی معاشرہ بعد کے مرحلے میں کمیت (مقدار) یا کیفیت یا ہر دواعتبار سے سلے کی نسبت بالاتر سطح پر پہنچ جائے مثلاً اگر پہلے ان پڑھاور جامل لوگوں کی شرح بچاس فصد تھی اور اب مقدار کے اعتبار سے بیہ ۲ فیصد ہوگئ ہے اور اگر پہلے علم و دانش اورمعلومات کے اعتبار سے زیادہ سے زیادہ ایم اے کی سطح پر تھے تو اب سہ ڈاکٹریٹ (پی ایچ ڈی) کر چکے ہیں۔صنعت بھی ای طرح ہے کیعنی جو پچھان کے پاس پہلے تھا وہ اب بھی ہے البتہ کچھاضائے کے ساتھ دوسرے الفاظ میں وہی چزان کے پاس بالاتر سطح پرموجود ہے۔ ہمیں چاہئے کہ ارتقاء میں ایک نقطہ آغاز کمال کو پیش نظر رکھیں اور پھرای مبداء نقطہ آغاز کمال ہے ایک راہتے کو مدنظر قرار دیں کہ کوئی چیز اس راہ پر دوسرے مرحلے میں بالاترسطے پر موجود ہوتو ای کوارتقاء کہتے ہیں۔

# انسانی معاشرے کے ارتقاء کی اقسام

ا۔ طبیعت (Nature) کے ساتھ انسانی رابطے میں ارتقاء

انسانی معاشرے کی ترتی اور تکامل کی طرح سے ہے (فلسفہ تاریخ میں اللہ میں اس چیز پر بحث کی جاتی ہے) جب ہم کہتے ہیں کہ انسانی معاشرہ راہ ارتفاء طے کر رہا ہے تو ایک وقت ہماری مراوفی مسائل ہوتے ہیں کیونی

انسان طبیعت کے حوالے سے رقی کے مدارج طے کر رہا ہے۔ انسان طبیعت سے مربوط ہے اور ہمیشہ اس سے معرکہ آ رائی کی حالت میں ہے ، وہ چاہتا ہے کہ طبیعت پر غالب آ جائے اور اس پر مسلط ہو کر اس سے اپنی خدمت لے اور اس میں شک نہیں کہ انسانی معاشرہ طبیعت کے حوالے سے تکامل (ارتفائی) کے میں شک نہیں کہ انسانی معاشرہ طبیعت کے حوالے سے تکامل (ارتفائی) کے مراحل طے کر چکا ہے اور کر رہا ہے۔ اس لحاظ سے اگر ہم گزشتہ اووار کو مدنظر رکھیں تو یہ بات روز روثن کی طرح عیاں ہے کہ جس چیز کو آج ہم طبیعالوجی صنعت بر تسلط 'کے نام سے یاد کرتے ہیں' روز بروز رقی کر رہی ہے اور اس میں اضافہ ہور ہا ہے۔

# ۲۔ معاشرتی ڈھانچے کے باہمی روابط میں ارتقاء

دوسرا مسکدانسانوں کے باہمی روابط کا ارتقاء ہے کین مراد مجموعی طور پر معاشرتی ڈھانچ کے باہمی روابط ہیں کینی معاشرہ انظامی اعتبار سے ایک زندہ موجود کے مانند ہے کہ جتنا سادہ اور بسیط ہو اس میں شعبوں کی تعداد جس قدر کم ہو وصدت و بساطت کی حالت زیادہ ہو گی۔ جس قدر تکامل کے مراحل طے کرتا ہے اتنا ہی اعضاء اجز ااور شعبوں کے اعتبار سے پیچیدہ ہوتا چلا جاتا ہے جس قدر کا م ختلف شعبوں میں زیادہ تقسیم ہوتا ہے اس قدر اس پیچیدگی میں اضافہ ہوتا جاتا ہے آج کا م ختلف شعبوں میں زیادہ تقسیم ہوتا ہے اس قدر اس پیچیدگی میں اضافہ ہوتا جاتا ہے آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرہ ترقی کر چکا ہے مثال کے طور پر آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرے کے فتلف پیشوں علمی شعبوں آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرے کے فتلف پیشوں علمی شعبوں آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرے کے فتلف پیشوں علمی شعبوں آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرے کے فتلف پیشوں علمی شعبوں آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرے کے فتلف پیشوں علمی شعبوں آج کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرے کے فتلف پیشوں کے کہ پہلے بیہ معاشرہ آگی

نوزائیدہ حیوان کی مانٹر کم اعضاء پرمشتل تھا' روز بروز اس کےاعضاء میں اضافیہ ہوتا گیا۔مثلاً کسب معاش کہ جومبادلات کا ذریعہ ہے اور وسائل زندگی فراہم کرتا ہے کے اعتبار سے کوئی اگر مختلف پیشوں کا شار کرتا تو پورے تہران میں شاید دس ہے زبادہ بیشے نہ نے لیخی اس وقت معاشرہ اس سے زیادہ پیثوں کا تقاضا نہیں كرتا تھا۔ ديہاتوں ميں جاتے تو ديکھتے كەايك ہى دُكان بيك وقت سنرى' عطر' سٹیشزی اور گوشت کی دکان ہے جو کچھ بھی جائے وہاں سے ملے گا۔لیکن جیسے جیسے معاشرہ ترقی کر رہا ہے اور آپ دیکھ رہے ہیں کھنعتی ترقی کے باعث ایسے نے پیٹے وجود میں آ رہے ہیں اور ایجاد ہوئے ہیں کہ جو پہلے نہیں سے مثلاً میوزک سنٹر کہ جن کا پیشہ یہی ہے کہ کیشیں ٹیپ کر کے پیچے ہیں' ان کیسٹول میں بعض ندہبی کیشیں بھی ہیں' بعض دکانیں تو صرف نرہبی کیسٹ ہی فروخت کرتی ہیں' دفتری کام بھی ای طرح ہیں۔ مختلف وزارتوں کو دیکھیں کہ (ابھی ممکن ہے کسی حد تک بعض امور مصنوعی اور بناوٹی ہوں کیکن زیادہ تر ایسے ہیں کہ وہ واقعاً اجتماعی طور برضروری ہیں)' ناصرالدین شاہ کے زمانے میں زیادہ سے زیادہ ایک دو وزیر تھے جو تمام امورنمٹاتے تھے۔ آج اگر مختلف وزارتوں کے امور کو واقعاً انجام دینا جا ہیں تو صرف ایک کام مثلاً یانی اور بجلی کے محکمے کا کام ناصرالدین شاہ کے زمانے کے تمام امور کے برابر ہے۔ اس لحاظ سے بھی انسانی معاشرہ تکامل (ارتقاء) حاصل كرچكا ہے اور بدصرف ايران سے مخص نہيں ہے بلكہ بوري دنيا اسی طرح ہے پیشوں کے زیادہ ہونے اور کاموں کی مختلف شعبوں میں تقسیم ہونے' مہارت (صنعت وحرفت) کے مختلف شعبوں کے زیادہ ہونے کی وجہ سے

معاشرے میں کی رنگی (لوگوں کی آپس میں مشابہت) ختم ہورہی ہے اور یہ چیز عمرانیات (Sociology) کے لحاظ سے بھی کافی اثر رکھتی ہے کیونکہ انسان اینے کام سے مشابہت رکھتا ہے اور اس طرح کام انسان سے مشابہت رکھتا ہے ا نیز کام انسان کی تغمیر میں بھی موثر ہے۔ اس زمانے میں جبکہ کام اور بیشے زیادہ نہ تھے مختلف انسان ایک دوسرے سے آج کی نسبت زیادہ مشابہت رکھتے تھے۔ آج کل کام اتنے تھیل گئے ہیں کہ کاموں کی مختلف انواع میں زمین وآسان کا فرق ہے مثلاً ایک آ دی کہ جس کی زندگی کوئی کام کرتے ہوئے گزری دوسرے آ دی ہے لازی طور پرانتہائی مختلف ہوگا کہ جس کا سروکارکسی اور کام سے ہے اور حقیقت میں بردومخلف رومیں ہیں اور بدایک ایس مشکل ہے کہ جوخواہ مخواہ وجود میں آئی ہے۔ اس لحاظ ہے بھی تکامل (ارتقاء) مفہوم رکھتا ہے لیعنی اس ابتدائی وور میں جب ہم کہتے میں کدانیان ایک زندہ موجود کی صورت میں سامنے آیا 'بیر ایک ایسے تقسیم شدہ اجتاع کی مانند تھا کہ جوتمام کا تمام ایک بدف اور مقصد کے حصول کے لئے گوشاں تھا۔ اس جہت سے انسانی معاشرہ زمانے کے ساتھ ساتھ رُيادہ ترتی يافتہ ہوتا گيا، ليعني جو پچھ پيلے دور ميں اس كے ياس تھا وہ بعد والے ر مانے میں بھی اس کے پاس سے البتہ اضافے کے ساتھ کینی ہر دور میں اس اصل میں کھے نہ کچھ اضافہ ہوتا گیا اور بعد والے زمانوں میں یمی چیز ایک بالاتر اور برتر سط پر بینی گئے۔ یہی وجہ ہے کہ تکامل (ارتقاء) مطلق تغیر کا نام نہیں ہے تکامل کے لئے معیار کا ہونا ضروری سے یعنی جو پھے میلے مرحلے میں اس کے اس تھا' بعد کے مرحلے میں وہی چیز بیشتر' کامل تر اور زیادہ ہو دوسرے الفاظ میں

'' تکامل'' کے لئے ایک خاص مقدار اور ایک خاص راستہ ان شرائط کے ساتھ ضروری ہے۔

#### س۔ انسانیت میں تکامل (ارتقاء)

یہاں اگر ہم انسانی اقدار کے اصول کو فطری اورمستقل مان لیں تبھی تكامل (ارتقاء) كوئي معنى پيدا كرے كا مثلاً جيسا كه بم كهد يك بين انساني اقدار (جتوعے حقیقت) میں سے ایک قدر ہے۔ اگر حقیقت کی تلاش وجنجو اور طلب میں پہلا انبان ہی حقیقت جو (متلاثی حقیقت) اور حقیقت خواہ (طالب حقیقت) تھا' بعد کے دور میں اس نے طلب حقیقت میں ترقی کی اور پہلے سے زیادہ حقیقت سے وابستہ اور حقیقت طلب ہو گیا ہے تو اس نے تکامل (ارتقاء) حاصل کیا ہے۔ زیبائی سے محبت بھی ای طرح ہے اگر جمال اورزیبائی خود معیار ہواور ایک معین مفهوم رکھتی ہوتو اس ضمن میں بھی تکامل (ارتفاء) بامعنی ہوگا۔ پہلا انسان زیبائی کو پند کرتا تھا اور آج کا انسان بھی اس سے محبت کرتا ہے۔ پہلا انسان اگر کسی چیز ہے محبت کرتا تھا' تو آج کا انسان اس سے بڑھ کر اس چیز سے محبت کرتا ہے اور یمی حال ہنر (Art) کا ہے کہ جو تخلیق زیبائی (جمال) ہے یعنی پہلا انسان تخلیق زیبائی (جال) کرتا تھا' جبکہ آج کے انسان نے اس میں ترقی کی ہے۔ خیر اور اخلاقی فضائل نیزعشق و پرستش بھی اسی طرح ہی ہیں' لیکن اگر تکامل (ارتقاء) کو ابتداء سے بی تغیر محض سمجھ لیں بہاں تک کہ اس کے لئے وحدت راہ ہی کے قائل نہ ہوں کینی اس کے لئے کسی معیار کے معتقد نہ ہوں مثلاً میکہیں کہ پہلے زمانے کا

انسان اپنے زمانے میں جنتو کے حقیقت کو اپنے لئے ایک قدر مجھتا تھا اور انسانیت كامعيار حقيقت جوئي تھا'ليكن آج بيرمعيار تبديل ہو گيا ہے اور جنتجو ئے حقيقت كي جگہ کسی اور چز نے لے لی ہے اس صورت میں کس طرح آب اس کا نام '' تکامل'' (ارتقاء) رکھیں گے؟ معیار کا ثابت ومتنقل ہونا انسان کے ثابت اور مستقل ہونے ہے مختلف ہے۔ ان دو کو آپس میں خلط ملط کر دیا جاتا ہے اور خیال کیا جاتا ہے کہ اگر انسانیت کے معیار کو کہ جو مدار اور راہ انسافیت ہی ہے ثابت ومستقل مجھیں تو یہ یوں ہے کہ جیسے انسان کو ٹابت سمجھا جائے اور اس کی مثال اس طرح ہے کہ جلسے ہم کہیں کہ سورج کے اردگر د زمین کا مدار ایک معین اور ثابت مدار سے لینی زمین جب سورج کے گرد گھوتی ہے تو ایک بینوی شکل کے مدار میں حرکت کرتی ہے اور سورج سے اس کا فاصلہ فلاں مقدار سے کم اور فلال مقدار سے زیادہ نہیں ہوتا' موسم بہار میں اس قدر فاصلہ ہوتا ہے اور خزال میں اتنا' گرمیوں میں اس قدر اور سردیوں میں اتنا۔ کوئی پیہ کھے کہ پس آپ تو زمین کو ٹابت سمجھتے ہیں' نہیں ایس بات نہیں ہے' زمین متحرک ہے' لیکن اس کی حرکت ایک ثابت اورمستقل مداریس بر زمین کے ثابت ہونے کا مطلب سے کہ ز مین اس مدار میں کسی ایک جگه بر ہی قائم ہے۔ البتہ زمین دوطرح سے متحرک ہو سکتی ہے ایک بید کدایک معین مدار میں حرکت کرنے جاہے بید مدار خط منتقم ہویا خط منحیٰ مدار بیفوی شکل کا مو یا دائرہ کی شکل کا۔ دوسرا میہ کہ ایک اضطرابی حرکت مو تمجی ال طرف سے پلٹا کھائے مجھی اس طرف اور مجھی آنی بہلی جگہ پر لوٹ جائے البتہ الی مکانی حرکتوں میں ایک خاص علت کی مجہ سے تکامل (ارتقاء) فرض نہیں کیا جاسکا' ہیں حرکت کے مدار کا ثابت ہونا اور اس کے راستے کا معین و مشخص ہونا' اس بات سے جدا اور مختلف ہے کہ کوئی وجود اصلاً متحرک نہ ہو اور ثابت ہو۔ اس کی مثال یوں ہے کہ جیسے اگر''اپالوون'' (اپالو اول) کا راستہ بہاں سے چاند تک معین کر دیا گیا ہے اور یہ معین شدہ راستہ بہلے کاغذ کے صفح پر ترمیم (نقش) کیا گیا ہے بہاں تک کہ یہ بھی مشخص ہے کہ مثلاً اڑتا لیس گھنے اور استے منف اور استے سینڈ میں اس خط پر وہ کس جگہ ہوگا اور یہ بھی معلوم ہے کہ چاند پر کہاں اترے گایا لینڈ (Land) کرے گا؟ تو یہ کہیں کہ پس اپالوتو ثابت ہے۔ نہیں! ایس بات نہیں ہے اس کا راستہ شخص ہے اور راستے کا مشخص ہونا خود ہے۔ ساکن ہونے سے مراد یہ ہے کہ ایک معین فور سے کہ ایک معین اور نہ جا کہ ایک معین فور کے ساکن ہونے سے مراد یہ ہے کہ ایک معین فاصلے پر دک جائے نہ زمین کی طرف آ سے اور نہ جا ند کی طرف جائے۔

فطرت اورانیائیت کے لحاظ سے انسانی معاشر ہے کا تکائل (ارتقاء) وہ لوگ کہ جو انسان کے متحرک ہونے اور معیار انسانیت کے مترلزل ہونے کوایک سجھتے ہیں ، وہ تحت اشتباہ (فاحش فلطی) کے مرتکب ہوئے ہیں۔ اسی وجہ سے ہم کہتے ہیں کداگر ہم انسانی فطرت کے قائل ہوں 'یعنی انسانیت کے معیار کو ثابت و مستقل سجھیں کہ جس کی بنیاد فطرت انسانی ہی ہے 'تجی انسانیت کوئی معنی ومفہوم پیدا کرتی ہے ناصرف انسانیت بلکہ تکائل (ارتقاعے) انسانیت بھی اسی وقت معنی ومفہوم پیدا کرے 'لبذا آئے گل علماء اس بارے میں ٹیل و پیش ہیں اور ' فلسفہ تاریخ'' میں یہ بحث شدت اختیار کر گئی ہے کہ کیا انسان اس چیز میں کہ جسے تاریخ'' میں یہ بحث شدت اختیار کر گئی ہے کہ کیا انسان اس چیز میں کہ جسے کامل (ارتقاعے باتا ہے 'کامل

(ارتقاء) حاصل کر چکا ہے یا نہیں؟ ''ویل ڈیورنٹ' نے اپنی کتاب'' درسہای تاریخ" (کتاب کے فارس ترجے کا نام) میں اس بحث کاعنوان بیقرار دیا ہے '' کیا ترقی حقیقت و واقعیت رکھتی ہے؟'' البیتہ اس میں اسے شک وشبہ نہیں ہے کہ انسان نے صنعت میں ترقی کی ہے کیکن کیا انسان نے انسانیت میں بھی ترقی کی ہے؟ یہ مسلم ابھی زیر بحث ہے۔ اس میں شک نہیں کہ انسان نے فن ٹیکنالوجی (صنعت) اور طبیعت سے مربوط امور میں تکامل (ارتقاء) حاصل کیا ہے نیز معاشرے کے انتظامی ڈھانچے کے اعتبار سے بھی تکامل حاصل کر چکاہے لیکن جس چیز میں تر دد ہے وہ انسانیت میں تکامل (ارتقاء) ہے۔ بعض لوگ تو يهال تك كيت بي كه اصلاً ال ضمن مين لفظ "Progress" (ترقى) كو بي ختم كردينا جائي كيونكه ال نام كي كوئي چيز موجودنيين بي كتاب "تاريخ جيست" (تاریخ کیا ہے؟) کا مصنف خود اس نظریے کا مخالف ہے وہ کہتا ہے کہ ایہانہیں ہے بلکہ انسانی پہلو کے اعتبار ہے بھی ترقی ہوئی ہے لیکن اس ترقی کی رفتار دوسری چیزوں میں تکامل (ارتقاء) کی رفتار ہے ہم آ ہنگ نہ تھی اور بیرتی انتہائی ست رفنار تھی' کیکن اس ضمن میں مختلف نظریات نقل کرنے کے بعد کہنا ہے کہ نہیں' انسان نے اس جہت سے کچھرتی نہیں گی۔

مارکسزم اور انسانی معاشرے کا انسانیت میں تکامل (ارتقاء) مارکسزم کے مانے والے مجود ہیں کہ انسانیت کے لئے کسی معیار کے قائل نہ ہوں اور تکامل (ارتقاء) کو فقط ایک لفظی یا ایک امر اعتبادی اور آلات

سداوار کے تکامل (ارتقاء) کاطفیلی مسئلہ قرار دیں اس میں شک نہیں کہ آلات يداوار ترقى كرتے ہیں۔ وہ كہتے ہیں جب بھی آلات بيداوار ايك نيا تكامل (ارتقاء حاصل) پیدا کرتے ہیں ہر مرحلہ پر ایک نے اخلاق کا تقاضا کرتے ہیں' چونکہ یہ نیا اخلاق آلات پیداوار کے تکامل (ارتقاء) یافتہ مرحلے کا تقاضا ہوتا ہے' للذا مم كتے بي كه اخلاق نے تكامل (ارتقاء) بيدا كيا ہے جبكه مارى نظر ميں دونوں باہم لازم وملزوم نہیں ہیں۔ اولاً ہم اسے اس طرح سے مطلق طور پرتشلیم نہیں کرتے کہ آلات پیداواراینے تکال (ارتقاء) کے ہرمر طلے میں ایک خاص اخلاق کا تقاضا کرتے ہیں اصول اخلاق میں ہم اس امر کوتشلیم نہیں کرتے۔ آلات پیدادار کی بھی مرحلے میں ہول اخلاق کے اصول ایک سے رہتے ہیں۔ ان کی بات تو بالکل ایسے ہے جیسے کوئی کیے کہ کسی کے مال میں خیانت کرنا' اس زمانے میں خیانت کرنا برا کام تھا جب چوری کرنے کے لئے موم بی لے کر جایا کرتے تھے پاکسی کی عزت پر حملہ کرنا اس دور میں برا تھا' لیکن آج جبکہ بجلی کا زمانہ ہے اب بھی تم کہتے ہو کہ انسان کا چوری کرنا پاکسی کی عزت برحملہ کرنا برا ہے حالات بدل گئے ہیں جبکہ ان دونوں باتوں کا آپس میں کوئی ربط نہیں۔اس پہلو سے قطع نظران کی یہ بات بنیادی طور پر انسانی اصالتوں (بنیادوں) کی نفی ہے اس طرح سے تو انسانی اصالتیں بالکل بے معنی ہو کر رہ جاتی ہیں۔ اگر ہم آلات پیدادار کے نکال (ارتقاء) کو انسانی نکال (ارتقاء) قرار دیں تو اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ خود انبانیت کا انبانیت ہونے کے اعتبار سے کوئی تکامل (ارتقاء) نہیں ہے۔ ان کے بقول آلات پیدادار جب تکال (ارتقاء) حاصل

کرتے ہیں تو تکامل (ارتقاء) کے ہر مرحلے میں خاص انسانی روابط کا تقاضا كرتے ہيں۔ يہ تمام روابط قانون حكومت بنر زيبائي اور اخلاق كي طرح سے عمارت ہیں' نہ کہ بنیاد اور بیرسب آلات پیدادار کے ساختہ پرداختہ اور انہی کے تابع اور طفیلی ہیں اور کیونکہ آلات پیداوار ان کے متقاضی ہیں۔ لہذا ہم کہتے ہیں کہ ان میں تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے کہذا یہ فقط نام رکھنے کے برابر ہے ورنہ ایک حقیقی چزنہیں ہے کہ ہم کہ سکیں کہ سی چیز میں تکامل پیدا ہوا ہے بلکہ ایک چیز ختم ہوئی ہے اور اس کی جگہ ایک اور چیز آ گئی ہے۔ ایک چیز کے فتم ہونے کے بعد کوئی نئی چیز اس کی جگہ لے لے تو کیا کہا جا سکتا ہے کہ تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے؟ ممکن ہے کہ اصلاً نہ تکامل (ارتقاء) ہوا ہو نہ سقوط اور بیابھی ممکن ہے کہ سقوط ہوا ہو ہم کس معیار کے مطابق کہ سکتے ہیں کہ تکامل (ارتقاء) حاصل ہوا ہے؟ کوئی بھی معیار نہیں ہے صرف اس کئے کہ آلات پیداوار میں تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے۔ ہم کیسے کہہ دیں کہان میں بھی تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے؟ لہذا اخلاق متغير كابيرمسكهاس معني ميس كهاخلاقي اصول بهي متغيريين كسني اعتبار يهي بهي انساني اصالتوں کی توجیہ نہیں کرتا۔

ا نگزس ٹینشلزم ( نظریہ وجودیت ) (Existentialism) اورانسانیت اصالتیں

اس سلسلے میں ایک اور نظریہ 'ا گزس سینشلزم' ہے۔ اس کے حامیوں

نے بھی کوشش کی ہے کہ انسانی اصالتوں کے لئے کوئی بنیاد فراہم کری مگر ہوں کہ کائنات اور انسان کے مادی ہونے کے نظریے کو کوئی نقصان نہ ہنچے۔ انہوں نے بھی ایک ایسی بات کی ہے کہ جوان سے پہلے بھی کہی جا چکی ہے (ان فلسفوں کی زیادہ تر بنیاد فلیفہ ہیگل ہے ٔ مارکسزم بھی اور ایگزس ٹینشلزم بھی دونوں کا ریشہ (سلسله) فلسفه بيگل سے جاملتا ہے اور بیہ بات صحیح طور پر کھی گئی ہے کہ بیگل نے پورپ کے فلفے کی صورت بدل کر رکھ دی ہے)۔سب سے پہلے مسلہ کہ جس میں ان کی راہ فلیفہ مشرق سے مختلف ہو جاتی ہے یہ ہے کہ فلیفہ مشرق مثلاً بوعلی سینا وغیرہ کہتے ہیں کہ خیر دوطرح کی ہے (خیر لیعنی الیی خواہش جوانسان کے اندر سے پھوٹے)' ایک خیرمحسوں اور دوسری خیرمعقول۔ وہ چیزیں کہ جنہیں انسان حسی اور مادی لحاظ سے حابتا ہے وہ خیرمحسوں ہیں۔ دوسرے الفاظ میں ہم یوں کہہ سکتے ہن کہ پہلی وہ خواہشات ہیں جو انسان کی زندگی اور وجود سے وابستہ ہیں اور دوسری قتم کی خواہشات وہ میں کہ جنہیں روحانی بہلو سے انسان حابتا ہے وہ منفعت یا سود کے الفاظ اگر استعمال کریں تو خیرمحسوں ۔ استعمال کریں۔مثلاً کہتے ہیں کہ علم خیر ہے کیکن خیر معقول البتہ روٹی کیانی خیر ہے کیکن خیر محسوس اور انسان مجور ہے کہ وہ اس چیز کی جنچو کرے جسے اس کا وجدان اپنی گہرائی کے ساتھ خیر قرار دیتا ہے فطر تا انسان اپنی قرار دی ہوئی خیر کی جنتجو میں رہتا ہے۔ اگر ہم کہیں کہ خیر ہونے کا معیار کیا ہے؟ تو کہتے ہیں خیر کا معیار کمال ہے کینی اس خَيْرَ تَكَ بِهِ فِي كِرانساني وجود كوتقويت ملتي ہے اور وہ تكامل (ارتقاء) حاصل كرتا ہے۔ فلفه مزنگ کے مانے والے چونکہ ہرگزنہیں جائے کہ غیرمحسوس کی حقیقت و

واقعیت کو قبول کریں کلبذاوہ کہتے ہیں کہ حقیقت وہی ہے کہ جو مادی اور محسوں ہے اس کے علاوہ کچھنہیں کہذا وہ مجبور ہیں اور پہنین کہد سکتے کہ انسان دوطرح کی خیر کا حامل ہے۔ جولوگ دوطرح کی خیر کے قائل ہیں وہ دوطرح کی حقیقت کے قائل ہن وہ انسان کے لئے دوطرح کی حقیقت کا نظریہ رکھتے ہیں اور عالم ہستی میں بھی دوطرح کی حقیقت کے قائل ہیں۔انسان حقیقت محسوں کے ذریعے سے خیرمحسوس کی جبتو کرتا ہے اور حقیقت معقول کے ذریعے سے خیرمعقول کی جبتو کرتا ہے اور اس لحاظ سے کہ وہ بہر حال خیر ہی کی جنبو کرتا ہے ہر دو پہلوؤں ہے ایک ہی ہے۔اگر وہ علم کی جنچو کرتا ہے تو جنچو کرتا ہے کہ جو خیر معقول ہے اور اگر دولت کی جبتو میں ہے تو یہ بھی ایک حقیقت ہے اور وہ حقیقت کی جبتو میں ہے البت یہ خرمحسوں ہے۔ ان کے کام کی بنیاد چونکہ اس پر ہے کہ حقیقت صرف محسوں اور مادی ہے لہذا ان کا کہنا ہے کہ انسان یا خیر کی جبھو میں ہے کعنی مادی منفعت کی تلاش میں ہے یا ایسی چیز کی تلاش میں ہے کہ جو کوئی چیز نہیں فقط قدر (Value) ہے۔ یہی سود اور قدر کے الفاظ فلفہ اور پیس آئے ہیں اور بیانسانی فلفے سے کتنا بڑا انراف ہے۔ آی مقام پر وہ لوگ کہتے ہیں کہ انسان سود اور منافع کی تلاش میں ہے اور سود لیتن ایسی چیز جس میں خیر ہے عقل بھی مجبور ہے کہ کہے کہ اس کی جبتو کر کہ بیام منطقی بھی ہے یا پھرانسان ایسی چیزوں کی جبتو کرتا ہے کہ جن میں خرنہیں ہے اور عقل بھی کہتی ہے کہ ان کے پیچے نہ جا' لیکن انسان جاتا ہے اورال طرح سے ایک غیر عقلی اور غیر منطقی کام انجام دیتا ہے ایسے غیر عقلی اور غیر منطقی امور کے پیچے جاتا ہے کہ منطق اور عقل جس کا ہر گر حکم نہیں دیت ۔ بوں ان

لوگوں کے نزدیک وجود انبانی میں ایک طرح کا تضاد اور ایک طرح کا امر نامعقول ہے چونکہ انسان الی چیزوں کی جنچو کرتا ہے کہ جن میں اس کے لئے کوئی خیز ہیں ہے لہذااس کا پیطرز عمل عقل ہے ہم آ ہنگ نہیں۔ کیا انسان کے سارے كام عقل سے ہم آ ہنگ ہيں؟ انسان غير عاقلانه نامعقول اور غيرمنطقي كام كرتا ہے۔ وہ ایسے کامول کوانسان کے غیر منطقی کام قرار دیتے ہیں للذا توجیهہ کرتے ہوئے وہ مجبور ہیں کہ انہیں فقط قدر (Value) کا نام دین نہ کہ خیر کا۔ گویا ان چزوں کی جبتی خیر کی جبتی نہیں ہے اور بیامر اختیار کرنے کے قابل نہیں ہے بیلوگ اس مسئلے میں الجھ گئے ہیں کہ ان اقدار (Values) کی کس طرح سے توجیب كرين كيونكه ان كے نزديك تو خير فقط محسوں اور مادي ہے جبكه بير اقدار صرف محسوس اور مادی نہیں ہیں۔ کیا نسیائی انسان کے لئے ایک محسوس اور مادی چیز ے؟ كيا يكوئى جم ركھتى ہے؟ كيا فضيات كوئى حقيقت ركھتى ہے؟ كيا حقيقت كوئى حقیقت رکھتی ہے؟ ایک طرف توبیالاگ ان امور کو غیر منطقی اور غیر عاقلانہ قرار ویتے ہیں اور دوسری طرف دیکھتے ہیں کہ معاشرے میں بینہیں کہا جاسکتا کہ ب تمام امورموہوم ہیں اور ان کی کوئی حقیقت نہیں۔ اس فلفے عصے اور دیگر فلسفیوں ے نظریات کے لازی نتیج کے طور پر کہیں کہ بیسب امور موہوم ہیں حقیقت وہی ہے جو منفعت ہے جو کچھ منفعت کے علاوہ ہے حقیقت نہیں ہے۔عقل بھی کہتی ہے کہ اس کے پیچھے نہ جاؤ' جولوگ جرات رکھتے تھے انہوں نے ریے کہہ دیا اور جن میں اتنی جرات نہ تھی در بردہ اسی بات کو ایک اور شکل میں کہد گئے۔ کسی نے کہا کہ اقدار تکامل حاصل کر چکی ہیں تو دوسرے نے کسی اور طرح سے یہ بات

کہددی۔ ایگزس ٹینشلسٹوں (وجودی فلسفیوں) نے ایک راہ حل نکالی اور وہ بیر کہنے کے کہ اقدار اور خالق میں بیفرق ہے کہ اقدار ایک طرح کے تخلیقی امور بین نہ کہ کشف کئے جانے والے امور (ایک کتاب ہے کہ جس کا نام' جدال با مدعی ' ہے ' كتاب يرصف كالنق ہے۔ بات يول ہے كدكس ماركسى نے ايك صاحب کا انٹرویولیا۔ ان صاحب کا گہنا ہے کہ ان کے انٹرویو میں تبدیلیاں کر کے شائع كيا كيا ب للنداوه مذكوره كتاب ك مقدم مين بديات لكست بين اور انشرونو كرنے والے كو دنيا جہان كى گالياں ديتے ہيں اور پھر كہتے ہيں كہ اب ميں اس انٹرویو کومن وعن شائع کر رہا ہوں۔ اس کتاب کے دو جھے ہیں پہلے جھے میں زندگی تکامل (ارتقاء) اور ایسے ہی امور کی اقدار کو زیر بحث لایا گیا ہے کتاب کا دوس احصہ جدید شاعری اور آزاد نظم کے بارے میں ہے۔ اعتراض کرنے والا عجیب طرح کے سوال کرتا ہے وہ شروع میں اس فلسفے کا حامیٰ بن جاتا ہے کہ جس کے مطابق کسی بھی چز کی کوئی حقیقت نہیں یا کم از کم اس فلنفے کا دفاع کرتا ہے کہ ہر چیز بے معنی اور بے حقیقت ہے اور زندگی کے لئے ایک راہ حل کے علاوہ دوسري راه نہيں اور وہ ہے خود كتى۔ وہ فلسفہ خود كتى كا پيرو ہے اب وہ خود خود كتى کیوں نہیں کرتا؟ بیسوال اسی سے پوچھا جانا جاہئے۔ دوسرے صاحب جاہتے ہیں كه ال نظريے كورد كريں اور آہسته آہسته اس مسلم اقدار تك پہنچ جاتے ہيں ، یہاں پہنچ کروہ ایکزس ٹینشلوم کی منطق کی پیروی کرتے ہیں ( کیونکہ مار کسزم ان مبائل میں نارسا ہے بلکہ بہت ہی نارسا ہے) وہ صاحب کہتے ہیں کراقد ارتخلیقی امور میں' نہ کہ کشف ہونے والے)۔

کشف کئے جانے والے امور سے مراد وہ امور ہیں جوحقیقت رکھتے ہیں۔انسانعلم واستدلال اور عاقلانہ ( وانشمندانی ) طریقے ہے جو چزبھی حقیقت رکھتی ہے اس کو کشف کرتا ہے لیکن اقداران امور میں سے ہیں کہ جنہیں انسان تخلیق کرتا ہے۔ یہ پہلے سے موجود نہیں کہ انسان انہیں کشف کر لے بلکہ انسان خود انہیں وجود میں لاتا ہے اور تخلیق کرتا ہے۔ اقدار کے بارے میں ایگزی مینشلسٹوں(وجودیوں) کا نظر یہ بس یہی کچھ ہے ً لہٰذا آج کل ادب میں یہ اس نظریہ کا بہت زیادہ ذکر ہورہا ہے کہ''انسان اقدار کی تخلیق کرتا ہے'' حالانکہ یہ بات غلط اور بےمعنی ہے۔انسان اقدار کی تخلیق کرتا ہے کیعنی چہ؟ اس کا مطلب تو یہ ہے کہ اپنی طبیعت میں مثلاً ایثار اور 'آٹ وہ'' (عربوں کے بقول) دونوں برابر ہیں' عدل وظلم مساوی ہیں۔اپنی ذات میں تو عدل وظلم میں کوئی فرق نہیں ہے' کیکن انسان عدل کی قدرُ و اہمیت کا قائل ہے کہ جس سے عدل ظلم سے مختلف ہو جاتا ہے اور اہمیت کا حامل بن جاتا ہے۔ یہ قدر و اہمیت انسان سے عطا کرتا ہے جس طرح کدانسان ہی نے ایٹارکواہمیت دی اوراہے "آشرہ" سے جدا کر کے قدر واہمیت کا حامل بنا دیا۔ اگر آپ کہتے ہیں کہ عدل ظلم سے بہتر ہے صدق حجوث سے بہتر ہے اور امانت خیانت سے بہتر ہے سیسب اپنی ذات میں مساوی ہیں۔ بیانسان ہی ہے کہ جوانہیں قدر و قیت عطا کرتا ہے۔ان حضرات سے بیہ یوچمنا چاہے کہ''انسان قدر (Value) کی تخلیق کرتا ہے' سے تمہاری کیا مراد ہے؟ ایک دفعہ اس کامعنی یوں بنما ہے کہ انسان ایسی چیز کؤ کہ جس کی کوئی حقیقت نہ ہو حقیقت عطا کرتا ہے لینی اس سے پہلے اس کی کوئی حقیقت نہ تھی انسان نے

اسے حقیقت کا جامہ پہنایا اور اب اس چیز کا شار حقیقی امور میں ہونے لگا ہے۔ واضح ہے کہ بیکوئی الی اشیاء نہیں ہیں کہ انسان انہیں بنائے اور تخلیق کرے۔ انسان کی قدر تخلیق فن وصنعت میں ہے وہ کسی مادہ پر کام انجام دیتا ہے اور اس کو ایک خاص شکل وصورت عطا کرتا ہے اور آپ قبول کرتے ہیں کہ یہاں شکل و صورت یا مادہ موجود ہی نہیں ہے۔ پس انسان ان کی تخلیق کرتا ہے لیعنی حقیقت واقعی انہیں عطا کرتا ہے اس کا اصلاً کوئی معنی نہیں ہے اور اگر فرض کریں کہ حقیقت عطا كرتا بي توكيا معنويت (روحانيت) اصلاً كوئي حقيقت ركھتي بھي ہے يانہيں؟ جبكه آب كہتے ہيں كمعنويت (روحانيت) كى اصلاً كوئى حقيقت بى نہيں ہے تو اس صورت میں کس طرح انبان ایک ایس چیز کو حقیقت دے سکتا ہے جو اصلاً حقیقت پذیر نه دو-ان امور میں انسان کے تخلیق کرنے سے مرادوہی کچھ ہے کہ جے ہم اعتباری کہتے ہیں کینی می حقیقی امور میں سے نہیں ہے بلکہ اعتباری امر ہے اعتباری مینی وضعی اور قرار دادی۔مثلاً آب حضرات اس مدرسے میں باہم تعاون كريتے بيں اور ديكھتے بيں كما كرآپ جا بيں كماس تعاون كے نتائج اس وقت بہتر ظاہر ہوں تو اس کے لئے جاہئے کہ کوئی تنظیمی ڈھانچہ تشکیل دیں اور اگر آ پ تنظیم بنانا جا ہیں تو پھر ضروری ہے کہ آپ ایے میں سے مثلاً ایک مجلس منظمہ کا انتخاب کریں کوئی اجرائی ممیٹی بنائیں اور اینے میں سے کسی کو اس مدرسے کے سر براہ کے طور پر منتخب کریں' ایک فخص کو اپنا سر براہ بنائیں۔مثلاً آپ کہتے ہیں' جناب الف مارے سربراہ ہیں میہاں آپ نے جناب الف گوایک عہدہ دیا۔ اس مقام یر آب نے خلق کیا اور کسی چیز کو وجود بخشا، لیکن بیر ایک قرار دادی اور

اعتباری چیز ہے کیعنی برحقیقت نہیں رکھتی کیعنی اب جناب الف وہم و ذہن میں اور اعتباری اور قرار دادی طور پر اس ہے مختلف ہیں کہ جو ایک گھنٹہ پہلے تھے جبکہ سر براه منتخب نہیں ہوئے تھے کیکن عالم حقیقت اور نفس الامر میں وہی آ دی ہیں جو سلے تھے۔ سربرائی عطا کرنا ایک قرار داد ہے ایک اعتبار کرنا ہے اور ایک ایسی چیز ہے کہ جے ذہنوں نے مصلحت کے طور پر قبول کر لیا ہے اور فرض کر لیا ہے لیعنی ایک مجازی چیز کا اعتبار کرلیا ہے۔ مختصر یہ کہ انسانی قدرت خلیق ایسے ہی امور میں ئے ''البذا انسان قدر کو وجود بخشاہے'' زیادہ سے زیادہ اس کامعنی ہیہ ہے کہ جن چیزوں کو ہم اقدار کہتے ہیں' کوئی حقیقت نہیں رکھتیں' انسان ان کی قیمت فرض کرتا ہے (قدر سے قیت ہی مراد ہے) ورحقیقت انسان کے لئے اس کی کوئی قیت نہیں ہے کین انسان اس کے لئے قیت قرار دیتا ہے۔ پیجی انسانی اصالتوں کی نفی ہے اور پیدایک قرار دادی اور موہوم چیز سے زیادہ کچھ بھی نہیں ہے۔اب اہم مسلدید ہے کہ قراردادی امور میں انسان ''وسائل'' میں تو کچھ فرض کرسکتا ہے "البداف ومقاصد" مین نہیں۔مثلاً ہم کہتے ہیں کہ کاغذ کے نوٹ کی قیت اعتباری اور قراردادی ہے جبکہ اس کے برعس سونا کہ جوانسان کے کام آتا ہے اور بہت سے امور میں مفید ہے کمیاب بھی ہے اور کارآ مربھی جا ہے زیب و زینت کے ٹاظ سے ہو یا کسی اور اعتبار ہے وہ تود ذاتی اعتبار سے انبان کے لئے قدر و تیت رکھتا ہے (جبکہ نوٹ ذاتی طور پر کوئی قیت نہیں رکھتا)۔ نوٹ کو بعض مقاصد کے حصول کے لئے ہم سونے کی جگہ فرض کرتے ہیں تا کہ مبادلہ آ سان ہو اس کئے ہم اس کی قیت قرار دیتے ہیں' لہزا نوٹ کی ذاتی قیت کچھ بھی نہیں' یعنی پیہ

ایک کاغذ مثلاً بزار کا نوٹ اگر ہمارے ہاتھ میں ہوتو اس کی حقیقت اور ذاتی قیمت اس جیسے کسی دوسرے کاغذ سے مختلف نہیں کیکن اعتباری اور قراردادی لحاظ سے یہ اس جیسے کسی دوسرے کاغذ سے مختلف ہے۔ یہ بھی اس لحاظ سے کہ ہم نے بعض مقاصد کے حصول کے لئے وسیلہ قرار دیا ہے کہ لہذا اگر ہم انسانی اصالتوں کو تخلیق امور جانیں کیونکہ تخلیق ہمعنی حقیقت کوئی معنی نہیں رکھتی اور یہاں تخلیق کا معنی سوائے اعتبار کے بچھ بھی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ یہ سب چیزیں دیگر اہداف کے وسائل کے طور پر ہیں نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ یہ سب چیزیں دیگر اہداف کے وسائل کے طور پر ہیں کیونکہ یہ فود یک وقت اعتباری ہیں اور ہدف ہر دونہیں ہو سکتے اعتباری بھی ہو اور ہدف ہر دونہیں ہو سکتے اعتباری بھی ہو اور ہدف بھی ہو۔ تو یہاں کے مانند ہے کہ انسان ہدف نہیں رکھتا کسی چیز کو ہدف فرض کرتا ہے اور بعد میں یہی چیز ہدف بن جاتی ہواوں کے بت فرض کرتا ہے اور بعد میں یہی چیز ہدف بن جاتی ہوئے ہوئے ایک کے مور کے بت اس کی یوجا کرتے تھے بعد میں اپنے ہاتھوں سے بنائے ہوئے اس بین جاتی ہوئے ہوئے اس بین جاتی بین جاتی ہوئے اس بین جوئے اس بین جاتی ہوئے اس بین جاتی ہوئے اس بین جاتی ہوئے کی یوجا کرتے تھے بین جاتی ہوئے اس بین جاتی ہوئے کی یوجا کرتے تھے بیس بین جاتی ہوئے اس بین جاتی ہوئے کی یوجا کرتے تھے بین جاتی ہوئے اس بین جاتی ہوئے کی یوجا کرتے تھے بین ہوئے کی دوجا کرتے تھے بین ہوئے کی دوجا کرتے تھے بین ہوئے کی دوجا کرتے تھے بین ہوئے کو دو بین ہوئے کی دوجا کرتے تھے بین ہوئے کرتے تھے بین ہوئے کی دوجا کرتے تھے بین ہوئے کی دوجا کرتے تھے بین ہوئے کرتے ہوئے کی دو تی ہوئے کی دو تی کرتے ہوئے کی دو تی کرتے ہوئے کی دو تی کرتے ہوئے کی دو تی ہوئے کرتے ہوئے کی دو تی کرتے ہوئے کی دو تی کرتے ہو تی کرتے ہوئے کی دو تی کرتے ہوئے کی دو تی کرتے ہوئے کرتے ہوئے کرت

اتعبدون ماتنحتون

'' کیا جس چیز کوخود بناتے ہو'ای کی طرح کرتے ہو؟'' (صافات'۹)

ہدف وہ چیز ہے کہ جو آپ سے بالاتر مرطے پر ہے اور آپ کوشش کرتے میں کہ اس تک پہنے جائیں اور جس چیز کو آپ خود بناتے میں وہ آپ کے اپنے ہاتھ میں ہے آور آپ نے ینچے ہے۔ باب ہفتم مذہب کی اساس (نقطہ آغاز) اور سرچشمہ ندہب کی اساس اور سرچشمہ کے بارے میں خالفین کے نظریات جانے کا ایک بنیادی فاکدہ یہ ہوگا کہ ہم لا فدہب افراد کے تعصب کو جان سکیں گے۔ یہ لوگ ہمیشہ ہمیں فدہبی تعصب کا طعنہ دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ فدہبی لوگ اپنے نظریات کو انتہائی تعصب کے ساتھ ہی پیش کرتے ہیں۔ دراصل لا فدہب لوگ متعصب ہیں کیونکہ ان کا مفروضہ ہی فئی فدہب پر قائم ہے اور پھر انہوں نے اس متعصب ہیں کیونکہ ان کا مفروضہ ہی فئی فدہب پر قائم ہے اور پھر انہوں نے اس نفی کی توجیہہ میں لغوگوئی سے کام لیا ہے۔ ایک غیر جانبدار انسان کا ایسی باتیں کرناممکن نہیں اور پھر ان کے نظریات کی پستی کا اندازہ آپ اس سے لگاسکیں گے کہ یہ لوگ فدہب کی توجیہہ کرتے ہوئے اس طرح اس میں بھنے ہیں کہ انہیں کوئی راستہ نظر نہیں آتا۔

یورپ میں ایک علم نہ بی عمرانیات (Sociology of Religion)

کے نام سے وجود میں آیا ہے۔ جیسے ہرعلم کا کوئی بنیادی موضوع ہوتا ہے ای طرح
اس علم کا بھی ایک موضوع مقرر کیا گیا ہے (ایسے موضوع کو ابتداء میں ثابت نہیں
کیا جاتا 'بلکہ مفروضے کے طور پر اختیار کیا جاتا ہے اور بعدازاں اس موضوع
(مفروضہ) کی اساس پر اپنے نظریات کو پیش کیا جاتا ہے)۔ نہ بھی عرانیات
(مفروضہ) کی اساس پر اپنے نظریات کو پیش کیا جاتا ہے)۔ نہ بھی عرانیات
ہے کہ فد جب معاشرتی عمل اور ردعمل کا ایک مظہر (Phenomena) اور نتیجہ
ہوتا ہے کیہ فد جب معاشرتی عمل اور ردعمل کا ایک مظہر (Phenomena) اور نتیجہ
ہوتا ہے کیہ فد ایا ماورائی دنیا سے کوئی اصولی تعلق نہیں ہوتا۔ اصلاً فد جب کی اساس کے احدایا ماورائی دنیا سے کوئی اصولی تعلق نہیں ہوتا۔ اصلاً فد جب کی اساس کے احمال کومفروضے کے طور پر موضوع میں شامل ہی نہیں کیا گیا' مثلاً

گی کہ تیرہ کا عدد خص ہوتا ہے؟ چونکہ انسان دیکھتا ہے کہ منطقی طور پر تیرہ چودہ یا بارہ کے عدد میں کوئی ایسا فرق نہیں کہ جس کی بنیاد پر انسان کو بیہ احتمال (امکان) بیدا ہو کر اس فکر کے پیچھے کوئی عقلی یا تجرباتی دلیل موجود ہے لہذا کہا جاتا ہے کہ ضروراس کی کوئی غیرمنطقی بنیاد ہوگی اور غیرمنطقی بنیاد کیا ہے؟

ان لوگوں نے دین اور مذہب کے بارے میں پہلی بنیاد ہی اس بات پر رکھی ہے کہ دین کی کوئی منطقی بنیاد ہو ہی نہیں سکتی۔اب جبکہ اس کی بنیاد غیر منطقی ہے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ غیرمنطقی بنیاد کیا ہے؟ لہٰذا ان کا اصل موضوع ہی یہ ہے کہ دین کی کوئی منطقی اور اللی بنیاد ہی نہ بتائی جائے۔ (مقالے کے لکھنے والے نویسندہ نے شروع میں ایک مخضری تاریخ کا ذکر کیا ہے اور بعد میں کہا ہے) کہ جس کسی نے پہلی مرتبہ اس مسکے کومنظم وتحلیل کے ساتھ پیش کیا وہ ایک مشہور مادی فلفی ہے۔ کارل مارکس کے دوفکری منبعوں میں سے ایک وہ جرمن ہے کہ جس كانام خورياخ بأسے كارل ماركس كے استاد كا درجه ديا كيا بـ اس لحاظ ہے نہیں کہ کارل مارکس نے اس کے پاس جا کراس سے درس لیا' بلکہ اس اعتبار سے کہ کارل مارکس نے اس کے افکار سے بہت استفادہ کیا اور اس کے افکار کو دلیل کے طور پر پیش کیا ہے۔ کارل مارکس کی فکر کے دورکن ہی منطق اور طرز تفکر کے لحاظ ہے وہ ہیگل کے تابع ہے کیعنی منطق جدلیات کیکن ہیگل میٹریلسٹ (Materialist) نہیں تھا' اس کی ایک خاص تھم کی فکرتھی کہ جس کی وجہ سے بعض افراد کا کہنا ہے کہ وہ آئیڈیلسٹ (Idealist) ہے جبکہ خدا کا بھی قائل نہیں۔ بعض افراد کا کہنا ہے کہ وہ خدا کو مانیا تو ہے مگر اس کا تصور خدا دوسروں کے تصور خدا سے کچھ مختلف ہے۔ فوریاخ کی شہرت انہی مادی افکار کی میں مدی افکار کی میں مدہب کے بارے میں ایک تحلیل پیش کی گئی ہے۔ اس مجہ سے ہے کہ جن میں مذہب کے بارے میں ایک تحلیل پیش کی گئی ہے۔ اس کے بقول مذہب انسان کی اپنے آپ سے بیگا نگی (Self Alienation) کی حالت سے جنم لیتا ہے بینی انسان کو ایسے عوامل پیش آ جاتے ہیں کہ وہ خود اپنے مالت سے بیگانہ ہوجاتا ہے۔

اب بیابی جگه پرایک مسئلہ ہے کہ انسان اپنے آپ سے کیونکر بنگانہ ہو جاتا ہے؟ کیا اصولی طور پرابیا ہونا ممکن ہے؟ کیونکہ برگائی کے دورخ ہیں اوراس کے مقابلہ پر اپنائیت ہے۔ اس صورت میں کیے ممکن ہے کہ انسان اپنے آپ سے برگانہ ہو جائے۔ اس کا معنی بیہ ہے کہ انسان اپنے آپ سے اور اپنے سے غیر میں فرق نہ کر سکے بعنی انسان ایک حقیقت رکھتا ہے ایک اس کی حقیق ''میں'' اور ''خود'' یعنی ذات ہے اور دوسرا''ناخود' ، یعنی ''خود' کو جو کہ وہ 'خود' نہیں ہے' استابا ہم نے اور دوسرا''ناخود' ، یعنی ''خود' کو جو کہ وہ 'خود' کے لئے اس کے کہ وہ اپنے لئے اور 'خود' کے لئے کام کرے' اس ''ناخود' کے لئے کرنے لگا۔ اس مسئلے پر ہم نے اجمالی طور پر کتاب اس مسئلے پر ہم نے اجمالی طور پر کتاب سے کتاب ''سیری در نیج البلاغ'' میں گفتگو کی ہے۔

### خود بریگانگی اورخود فراموشی

مجھے یاد ہے کہ بیس سال پہلے تہران آنے کے دوسال بعد میں اسسار سمسی ۱۹۵۱ء میں میں تہران میں منتقل ہوا تھا او ایک تاجر دوست کے گھر میں قرآن کریم کی بچھ منتخب آیات کی روثنی میں واعظ ونصیحت کی محفل ہوا کرتی تھی ا

اس موقع پر پہلی بار مجھ پر بید مسئلہ روش ہوا۔ قرآن کریم سے بیہ بات اخذ ہوتی ہے کہ انسان پر بھی الینی حالت طاری ہو جاتی ہے کہ وہ اپنے آپ سے دور ہو جاتا ہے وہاں پر میں اسے 'فاصلہ' کے لفظ سے تعبیر کرتا تھا' اپنے آپ سے دور ہو ہو جاتا ہے وہ اس پر میں اسے 'فاصلہ' کے لفظ سے تعبیر کرتا تھا' اپنے آپ کو'' ہار جانا'' ہو جانے کی بی تعبیر قرآن میں متعدد مقامات پر آئی ہے۔ اپنے آپ کو'' ہار جانا'' ہار جانا'' کہ جو جو کے میں استعمال ہوتا ہے یا کسی معاملے میں کہا جائے کہ فلال شخص' نہار گیا'' ہے جبکہ انسان کوئی چیز ہار گیا جو اس کی ملکیت میں تھی' لیکن بیک ہے کہ کوئکہ بی تو ہوا کہ انسان کوئی چیز ہار گیا جو اس کی ملکیت میں تھی' لیکن بیک ہے کہ اس بات کا بھت میں تھی' لیکن بیک ہے کہ کوئکہ بی تو ہوا کہ انسان کوئی چیز ہار گیا جو اس کی ملکیت میں تھی' لیکن بیک ہے کہ کہ تو آن میں ارشاد ہوتا ہے:

قل ان المحارسرين الذين حسروا انفسهم

"كهه ديج الإرجائ والي توبس وه بين يعني حقيق بار
جان والي والي بين جواية آپ كوگنوا بيش بين عيق بار
يعنى جوش مال بارجائ وه حقيق بارجائ والانبيس به يوتوكوكي ابهم
پيزنبيس به حقيق زيال كارتو وه به كه جواية آپ كوگهو در د "خودكو بحول
جانا" يعنى خود فراموش فلسفيانه نكه نظر سے اس بات كا تصور بھى بہت مشكل به كيونكه اپن بارے بين انسان كاعلم علم حضورى به اورعلم حضورى قابل فراموش
نبيس به علم حصولى قابل فراموش به يعنى اصلاً انسان جو برذات علم به اور وه
خود دراصل وي يحد به جواس كا اين بارے بين علم ہے۔

Straffer on the first of the first section of the s

#### مولانا روم كاقول

اییے آپ کو گنوا دینا ایے تئیں فراموش کر دینا' میہ بات اسی زمانہ میں میرے لئے ایک فکر کی بنیاد بن گئی۔البتہ بعد میں میں نے دیکھا کہ حکماءاور خاص طور برعرفاء اسلام اس مطلب کا ہم سے سالہا سال پہلے ادراک کر چکے ہیں اور انہوں نے اس کا ذکر بھی کیا ہے اس حوالہ سے کہ انسان کا حقیقی ''میں'' کیا ہے؟ اور کون ہے؟ بلکہ عرفان کی اس میں حقیقی ''مین' اور حقیقی ''خود'' کی علاش براستوار ے کینی خیالی" خود اور خیالی" میں " کے بردوں کو ہٹا کر حقیق" میں" تک چھنے بر "ایخ آپ کو کھو دینا"،"اینے آپ کو ہار بیٹھنا"،"اینے آپ کو گنوا بیٹھنا"، اس بات کا ایک خاص مفہوم ہے کہ جس کوان لوگوں نے قرآن سے بہت اچھی طرح اخذ کیا ہے اور پھراس کی شرح اور تفسیر خوب کی ہے وہ مولانا روم نے بیان کیا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ وہ اپنی ہات تمثیل کی صورت میں بیان کرتے ہیں' اس ، سلسلے میں این (اینے) "دانی خود" (ادناین) کواین (اینا) "عالی خود" (اعلی بن ) سمجھ بیٹھتا ہے یا یوں کہتے کہ اینے نفسانی اور جسمانی پہلو کو روحانی اور معنوی پہلوکی بچائے حقیقی''خوز' سمجھے لگتا ہے' جبکہ اس کی حقیقی''خود' اس کا روحانی پہلو ہی ہے۔مولوی مثال اس طرح سے بیان کرتے ہیں' فرض کریں کہ ایک شخص کے یایں کچھ زمین ہے اور وہ اس زمین پر عمارت بنانا شروع کر دیتا ہے۔ ریت ' سینٹ مٹی ککڑی لوہا اور تعمیر کا سارا سامان لے کر آتا ہے اور پھر ایک انتہائی خوبصورت گھر بینا تا ہے' پھرا گلے دن اس گھر میں منتقل ہونا جا ہتا ہے اور جب اس

گھر میں ساز و سامان رکھنے لگتا ہے تو ایک دم متوجہ ہوتا ہے کہ گھر تو اس نے ہمسایہ کی زمین پر بنا دیا ہے بری غلطی ہوئی۔ وہ دیکھتا ہے کہ جو زمین اس کی ملکیت ہے وہ خالی پڑی ہے اور جو کچھ بھی اس نے بنایا ہے وہ دوسرے کی زمین پر بنا دیا ہے۔

قانون کے مطابق اسے حق نہیں پہنچنا کہ ہمسایہ سے پچھ لے کیونکہ ہمسایہ یہ خود ہی میری ہمسایہ یہ کہا ہے کہ میں نے خود ہی میری ہمسایہ یہ کہتا ہے کہ میں نے تو نہیں کہا تھا کہ اسے بناؤ 'بلکہ تم نے خود ہی میری اجازت کے بغیر ایسے بنایا ہے تم اپنی عمارت اٹھا کے لے جاؤ۔ اب اگر وہ اس گھر کوگرانا چاہے تو پھر مزیدر قم خرچ کرنا پڑے گی کیکن اب وہ مجبور ہے کہ اسے پونی رہنے دے اور چلا جائے۔ مولوی ایسی لطیف چیزوں کو ایک عجیب روحانی کیفیت کے ساتھ بیان کرتے ہیں

در زمین دیگران خانه کمن کار خود کن کار برگانه کمن

کیست بیگانہ تن خاکی تو سے کیست بیگانہ تن خاکی تو سے خمناگی تو دوسروں کی زمین پرگھر مت بنا' اپنا کام انجام دے' غیر کا کام نہ کرتا پھر' غیرکون ہے؟ تیراجسم خاکی کہ جس کے لئے تو پریشان ہے۔''

کہتے ہیں' ایک عمر تک تو اپنے جسم اورنفس کے لئے کام کرتا ہے اور سمجھتا

ہے کہ تو ''خود' کے لئے کام کررہا ہے۔ تا تو تن را چرب وشیرین می دھی گوہر جان را نیانی فر بہی

گرمیان مشک تن را جا شود
وقت مردن گند آن پیرا شود
درجب تک تو ایخ جم کومرغن اور میشی چیزیں کھلاتا رہے گائا ایچ گوہر جال اور روح کوصحت مندنہیں بنا سکتا۔ اگر جسم کو خوشبوددار رکھا جائے تب بھی مرنے کے بعد اس میں بدبو

مشک را برتن مزن برجان بمال
مشک چه بود؟ نام پاک ذوالجلال
"اپیخ جسم پر خوشبو نه لگا الله اپنی روح کو خوشبودار کر اور
(روح کیلئے) خوشبوکیا ہے؟ (اللہ) ذوالجلال کا پاک نام ''
جیما کہ قرآن پاک میں ارشاد (باری تعالی) ہے:
ولا تکونوا کا الذین نسوا الله فانسیهم انفسهم

ولا تكونوا كا الذين نسوا الله فانسيهم انفسهم (هـ (١٩٠٠)

''ان لوگوں کی مانند نہ ہو جاؤ کہ جو اللہ کو بھول گئے اور نیتجاً اللہ نے انہیں خود ان کا اپنا آپ فراموش کروا دیا۔''

قرآن "فودكو پائے" اور "خداكے پائے" كولازم ومزوم جھتا ہے۔

قرآن کے بقول صرف انہی نے اپنے آپ کو پایا ہے کہ جنہوں نے خدا کو پایا ہے اور جنہوں نے خدا کو پایا ہے انہی نے اپنے آپ کو پایا ہے:

من عرف نفسه عرف ربه اورای کے متقابل:

من عرف ربه عرف نفسه

قرآنی منطق کے مطابق ان دونوں میں جدائی ممکن نہیں کیونکہ انسان اگر بیرخیال کرے کہ اس نے اپنے آپ کو پالیا ہے جبکہ اس نے خدا کونہ پایا ہوتو اس کا خیال غلط ہے بیہ بات معارف قرآن کی بنیادوں میں سے ہے۔

جے آج کل اپنے سے بیگائل یا صحیح تر الفاظ میں اپنے ساتھ بیگائل کہا جاتا ہے معارف اسلامی میں اس مسئلہ پر بہت کچھ کہا جا سکتا ہے اور بہت کچھ کہا بھی جا چکا ہے۔

یہ کس سلسلہ قرآن سے شروع ہوتا ہے البذا یہ ہزار سال سے زیادہ کا سابقہ رکھتا ہے اور اس کا ایک اپنا مخصوص سفر ہے۔ یورپ میں یہ بات ہیگل سے شروع ہوتی ہے ہیگل کے بعد دیگر مکا تب نے بھی اس مسئلہ کا ذکر کیا ہے بغیر اس کے کہ انہوں نے خود کو پہچانا 'کیونکہ خود بیگا گئی کے مسئلہ میں پہلا سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ خود کیا ہے جس سے بیگا گئی کی بات کی جاتی ہے؟ آخر آپ کہتے ہیں کہ انسان خود سے بیگا نہ ہو گیا ہے۔ پہلے ہمیں اس 'دخود' کی تو پہچان کروا کی کہ وہ خود کیا ہے؟ تاکہ خود بیگا گئی ہمارے لئے شخص ہو سکے جبکہ صورت حال تو یہ ہے کہ بغیر 'دخود' پر گفتگو کئے ہوئے اور بغیر اس 'دخود' کو پیچانے ہوئے' بلکہ اس کے بغیر 'دخود' کو پیچانے ہوئے' بلکہ اس

''خود'' کی نفی کرتے ہوئے خود برگانگی کا قصہ لے بیٹھتے ہیں۔

ان مادی فلسفوں کی اساس سے ہے کہ اصلاً ''خود' آیک امر اعتباری اور فرضی ہے۔ تمام مادی فلسفوں کا نظر سے سے کہ انسان کی کوئی ''خود' نہیں ہے کہ جے آ پ''خود' خیال کر سکتے ہیں' بلکہ سے ایک اشتراکی اور ماخوذ مفہوم ہے' سے دائمی تصورات کا ایک سلسلہ ہے' سے تصورات آتے ہیں اور گزرتے چلے جاتے ہیں۔ آپ سجھتے ہیں کہ ان کے درمیان ایک''خود' بھی موجود ہے' یعنی کوئی ''خود' موجود ہے' یعنی کوئی ''خود' موجود ہے کہ موجود ہے کہ نیاد سے کہ اصلا کوئی خود موجود ہی نہیں ہے اور دوسری طرف تو ان کے فلسفہ کی بنیاد سے کہ اصلا کوئی خود موجود ہی نہیں ہے اور دوسری طرف تو ان کے فلسفہ کی بنیاد سے کہ فلسفہ گھڑنے گئے ہیں اور سے بہت ہی عجیب بات ہے۔

### فویریاخ کی نظر میں دین کا نقطه آغاز

فوریاخ ایک مادی فلسفی ہے۔ اس نے ایک عجیب بات کی ہے کہ دین اور مذہب کی اسی ندکورہ بنیاد پر ایک نفسیاتی اور عمرانی & Psychological (Psychological) استدلال پیش کرتے ہوئے شروع ہی سے یہ فرض کر لیا گیا ہے کہ مذہب کی کوئی منطقی بنیاد نہیں۔ کہنا ہے کہ انسان کے دوقتم کے وجود ہیں نیہ بات بھی خود اس نے مذہب ہی سے لی ہے انسان کا ایک وجود عالی ہے اور دوسرا پہلو ہے اور دوسرا پہلو ہے اس پہلو اور سفلی پہلو کہتے ہیں۔ سفلی پہلو سے سراد انسان کا حیوانی پہلو سے اسے کھانے سونے عصر کرنے اور خواہشات کی تحمیل کے علاوہ پھی بیس سوجھتا علوی پہلو سے مراد اس کی انسانی میلو ہے۔ فور باخ بھی انسانی علاوہ پھی بیس سوجھتا علوی پہلو سے مراد اس کی انسانیت ہے۔ فور باخ بھی انسانی علاوہ پھی بیس سوجھتا علوی پہلو سے مراد اس کی انسانیت ہے۔ فور باخ بھی انسانی علاوہ پھی بیس سوجھتا علوی پہلو سے مراد اس کی انسانیت ہے۔ فور باخ بھی انسانی

وجود کا حصہ بھتا ہے اور مجبوراً وہ اس پہلو' اصالت' کا قائل ہو گیا ہے ہے وہی پہلو ہے کہ جوفسیلتوں کے ایک طویل سلسلے پر جبی ہے۔ شرافت' کرامت' بزرگواری' رحمت' بھلائی' اچھائی' ان سب کا ذکر اسی پہلو کے ذیل میں آتا ہے۔ پھر وہ کہتا ہے اور اسے ضرور کہنا ہی چاہئے تھا کہ سب انسان ایسے ہوتے ہیں۔ کہتا ہے کہ انسان اپنے آپ کو پہتیوں کے حوالے کر دیتا ہے' یعنی اپنے سفلی پبلو کے تابع ہو جاتا ہے۔ پھر وہ دیکھا ہے کہ وہ علوی وجود سے ہم آ ہنگ نہیں ہے' اب چونکہ وہ خود ایک پہت اور انحطاط یافتہ حیوان بن چکا ہے' جبکہ خود اس کے اندر وہ خوبیال اور کمالات بھی موجود ہیں تو وہ سو پہنے لگتا ہے کہ وہ مجھ سے ماوراء ہیں' پس وہ خود کو اپنے ہی وجود کی بنیاد پر گھڑ لیتا ہے۔ ایک آگر یز فلسفی کا کہنا ہے کہ تو رات میں کو اپنے ہی وجود کی بنیاد پر گھڑ لیتا ہے۔ ایک آگر یز فلسفی کا کہنا ہے کہ تو رات میں آیا ہے۔

ان الله خلق آدم على صورته

" المحتی خدانے آ دم کو اپنی صورت پر پیدا کیا ہے۔ "
مرادیہ ہے کہ آ دم کو اس نے اپنے صفات کمالیہ کا نموند قرار دیا ہے۔
اس انگریز فلسفی نے تو یہ کہہ دیا ہے کیکن مسئلہ اس کے برعکس ہے اور وہ
یہ کہ اللہ نے انسان کو اپنی سیرت کے مطابق بنایا ہے کینی انسان اپنی ذات میں
کمال کے ایک پہلو کا حامل ہے وہ پہلو کہ جس میں تمام تر شرافت کمال اور رحمت
موجود ہے۔ اس پہلو کو اس نے اپنے آپ سے جدا کر دیا ہے اس طرح سے
انسان اپنے آپ سے برگانہ ہو گیا اور پھر وہ سوچنے لگا کہ یہ ساری خوبیال اس
وجود کی ہیں جو مجھ سے ماوراء ہے اور اس نے یہ نہ سوعا کہ ایہ سب تو اس کے اندر

فوریاخ کے بقول یہی وہ مرحلہ ہے کہ جہاں انسان خود اینے آپ سے بگانہ ہو گیا' یعنی اس کے اندر جو امور موجود تھے ان میں سے پچھ کو اینے وجود سے جدا کرلیا اور فرض کرلیا کہ بیسب کھاس کے ماوراء وجود میں ہے لئین کہتا ہے کہ تدریجاً یمی ماوراء مزد کیک ہو گیاہے کہ جو سیلے انسان سے دور ہوا تھا۔ بدوی اور قبائلی دور کے مذاہب میں دیوتاؤں (خداؤں) میں دورتھا' بعد میں یہودیوں کا خدا نزدیک ہو گیا' یہودیوں کا خدا انسان جیسا ہو گیا۔ اس خدا میں انسانوں جیسے احساسات وذبات عصر اور رضامندی موجود بین مسحیت میں اس سے بھی نزديك تر موكيا العنى انساني شكل مين آكيا جوت ب اور مسح خدا موكيا ورحقيقت اس نے ایک دائرہ کا سفر طے کیا ہے۔ پہلے انسان نے اپنے آپ سے ان صفات کو جدا کیا اور پھر انہیں دور اور بہت دور فرض کر لیا۔ اس طرح سے دور کے اس موجود میں اور انسان میں کوئی رابطہ ہی نہ تھا اور آ ہستہ آ ہستہ وہ موجود انسان کی طرف لوث آیا 'مسے تک آپہنجا' یعنی بہت نز دیک ہو گیا اور ایک انسان ہی خدا ہو

چونکہ میسجیت میں مسے ہی خدا ہے مین ایک ہی وقت میں انسان بھی ہے اور خدا بھی۔ بس ایک قدم کا فاصلہ رہ گیا ہے انسان جس قدر اپنے آپ کو پہچانتا جاتا ہے اتنا ہی اپنے آپ کواس خود برگانگی سے دور کرتا جاتا ہے۔

یہال تک کدایک وقت ایبا آتا ہے کہ کہتا ہے کہ دراصل میں خود ہی جول اور بیسب صفات میری ہی ہیں چرایک قدم بھی باقی نہیں رہتا۔ جبکہ اسلام مسیحت کے بعد آیا ہے اور مسیحت سے زیادہ تکائل یافتہ (تمام ارتقائی مراحل طے کئے ہونا) اس کے باوجود اس نے خدا کے اس انسانی پہلوگی یا ایک انسان کے خدا ہونے کی کہ جیسے مسیح کو قرار دیا جا رہا تھا، یعنی مسیح کی الوہیت اور ابن الہلیت (خدا کا بیٹا سجھنا) کی شدت سے فی گی ہے۔ مسٹر فور باخ کے اس نظر یے کے مطابق ندہب جلد بی نابود اور ختم ہو جائے گا، یعنی انسان جس قدر اپنے آپ کو پہچانا جاتا ہے خدا کی ضرورت اس کے لئے کم ہوتی جاتی ہے۔ جب انسان اپنے آپ کو پھچا طور پر پہچان لے تو ندہب کے لئے کوئی گئجائش باقی نہیں رہ جاتی، پھر بجائے اس کے کہ انسان خدا کی پستش (عبادت) کرئے اپنے آپ کو پو جنے گئر بجائے اس کے کہ انسان خدا کی پستش (عبادت) کرئے اپنے آپ کو پو جنے گئا ہے۔ خدا کی جر دفاء کرنے گئا ہے۔

## نظرية فوسرباخ برتنقيد

یے نظرید ایک تو اس حوالے سے رد ہوجاتا ہے کہ فویرباخ سے کہا جائے

کہ آپ تو سرے سے خدا کو مانتے ہی نہیں البذا بطریق اولی (بنیادی طور پر)

آپ کے نزدیک انسان سوفیصد ایک مادی وجود ہے لبذا آپ نے جو وجود انسانی
کے دو پہلو بیان کئے ہیں آپ اس دوگا گئی کا کیسے استدلال پیش کریں گے؟ ان

دو پہلوؤں کو غدا ہہ ہی بیان کر سکتے ہیں کیونکہ وہی انسان کو ایک حقیقت خاکی
اور ایک حقیقت ملکوتی کا مرکب جانتے ہیں۔

فاذا سویته و نفخت فیه من روحی (ص۲۰) ایک طرف سے تو "سے یتسه" لینی اسے میں نے کامل کر دیا متمام ضروریات کے حوالے سے اس کی تکمیل کی۔ اس کے بعد کھ اور بھی ہے اور وہ ہے"و نفخت فیہ من روحی" "اور میں نے اس میں اپنی روح پھونکی"۔ اسی طرح ایک تعبیر سورہ "قد افلح المومنون" ہے:

و لقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين(مومون١٣١٢)

يهال تك كهارشاد موتاية:

ثم انشاء ٥ حلقا احر

'' پھراہے ہم نے ایک اور خلقت عطا کی۔''

بیر 'ایک اور خلقت' اہل مذاہب تو کہہ سکتے ہیں' لیکن تم اسے کونکر بیان کر سکتے ہو؟ دوسرے یہ کہ اس نظریے کے مطابق ہمیں یہ قبول کرنا پڑے گا کہ کوئی بھی انسان اس دنیا میں اپنی حقیقی منزلت و خیثیت پر باقی نہیں ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ اُنسان اپنی ذات میں دوگانگی کا حامل ہے بعد میں جب انسان ساجی زندگی میں انحطاط پذیر ہوتا ہے تو اس بیت اور حیوانی پہلو کی طرف کر جاتا ہے این بلندو برتر پہلوکواینے وجود ہے جدا کر دیتا ہے کہیں سے مذہب پر اعتقاد جنم لیتا ہے۔ اس بات کا مطلب میرے کہ پہلے ہم سب انسانوں کو جیوانیت میں گرا ہوا فرض کریں اور پھران سب تنزل یافتگان کو مذہبی فرض کریں' جبکہ حقیقت یہ ہے کہ انسان جمیشہ سے دو طرح کے رہے ہیں اور ای طرح سے جو انسان حیوانیت میں جا گرے ہیں وہ بھی۔ دوسری طرف ہمیں بیددیکھنا جا ہے کہ جن لوگوں کا رجحان مذہب کی طرف ہوتا ہے وہ کس طرح کے ہوتے ہیں؟ دنیا میں مذہب کے خواہشمند ہمیشہ کس طرح کے لوگ رہے ہیں؟ جبکہ بیا یات خود ہارے

ولائل میں سے ایک ہے۔ سوال یہ ہے کہ جو لوگ شریف ہوتے ہیں جن میں انسانی اقدار باقی ہوتی ہیں کیا ان کا فدہب کی طرف رجحان ہوتا ہے یا ان لوگول کا جو حیوانیت میں جا گرے ہوتے ہیں؟ یہ تو ایسی بات ہے کہ جس کا غیر فدہی لوگ تک انکارنہیں کرتے۔ یہی وجہ ہے کہ کہتے ہیں اگر دیکھیں کہ لوگ فدہی ہیں تو یہ فرف ان کا رجحان تو یہ فرب ہی مونا ان کی ذاتی شرافت کا متیجہ ہے جس فدہب کی طرف ان کا رجحان ہے کہ اس سے مربوط ہے بلکہ فدہب کے خواہشمند ہمیشہ شریف انتفس انسانوں میں سے ہوتے ہیں۔

آپ کہتے ہیں کہ چونکہ انسان اپنی شرافت سے تھی دامن ہو جاتا ہے۔
اور حیوانیت میں جاگرتا ہے ہی امر اللہ پر اعتقاد اور ایمان کی بنیاد بن جاتا ہے۔
جبہہ مسکلہ اس کے برعکس ہے جن لوگوں کے اندر احساس شرافت زندہ ہو اور وہ
انسانی اصالتوں پر باقی ہوں وہی اللہ پر اعتقاد اور ایمان رکھتے ہیں اور وہی مذہب
کے اصولوں کو مانتے ہیں بہر حال ان صاحب کا نظر بیدا کی منسوخ نظر بیہ ہے۔

### اگسٹ کانٹ اوراسپنسر کا نظریہ

ندہب جہالت کا نتیجہ ہے۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ ندہب جہالت کا نتیجہ ہے۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ ندہب جہالت کا نتیجہ ہے۔ یہ جموعی طور پر یہ بات دوطریقوں سے بیان ہوئی ہے۔

السّ کا نٹ کا نظریہ تعلیل حوادث پر جن ہے۔ اس کی مراد یہ ہے کہ بیتی طور پر انسان اصول علت و معلول کونسلیم کرتا ہے البتہ پہلے پہل کے آنسان حوادث و

واقعات کی اصل علت کونہیں جانے تھ الہذا ان واقعات کوموجودات غیبی خداؤں اور الی دوسری چیزوں سے منسوب کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر اگر بارش ہوتی تھی تو اس کی اصلی علت کو نہ جانے کی وجہ سے کہتے تھے کہ بارش کے خدا''دیوتا'' نے بھیجا ہے۔ طوفان آ جاتا تو کیونکہ اس کی بھی علت نہ جانے تھ کہتے تھے کہ طوفان کے خدانے اسے بھیجا ہے۔ اس طرح سے وہ دیگر حوادث و واقعات کی جسے ہم تو حید کے باب بیس بھیتے ہیں کہ سے بات فقط شناخت کے مرطے سے مربعط ہے۔

اسپنراور دوسرے لوگ اس بات کو ایک اور طرح سے بیان کرتے ہیں۔
وہ یہ کہ انسان روح اور بین کی دوگانگی کے حوالے سے اپنے وجود کے دو پہلوں کا
معتقد ہے اس لئے کہ اس نے خواب میں لوگوں خصوصاً مردہ لوگوں کو جب دیکھا
تو اس نے سوچا کہ یہ خواب میں آنے والا ایک موجود ہے جو خارج میں ایک
حقیقت رکھتا ہے کیونکہ مردے کا جسم تو مٹی میں مل چکا ہے لہذا وہ اس بات کا معتقد ہوگیا کہ ہم تمام
معتقد ہوگیا کہ اس کی ایک روح ہے۔ چنانچہ وہ اس بات کا معتقد ہوگیا کہ ہم تمام
انسانوں کی روح ہے اور بدن بھی اور پھر اس نے سوچا کہ دریا کی بھی روح
ہے طوفان کی بھی روح ہے اور سورج میں بھی روح اور جان ہے۔

پھر جب انسان کوکوئی مشکل پیش آتی ، فدرتی توانائیوں سے سامنا ہوتا تو وہ بالکل ویبا ہی کرتا جیسا وہ کسی بااقتدار انسان کے سامنے کرتا تھا کہ اسے ہدیہ ونڈر پیش کرتا تھا اور کوئی چاپلوی سے کام لیتا تھا وغیرہ کیعن پرستش اور عبادت کو اس نے قدرتی توانائیوں کے لئے بھی انجام دینا شروع کر دیا۔ دراصل اسپشر اس امرک توجیہ کرنا چاہتا ہے کہ پہلی بارعبادت کہاں سے پیدا ہوئی معنی عبادت کا نقط آغاز کیا ہے؟ اس کے نزد یک بول قدرتی توانا تیوں کی پرستش کا سلسلہ وجود میں آیا۔

لہذا اگست کانٹ فقط نظری اور فکری حوالے سے استدلال پیش کرتا ہے ، جبکہ اسپنر پستش کی بنیاد کو بیان کرتا ہے کہ پہلی بار پستش کہاں سے شروع ہوئی۔ اس کے نزدیک عالم طبیعت (کائنات) کی توانا بیوں کی وجہ سے بیسلسلہ شروع ہوا کہ جیسے انسان اپنے سے زیادہ طاقت ور انسانوں کی چاپوی خوشامہ اور جی حضوری کرے اور ان کے لئے ہمیے اور تحا گف لے جائے اسی طرح ان کے لئے بمیے اور تحا گف لے جائے اسی طرح ان کے لئے بھی تخف تحا گف لے جائے اور جیسے انسانوں کی خوشامہ اور جی حضوری کرتے تھے ان کی جی عبادت کرنے لگے اور ان کا بھی ذکر و ثناء اور جی حضوری کرتے تھے ان کی بھی عبادت کرنے لگے اور ان کا بھی ذکر و ثناء کرنے لگے۔

درست نہیں ہے ایک یہ کہ تجربہ نے اس کے خلاف ثابت کر دیا ہے کہ جابلوں میں نہیں موجود ہے اور لا فد بہت بھی اسی طرح عالموں میں بھی فد بہ موجود ہے اور لا فد بہت بھی۔ یعنی مسلہ فد بہ ولا فد بہت علم وجہل سے کی شم کا تعلق نہیں رکھا اگر فد بہ جہالت کا نتیجہ بوتا تو پھر لوگ جتنے زیادہ جابل ہوتے استے ہی زیادہ فہالی ہوتے الزام بہ ورہ ہے کے علاء کو لازمی طور پر لا فد بہ بوتا چاہئے جبکہ عملاً ایسا نہیں ہے اور پھر وہ کئی نام لیتا ہے اور کہتا ہے کہ ڈارون بھی لا فد بہ نہ تھا (انور خامنہ ای کے مقالے میں ایک نکتہ ہے کہ جس کے بارے میں میں پھے کہنا چاہتا ہوں اور وہ یہ کہ اس نے دو اشعار کو بطور سند ذکر کیا ہے اور ان سے جومفہوم اس نے اخذ کیا ہے میری نظر میں وہ درست نہیں۔ ایک مولا نا روم کا پیشعر ہے۔ ایکھی شو تا بمانی دین درست

'' بے وقوف بن جا'اگر دین کوشیح رکھنا ہے۔''

باوجود اس کے کہ ابوالعلاء معری کے بارے میں کچھ نظریات ہیں البتہ کم از کم بعید ہے کہ اس نے بیشعراس مقصد کے لئے کہا ہے: اثنان اهل الارض ذو عقل بلا دین

> و آحے دیس لا عسق ل لے ہ ''اہل زمین کے دوگروہ ہیں یا تو دین دار ہیں کہ جوعقل نہیں

ر کھتے اور ہا چو عقمند ہیں کہ جو دین نہیں رکھتے۔''

میرا خیال بیرے کہ ان وونوں اشعار میں ایسے دینداروں پر ایک طنز سے

کھ جو مثلاً کفر کا فتو کی دیتے پھرتے تھے۔ یہ ان کا جواب تھا' ایمانہیں کہ جیسا یہ ماہرین عمرانیات سجھتے ہیں اور ان کا نظریہ یہ تھا کہ دین جہالت کی پیداوار ہے )۔

ابوالعلاء معری اگر چہ حکیم اور فلسفی تھا' لیکن شاعر مزاج بھی تھا' وہ ایسا شخص تھا کہ جو مختلف حالات میں مختلف با تیں کیا کرتا تھا۔ میں نے ابوالعلاء کے بارے میں زیادہ مطالعہ نہیں کیا' البتہ میں نے جتنا مطالعہ کیا ہے' اس کے مطابق بہت قوی ہے اور الی باتیں بھی مل جاتی ہیں جو ان چیز وں کے خلاف ہیں۔

ربی بات "مولوی" کے شعر کی تو جھے مذکورہ شعر گہیں نہیں ملا البتہ "مولوی" کے بارے میں کوئی ایسی بات سوچ بھی نہیں سکٹا۔ میرا بہت قوی ائدازہ سیے کہ"مولوی" چونکہ عارف ہے اور اس لحاظ سے فلسفیوں سے اس کی شخی رہتی ہے کہ "مولوی" چونکہ عارف ہے اور اس لحاظ سے فلسفیوں سے اس کی شخی رہتی ہے وہ نظر بیت لیم کو بیان کرنا چاہتا ہے۔ وہ یہ کہنا چاہتا ہے کہ جب تک انسان کا حقیقت کے سامنے سرتسلیم ختم نہ ہو اس تک پہنچ نہیں سکتا۔ اپنا سب کچھ چھوڑ کر حقیقت کے سامنے سرتسلیم ختم نہ ہو اس تک پہنچ نہیں سکتا۔ اپنا سب کچھ چھوڑ کر حقیقت کے پاس آ جائے اور ایک عارف کی فکر ہمیشہ ایسی ہوتی ہے کہ وہ کہتا ہے:

"این خود" میں" کو ایک طرف رکھ دو آ گے بردھو۔"

پی مدیث کہ جس کا حدیث ہونامسلم نہیں ہے: ایک حدیث کہ جس کا حدیث ہونامسلم نہیں ہے:

عليكم بدين العجائز

د بتههیں عاجزوں کا دین اینانا حاہیے ''

مولوی نے اس حدیث تک کونقل کیا ہے اور اس کے اس معنی میں ولائل ویئے ہیں' یعنی اس کی نگاہ میں' عجا رکز'''' ججز'' سے ہے' جس سے مراد'' اکساری کی حالت'' ہے۔ مولانا روم کے بہت سے اشعار میں عقل کی خدمت کی گئی ہے' جس عقل کی ذمت کی گئی ہے وہ فلسفیانہ عقل ہے کہ جوعشق عارفانہ کے مقابلے میں ہے کیے بعض عارفانہ کے مقابلے میں ہے کیے بعض کا تضاد بیان کرتے ہوئے اس نے عقل کی فدمت کی ہے عشق سے وابسکی افتیار کی ہے۔البتہ عرفان یہی کچھ کہتا ہے:

آ زمودم عقل دور اندلیش را بعد از این دیوانه سازم خویش را

وہ کچھاس طرح کی بات کرتا ہے نہ کدان کی بات مشکل گھڑی میں عقل دور اندلیثی کام نہ آئی میں نے مجبور ہو کر دیوائگی کا راستداپنالیا۔

رُسل کا نظریہ: دین کمزوری اور خوف کا نتیجہ ہے

انور خامند ای کے بقول مذہب کی پیدائش کے بارے میں ایک اور نظریہ رہے کہ مذہب انسان کی کمزوری اور ٹا توانی کی پیدادار ہے اور رہ دراصل مسلاخوف ہے۔

اس مسئلے پرجس نے سب سے زیادہ زور دیا ہے شاید وہ''رُسل'' ہے۔ اس سے نقل کی گئی عبارات میں سے پھھ اقتباسات آپ کی خدمت میں پیش کرتا ہوں:

رس کی کتاب 'دتعلیم وتربیت' اور ساجی نظم سے''برگزیدہ افکار رُسل'' میں نقل کیا گیا ہے:

"الله اور حیات بعد از ممات پر اعتقاد مارے کئے دومتشلکین" (شکل کی بناء پرسوچے والے لوگ) کی نبت کم

تر جرات کے ساتھ زندگی بسر کرنے کا امکان مہا کرتا ہے یعنی دین پراعتقاد زیاده کم همت اور بزدل بنا دیتا ہے۔ زیادہ تر لوگ ان مذہبی احکام پر ایمان ای عمر میں کھو بیٹھتے ہیں ا جس میں ماس و ناامیدی ' و تنوطیت' انسان پر جلد غالب آ جاتی ہے الندا جن لوگوں نے مذہبی تربت بالکل حاصل نہ کی مؤان كى نسبت انہيں زياده سخت ناكاميوں كا مقابله كرنا يراتا ہے۔مسیحت ایسے دلائل پیش کرتی ہے کہ جس کی بناء پر وہ دعوت دیتی ہے کہ ہم موت یا کائنات سے ندڈرین کیکن اس مقصد کو حاصل کرنے کے لئے جرات و بے ماکی کی صفت پیدا کرنے میں کامیاب نہیں ہوتی، جبکہ مذہب کی طرف ر جمان کا بہت ساحصہ انسان کے خوف ہی کا نتیجہ ہوتا ہے۔ مذہب کے حامی اس فکر و خیال کی بناء پر کہ خوف کی بعض اقسام کو خیال میں نہیں لانا جائے رجان کا اظہار کرتے ہیں۔ میری نظر میں یہ لوگ اس حوالے سے سخت فلطی پر ہیں۔اس سے قطع نظر جو شخص مختلف قتم کے خوف سے بیخے کے لئے پرمسرت اعتقادات کا سہارا لیتا ہے اسے نہیں کہا جا سکتا کہ اس نے زندگی گزارنے کی ممکن طور پر بہترین راہ ا پنائی ہے۔ جب تک مذہب خوف کا سہارالیتا رہے گا' انسانی مقام ومرتبه كم ہوتارے گا۔''

نیز ''رُسل' کی کتاب''انیانی ساج" (اجتماع انسانی) سے نقل کیا گیا ہے کہ میرا خال ہے کہ جو انسان زندگی کے ہولناک امورکوافسانوی رنگ دے کر برداشت نہیں کرسکتا' وہ ایک کمزور اورخوفزدہ موجود ہے۔ ایبا انسان اینے وجود کے ایک حصہ میں خود اس حقیقت کا معترف ہے کہ جو کچھ وہ قبول كرر ما ہے وہ افسانہ ہے اور داستان كے علاوہ بجمنہيں اور اس نے اسے صرف اطبینان قلب کی خاطر قبول کر رکھا ہے۔ لیکن ایسے افکار کا سامنا کرنے کی وہ ہرگز جرات و بہادری نہیں رکھتا' یہاں تک کہ یہ بات بھی کہی جاسکتی ہے کہ وہ اسے افکار کے غیر منطقی ہونے کو جانبا سے لہذا وہ ان کے بارے میں تعصب سے کام لیتا ہے اور ان کے بارے میں بحث وماحثہ ہے گریزاں رہتا ہے۔

بہ بالفاظ دیگر انسان نے کچھ ایسے مظاہر (Phenomans) دیکھے ہیں کہ جن سے وہ خودخوف زدہ ہوا اور اس خوف کی وجہ سے اسے اس بات کی ضرورت بڑی کہ اسپنے اس واضلی اضطراب اور پریشانی کو کسی طرح سکون اور اطمینان میں تبدیل کرے۔ وہ علم اور ان مظاہر کی حقیقی شاخت حاصل نہ کرسکا کہ جو اس کی پریشانی کے خاتمے کے لئے مناسب راہ حل ہوتی۔ وہ مجبور ہوا کہ حقیقی علاج کی

بجائے کسی خواب آور دل خوش کن چیز کا سہارا لے مثلاً قضاء وقدر پراعتقاد کے ذریعے اس نے اپنی زندگی کی ناہمواریوں کا حل تلاش کیا۔ بہشت پراعتقاد کے ذریعے اس نے سوچا کہ اگر یہاں ہمیں خوشیاں حاصل نہیں تو اس کے عوض میں بہشت ہے یوں ناہمواریوں کو اس نے اپنے لئے آسان بنا لیا اور اسی طرح باقی چیزیں ہیں۔''

### شحقيق وتنقيد

ہم اپنی اس گزشتہ گفتگو کی طرف لوٹے ہیں' شاید اس کی صحیح وضاحت 
مہر اپنی ہوسکی۔ ہمارے علم ء اصول کی اصطلاح میں کہا جاتا ہے کہ فلاں دلیل فلاں دلیل پر حاکم ہے یا کہتے ہیں کہ اس دلیل پر وارد ہے۔ ان کی مراد یہ ہے کہ دو دلیلیں کبھی ایک دوسرے سے متعارض ومخالف نہیں ہوسکتیں' کیونکہ ایک دلیل کسی ایک شرط پر بن ہے' جب دوسری دلیل آتی ہے تو وہ پہلی دلیل کی شرط کوختم کر دیتی ہے جب شرط ختم ہوجاتی ہے تو اس کے سہارے پر قائل دلیل خود بخو دختم ہوجاتی ہے۔ نہ یہ کہ دو دلیلیں آپ بس میں ٹکرا جاتی ہیں' ان کے لئے ٹکراؤ کی کوئی صورت ہوجاوں گا نہیں رہ جاتی۔ اگر اس مسللہ کی تفصیل میں چلا جاؤں تو اپنی اصلی بحث سے دور ہوجاؤں گا' جو افراد اس میل کچھ وخل رکھتے ہیں وہ اس مسلکہ کو جانتے ہیں۔ جوجاؤں گا' جو افراد اس میل کچھ وخل رکھتے ہیں وہ اس مسلکہ کو جانتے ہیں۔ جسیا کہ میں پہلے بھی کہہ چکا ہوں کہ ان لوگوں کے مفروضے کی بنیاد ہی جیہ ہو کے بنیاد ہی

ہم غیرمنطقی امور یعنی خوف جہالت وغیرہ کا جائزہ لیتے ہیں۔

ان لوگوں سے بہ کہا جانا جا ہے کہ کئی انسان کی کوئی فکر ہرچند کہ باطل ہی کیوں نہ ہو کیکن اس فکر کی طرف بھی انسانی رجحان کی بنیاد انسانی منطق ہی ہے۔مثال کے طور پر چند ہزار سال قبل انسان پیسوچیا تھا کہ سورج زمین کے گرد گھومتا ہے اور زمین ساکن ہے۔ کیا ہمیں تبھی اس سوال کا جائزہ لینا جا ہے کہ کیا وجہ ہوئی کہ انسان اس بات کا معتقد ہوا کہ زمین مرکز ہے اور سورج اور ستارے زمین کے گرد گردش کر رہے ہیں؟ کیا بیموت کا ڈرتھا اور یا ایسی ہی کوئی اور وجیہ تھی؟ ہرگزنہیں۔ہم کہتے ہیں کہانسان کی فکراورمنطق نے اسے یہ نظریہ اینانے بر مائل کیا تھا' فکر اورمنطق کے علاوہ کوئی اور عامل اس نظریے کے اختیار کرنے میں دخل انداز نه قار اگرچه به نظریه درست نه قعا مگرانسان دیکها تھا اور ظاہری طور پر اسے یہی دکھائی دیتا تھا کہ سورج اور ستارے زمین کے گردگردش کرتے ہیں۔ جبیبا وہ دیکھتا تھا وہتی کچھ کہتا تھا'اس مسئلہ میں انسان کے دیکھنے اور اس کی فکر کے علاوہ کوئی اور وجہ نہ تھی خارج سے یا ماوراء ہے اس کے پاس کوئی دلیل نہ تھی۔ بیہ بات تیرہ (۱۳) کے عدد کی نحوست پر اعتقاد کے مانند ٹہ تھی کہ کہا جا سکے کہ اس مقام برعقل انسانی کےعلاوہ کوئی اور عامل کار فرما تھا۔

ان سے پوچھا جانا چاہئے کہ کیا انسان وہی چند ہزار سال پہلے کا انسان ہے؟ اگر انبیاء کے مسئلے کو نظر انداز بھی کر دیا جائے تو بھی خوش قسمتی ہے آج علم فن وصنعت یہاں تک کہ فکر ونظر میں انسان کے چند ہزار سال پہلے کے جوآ ثار ملے بین آن میں سے بعض تو بہت ہی اعلیٰ سطح کے بین اور بہت سے ایسے بین کہ

جن تک آج رسائی نہیں ہے۔ قدیم ترین کتابیں کہ جو چین وغیرہ سے ملی ہیں السے فلسفیا نہ افکار پر بنی ہیں کہ جو اس قدر دقیق اور بلند ہیں کہ آج کے انسان کو ورطہ حبرت میں ڈال دیتے ہیں۔ آپ دیکھیں کہ اہرام مصر کے بارے میں پروفیسر ہشتر ودی جیسے آج کے لوگ باور نہیں کر سکتے کہ یہ اس زمانے کے انسانوں کے ہاتھوں سے ہیں 'یعنی یہ فن اور صنعت کی ترقی کا ایسانمونہ ہے کہ کہتے ہیں کہ انہیں دیگر میاروں سے آگر انسانوں نے بنایا ہے۔ ہاں! کیا انسان وہی گرشتہ زمانے کا انسان اتن بھی فکر نہ رکھتا تھا کہ اس کی عقل اسے نہ ہب اور خدا کی طرف لے جاتی ؟

یہ جوآ پ کہتے ہیں کہ حوادث اور واقعات کے بارے میں سوچتا تھا اور کہتا تھا کہ ان کی کوئی علت یا سبب ہے۔ تو بہت خوب! وہ ایک قدم اور اٹھا لیتا ہے اور سوچتا ہے کہ خود وہ علت کیا ہے؟ یہ ایک آ سان ساقدم ہے کہ جسے انسانی فکر اٹھا سکتی ہے اس پہلے قدم پرنہیں ٹھہرتی اور یوں کہہ کے نہیں رک سکتی کہ اس کا مام ''الہ'' اور خدا ہے' بلکہ فکر کہتی ہے یہ جو بارش ہے' کوئی چیز ہے کہ جو اسے برساتی ہے۔ پھر فکر اس چیز کی کھوج میں نکل پڑتی ہے کہ خود وہ چیز کیسی ہے؟ یہ بات انسان کے ابتدائی افکار کا حصہ ہے' اس کے لئے کوئی ایسا انسان نہیں چاہئے کہ جو مدرسہ گیا ہو اور تعلیم عاصل کی ہو' بلکہ ہر انسان جلد ہی اس بات کی طرف منتقل ہو جاتا ہے کہ جو پچھ میں و کھے رہا ہوں' یہ مقہور و مر بوب کی صورت میں منتقل ہو جاتا ہے کہ جو پچھ میں و کھے رہا ہوں' یہ مقہور و مر بوب کی صورت میں

### قرآن اورمعرفت خدا

د کھنے کہ قرآن ابراہیم کی داستان کو کس اعجاز آمیز پیرائے میں بیان كرتا ہے۔ وہ ابراہيم كو جو قديم ترين انبياءً ميں سے بين نيهاں تك كه وہ مسيحاًت اور يہوديت سے بھي يہلے ہيں۔ يه واقعداس زمانے كا ہے كه جب ابراہیم علیہ السلام ابھی بالکل نوجوان نے وہ بعض خاص وجوہ کی بناء پر معاشرے ہے الگ تھلگ رہے تھے۔ یہ ایک انتہائی غیر معمولی نکتہ ہے کہ قرآن بیان کرتا ہے کہ ابراہیم کچھ خاص وجوہات کی بناء بر معاشرے سے دور رہے تھے اور اپنا بچین انہوں نے غارمیں سرکیا تھا (میں نے یہ بات کی مرتبدد ہرائی ہے کہ قرآن کی حی ابن یقظان ابراہیم ہے۔ حی ابن یقظان لینی ایک ایبا انبان کہ جے فلفی حضرات فرض کرتے ہیں کہ وہ غار میں ہواور ایک الیی جگہ پر ہو کہ جہاں وہ کسی انسان کو نہ دیکھ بائے اور کسی سے کوئی فکر حاصل نہ کرنے اس حالت میں بڑا ہؤ پھراسی حالت میں وہ دنیا کے سامنے آجائے اور دیکھا جائے کہ وہ کس طرح ہے سوچتا ہے؟ لیکن قرآن کا اپنا ایک حی ابن یقظان ہے کہ جو ایک حقیقی انسان بھی ہے)۔ جب انہوں نے پہلی مرتبہ اس دنیا کو دیکھا' حیکتے ستارہ پرنظر پڑی تو اس نے ہر چیز سے زیادہ انہیں این طرف جذب کرلیا ' کہنے لگے:

هذا ربى

اب جاہے میں "میرا رب علی مورت میں" میرا رب علی حورت میں "میرا رب علی حوالاً ہے جھے یالنے والاً میری تدبیر کرنے والاً"

پھر انہوں نے دیکھا کہ پکھ در بعد اس کی جگہ پکھ تبدیل ہوگئ اور وہ ڈوب گیا۔ انہوں نے دیکھا کہ ان کے اندر کی طبیعت ان سے کہتی ہے کہ اپنے رب کی جبچو کر۔ وہ طبیعت اور حالت مقہور و مربوب اور مسخر ہونے کی ہے جسے انہوں نے "ھذا دبی" کہا تھا اسے بھی اس حالت سے دوچار پایا تو کہنے گے:

لا احب الآفلين

'' مجھے ان ڈوب جانے والوں کی تو خواہش نہیں ہے۔'' چاند پر نظر پڑی تو وہ بڑا نظر آیا' کہنے گئے

هذا ربي

اور جب دیکھا کہ وہ خود مربوب ہے تو انہیں تعجب ہوا۔ انہوں نے محسوں کیا کہ میرارب کوئی ہے تو سہی لیکن پہنیں جیرت ہے کہ اب کے بھی مجھ سے غلطی ہوگئ ہے۔ کہنے لگے:

لئن لم يهدني ربي

· 'اگر خقیقی پرورد گار میری رہنمائی نه کرتا تو میں سخت گراہ ہو گیا

" گھا۔"

سورج کو دیکھا تو بول اٹھے:

هذا ربي هذا اكبر فلما افلت

پھروہ ان سب سے دست کش ہو گئے۔ انہوں نے سب کا حساب لگایا اور یہ ہے بھی بہت آسان سا مسلۂ بیسب کہ جنہیں دیکھ رہا ہوں ایک سے ہیں۔ کہنے لگے: سودا چینن کندخوش است که نیجا کند کسی " میدسب چیزی متحرک اور منحز مین انہیں گروش دی جا رہی ہے۔''

انہیں ساراعلم ایک واحد مربوب کی صورت میں نظر آیا۔ قرآن بھی کہنا ہے کہ پہلے انسان کی فکر بھی بہی کہتی تھی کہ پوری کا نئات ایک مربوب کی طرح ہے خدا بس وہی ہے کہ جس میں ان سب کی خصوصیات نہ ہوں۔

ابراہیم کہنے لگے:

وجهت وجهی للذی فطر السموات و الارض "مین اپنا رخ اس ذات کی طرف کرتا ہوں جس نے آسانوں اورز مین کو پیدا کیا ہے۔"(انعام 24)

ان حفرات سے کہا جانا چاہئے کہ انسان شنائی کیا ہے؟ اس طریقے سے درست ہے یا اس طرح سے کم جس طرح سے تم کہتے ہو؟ تغییر میزان کا مطالعہ کیجئے تو اس کے مطابق آیت ' ذر'' بھی اسی مسئلے کی نشان دہی کرتی ہے:

و اذ احدد ربک من بنی آدم من ظهور هم ذریتهم و اشهد هم علی انفسهم الست بر بکم قالوا بلی (۱۷۱نـ ۱۷۲)

قرآن کہتا ہے کہ بیام تعلیم در بیت سے مربوط نہیں ہے۔ پہلے زمانے کا درمیانے زمانے کا درمیانے کا ادر آخری زمانے کا گویا ہر زمانے کا انسان اس میں شامل ہے اور بیر بات انسان کی فطرت میں سے ہے:

الست بر بكم

گيا ہے۔

'' کیا میں تمہارا پروردگارنہیں ہوں؟''

یعنی انسان احساس کرتا ہے کہ وہ خود اور ہر وہ چیز جواس کی سی خصلت و کیفیت رکھتی ہے' ان میں سے ہرکسی کا ایک رب ہے کہ جو مربوب نہیں ہے' کیونکہ اگر کوئی رب خود مربوب ہوگا تو وہ بھی دوسرے مربوبوں میں سے ہے۔ جب یہ موضوع ایک منطقی بنیا در رکھتا ہے' لیعنی منطق اس امر کے لئے کافی ہے کہ انسان کو اس تک پہنچا دے تو یہ کیا بھاری اور عارضہ ہے کہ انسان ایسے ولائل اور اليي تاويلات ميں يڑے؟ يه بات تو کھوائي ہے جسے كسي مال كا دروازہ کھلا ہواور وہاں ایک نشست کا آغاز ہو چکا ہو جبر کسی آ دمی کوہم ہال کے کمرے میں دیکھیں اور کہیں کہ بیہ آ دمی کہاں ہے آ گیا؟ کیا وہ ایئر کنڈیشن والے سوراخ میں سے آیا ہے؟ کیا وہ دیوار میں نقب لگا کرآیا ہوگا؟ یا کیا حصت بھاڑ کرآیا ہو گا؟ کہیں کے اربے بھائی دروازہ کھلا ہے وہاں سے آیا ہے اگر دروازہ بند ہو پھر كوئى اجنبى دكھائى دے تو ادھرادھر ديكھنا جائے كه كہال سے آيا ہے؟ كيكن جب دروازہ کھلا ہوتو پھر یہ عارضہ ہی ہے کہ انسان سوینے لگے کہ بیکس سوراخ سے آ

قرآن کی منطق قوی ہے یا ان کی منطق؟ قرآن خاص طور پر حضرت ابراہیم میں مثال کا ذکر کرتا ہے۔ وہ ابراہیم جوسولہ (۱۲) برس کی عمر تک ایک الیم جگہ پر تھے جہاں سے وہ دنیا کو نہ دیکھ سکۂ اثنا عرصہ وہ بس ایک غار ہی میں رہے۔ کہتے ہیں کہ شروع شروع کا انسان یعنی ابتدائی ترین انسان کہ جس کی فطرت بالكل بـ آلائش اور ہر طرح كے خارجى اثرات سے محفوظ تھى اپنى فطرت كے ذريع اس طرح كے فيطے پر پنچتا ہے ليعنى بيتو سادہ ترين مسائل ميں سے ہے۔ بيتو ہوگيا مسئلہ كاالگ يبلو۔

دوسرا پہلو یہ کہ کیا شروع شروع کا انسان اس کا نئات میں اس جیرت انگیزنظم کونہیں دیکھ یا تا تھا؟ کیا شروع شروع کا انسان درخت نہیں اگا تا تھا؟ جب وه و کھا تھا کہ ایک سادہ سا جج جب زمین میں بویا جاتا ہے تو وہ ایک درخت کی صورت اختیار کرلیتا ہے پھراس پراس قدر پھول سے اور پھل نکل آتے ہیں۔ کیا یہ بات اسے ورطہ حیرت میں نہ ڈال دیتی تھی؟ کیا وہ اپنے جسم کے نظام کو نہ دیکھتا تھا؟ کیا یہی نظم ونسق انسان کو حیران نہ کر دیتا تھا کہ ہم کہ سکیں کہ یہی امور انسان کے خدااور مذہب کی طرف رجحان کا سبب بن گئے؟ اب آپ جیا ہیں تو اسے غلط کہہ لیں۔ میں کہوں گا' کیا یہ چیزیں انسان میں اس فکر کے پیدا کرنے کے لئے کافی نتھیں؟ جب فکرانسانی کے لئے میرسب بنیادیں فراہم ہیں اور جب منطقی اور فکری دروازے کھلے ہیں تو پھر ہم کیسے ان سے آئکھیں پھیرلیں اور پھر کہیں کہ خوف انسانی فکر میں تصور خدا کی پیدائش کا سبب بنا ہے؟ (ہم کہ چکے ہیں کہ فکر انسانی کی بنیاد یہ ہے کہ وہ غور وفکر کرے جائے غلط ہو جیسے زمین کی حرکت اور سورج ساکن ہونا)۔ کیا جہالت اور واقعات کے اسباسب کو نہ پیجاننا سبب بن گیا ہے؟ كيا اس كى وجہ يہ ہوئى كہ اس نے مردوں كوخواب ميں ديكھا اور روحوں كى دوئی تک پہنچا؟ جب ایک سارا دروازہ کھلا ہے تو پھر یہ کیا جنون ہے اور یہ کیا سبب ہے کہ انسان الیمی چیزوں کا مثلاثی ہو؟ جبکہ اسے نہیں ہونا جائے جبکہ اس کے پاس فکری اور منطقی بنیاد موجود ہے۔ اولاً ابتدائی انسان کے لئے بھی اسی قدر کافی ہے کہ خدا کا تصور اسے حاصل ہو۔ ثانیاً تاریخ ثابد ہے کہ جس دور کو بیلوگ ماقبل تاریخ زمانہ کہتے ہیں' اس کے جس قدر تاریخی آ ثار موجود ہیں' ان سے بھی اس بات کا سراغ مل جاتا ہے کہ اس دور میں بھی بہت سے مفکر لوگ موجود تھے۔ اس بات کا سراغ مل جاتا ہے کہ اس دور میں بھی بہت سے مفکر لوگ موجود تھے۔ اب ہمارے بقول وہ پیغیر تھے اور ان کے بقول وہ فلسفی تھے کہ جو اس امر کے لئے کافی تھے کہ اس سلیلے میں انسان کی رہنمائی کرسکیں۔ کہا جاتا ہے کہ اس انسان کی رہنمائی کرسکیں۔ کہا جاتا ہے کہ اور اصول سے بخر تھا' لہذا اس جہالت و امور کی بنیادوں اور اصول سے بخر تھا' لہذا اس جہالت و لاملی کی وجہ سے اور اصول سے بخر تھا' لہذا اس جہالت و لاملی کی وجہ سے انسانی فکر بھٹک گئی ہے۔''

گویا ایک جہالت اور دوسرا دلالت پر فطری اعتقاد کیونکہ اگر علیت پر اعتقاد نہ ہوتو فقط جہالت (کسی عقیدہ کے اختیار کرنے کیلئے) کافی نہیں ہے۔ میں نے اسے پہلا قدم اور دوسرا قدم کا نام دیا ہے۔

پہلا قدم

یہ ہے کہ انسان کہتا ہے کہ یہ واقعہ بغیر کی علت وسبب کے نہیں ہوسکتا۔
انسانی ذہن یہاں تک کہ ایک تین یا جارسال کے بچے کا ذہن بھی جب کسی واقعہ
یا مسلم کا سامنا کرتا ہے تو سبب اور علت کو جاننے کا خواہش مند ہو جاتا ہے۔ مثلاً
ایک تین جارسال کا بچہ جب کہیں سے کوئی آ واز سنتا ہے اب آپ جا ہے اسے
ایک مفہوم سے دوسرے کی طرف ذہن کے سفر کا نام دیں یا پچھ اور بہر حال وہ

ادھر ادھر دیکھنے لگتا ہے۔ وہ اس کی علت اور سبب کو جانتا چاہتا ہے کینی اس کا ذہن اس بات کونہیں مانتا کہ آ واز خود بخو دیپیرا ہوگئ ہے کینی ابتدائی انسان ہمیشہ علت کا متلاثی رہاہے۔

#### دوسرا قدم

میں کہنا یہ چاہتا ہوں کہ دوسرا قدم ایک انتہائی ہمل و آسان قدم ہے۔
یہ کوئی الیا قدم نہیں ہے کہ بیسویں صدی آن پہنچ تب انسانی فکر اس تک رسائی
حاصل کرنے تب وہ کہتے کہ خودعلت کیسے وجود میں آئی ہے؟ اسے علت کی علت
کا مسلمہ کہتے ہیں اور پھر یہ مسلم پیش آئے کہ کیا ایک ایسی چیز ہے کہ جو ان تمام
چیزوں کی علت ہویا الیا کوئی وجود نہیں ہے؟ یہ سوال بہت جلد انسان کے ذہن
میں ابھر آتا ہے جب یہ سوال ابھرے وہی بات جوقر آن کہنا ہے لینی جو انسانی
فطرت میں ہے کہ

''جب انسان مربوبیت کے پہلوکود بھتا ہے کیعن تغیر و تبدل کا مشاہدہ کرتا ہے جب دیکھتا ہے کہ چیزیں تغیر اور تبدل کا شکار موتی ہیں اور اپنی خواہش کے بغیر آتی جاتی ہیں کو پھر وہ تغیر و تبدل کے عامل کی جبحو کرتا ہے۔''

"ثبات صرف تغیر کو ہے زمانے میں 'وہ دیکھتا ہے کہ تمام اشیاء تغیر و تبدل کے قانون کی پابند ہیں بعن محسوں کرتا ہے کہ ان سب کی سرشت میں بیا بات مائی ہوئی ہے بینی بیسب تغیر پذر چزیں ہیں کہ جن پر کوئی ایک طاقت یا

کی قدرتیں تھم فرما ہیں اور بیسب کسی اور کی تابع فرمان ہیں محکوم بھی ہیں اور مربوب۔اس کے ذہن میں اچا تک بیہ بات اجرتی ہے کہ کیا کوئی ایس طاقت و قدرت موجود ہے جو فقط حاکم ہو محکوم نہ ہو تغیر دینے والی ہو اور خود متغیر نہ ہو؟ ایسے سوال کا ذہن میں اجمرنا مکمل طور پر ایک طبیعی اور فطری امرے۔

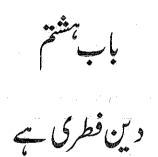
منطقی فکر سے بہاں میری به مرادنہیں ہے کہ نطقی فکر ہمیشہ درست ہوتی ہے مانہیں۔ یہ ایک الگ مسئلہ ہے اور یہ کہ منطق نے انسان کی رہنمائی کی ہؤیہ ایک دوسرا مسکلہ ہے۔منطق مجھی تو انسان کی رہنمائی کرتی ہے اگر چہ وہ رہنمائی غلط ہو کیکن بہرحال فکر ہے کہ جس نے انسان کی رہنمائی کی ہے لیعنی انسان کوخود اس کے اندر سے ہدایت ملی ہے کیفنی وہ اس کی قوت ادراک ہے کہ جس نے اسے یہاں تک پہنچایا ہے۔ قوت ادراک سے مادراء کوئی عامل نہیں ہے جبیا کہ سکے بھی عرض کیا ہے کہ زمین کے ساکن ہونے اور اس کے گروسورج کی گردش کا نظریدایک غلط نظریہ تھا، لیکن یہی انسان کے ادراک کی قوت تھی کہ جس کے باعث انبان کی ہرار سال تک اس علط نظریے برقائم رہا۔ اس سے ماوراء کوئی عامل ندتھا کہ جس کی بناء پر ہم رہ کہیں کہ چونکہ اب مہ غلط ثابت ہو گیا ہے کلہذا آئیں دیکھیں کہ کہیں اس کی علت کوئی خواب تو نہ تھا یا اس جیسی کوئی اور چیز؟ نہیں بلکہ انسان حس رکھتا ہے فکر کرتا ہے اپنی حس کی بنیادیر وہ سوچیا اور فکر کرتا ہے۔ آئکھ بظاہر دیکھتی تھی کہ زمین حرکت نہیں کرتی اور سورج متحرک تھا' کچھاویر کواٹھتا تھا اور پھر مزید اوپر کواٹھتا تھا' اسے دیکھا تو انسان نے خیال کیا کہ اس کی اس حس نے کوئی غلطی نہیں کی' لہذا اس مسلے کے اوراک اور فکر ہے مادراء کوئی

علت نہیں ہے۔

الہذاہم جو کہتے ہیں کہ ان ممائل کے لئے ہمیشہ منطق اور ادراک سے ماوراء کی علت کی جبتو آخر کیوں کی جاتی ہے؟ ہمیں اس صورت میں ادراک اور فکر کی قوت سے ماوراء کی علت کی کھوج میں نکانا چاہئے کہ جب دیکھیں کہ ہم ادراک اور فکر کے حوالے سے اس کی کوئی دلیل نہیں پیش کر سکتے' پھر ہم کہہ سکتے ہیں کہ چونکہ اس کی کوئی دلیل نہیں ہوسکتی' لہذا اس کا کوئی غیر ادراکی عامل موجود ہیں کہ چونکہ اس کی کوئی دلیل نہیں ہوسکتی' لہذا اس کا کوئی غیر ادراکی عامل موجود ہے' جسے بیلوگ جہل کہتے ہیں' وہ اس جہل سے مختلف ہے کہ جس کا آپ ذکر کرتے ہیں۔ مسئلہ بینہیں ہے کہ انسان کے فکر و استدلال کیا ہیں؟ لیکن وہ اپ استدلال میں غلطی کر بیٹھا۔ یہ وہی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی اپنے فلفے میں اور استدلال میں غلطی کر بیٹھا۔ یہ وہی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی اپنے فلفے میں اور استدلال میں غلطی کر بیٹھا۔ یہ وہی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی اپنے علم میں مرتکب ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک جہل سے مراد ایسا جہل ایک عالم اپنے علم میں مرتکب ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک جہل سے مراد ایسا جہل

مثال کے طور پرانسان نے ایک خواب دیکھا' خواب میں اس نے اپنی دوئی کومحسوں کیا۔ پھرسوچنے لگا کہ سب چیزیں روح رکھتی ہیں' مثلاً اگر بارش ہوئی تو فوراً اس نے اسے کسی چیز سے منسوب کر دیا اور پھراس کا نام خدار کھ دیا۔ یعنی لوگ حقیقی مادی اسباب وعلل سے لاعلمی کی بناء پر فوراً اسے ایک ماوراء طبیعت (فطرت یا مادیت) عامل سے منسوب کر دیتے ہیں۔

اییا ہی نہیں ہے کہ یہ لوگ اصول دلالت کو بالکل قبول نہ کرتے ہوں' بلکہ کسی حد تک قبول کرتے ہیں' یعنی ان کے بیانات میں بھی۔خاص طور پر اگسٹ کانٹ کے قول کے مطابق انسان نے شروع شروع میں علت دریافت کرنا جیا ہی' لیکن وہ بات کو پہیں پر چھوڑ دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قلرانسانی پہیں رک گئی اور تو ہات کے پیچھے چل پڑئ بعنی فلرانسانی نے اس سے ایک قدم آ گے نہ بڑھایا یا صرف اصول علیت کو قبول کر لیا اور پھراس سے آ گے نہ بڑھ سکی۔ گویا انسان اس سے آ گے نہ بڑھ سکی۔ گویا انسان اس سے آ گے نہ بڑھ سکی۔ گویا انسان اس سکلہ کوحل نہ کر سکی سے آ گے نہ سوچ سکا اور پہیں رک گیا اور چونکہ فکر انسانی اس مسکلہ کوحل نہ کر سکی لہذا انسان نے مفروضے بنا لئے اور صرف تو ہات کو اپنالیا' جو کسی بھی فکر ومنطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں' یعنی انسان نے کوئی منطقی غلطی نہیں کی' بلکہ تو ہم اور مفروضہ کا شکار ہو گیا۔ ہم کہتے ہیں کہ نہیں بلکہ آ غاز سے انجام تک بیانسان کی مفروضہ کا شکار ہو گیا۔ ہم کہتے ہیں کہ نہیں بلکہ آ غاز سے انجام تک بیانسان کی منطقی فکر تھی کہ جو تو اس کی بیغلی منطقی نوعیت کی ہے۔ (شہید مطہری کی موجودہ تقریر کے بھی کی ہوتو اس کی بیغلطی منطقی نوعیت کی ہے۔ (شہید مطہری کی موجودہ تقریر کے آخری چندمنٹ کا بیان ریکارڈ نہ ہوسکا' جو افسوس کا باعث ہے)



کہا جا سکتا ہے کہ آپ نے یہ چاہا ہے کہ یہ ظاہر کریں کہ یہ بیان دین کی مختلف تو جیہہ وتعبیر ہے (استادشہید کے خطاب سے قبل حسب معمول مذکورہ مقالے کے جائزے کا سلسلہ جاری رہا) ، جبکہ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ یہ تینوں مختلف تعبیرین ہیں ہیں بلکہ ہرایک نظریے اور مفروضے کے کی پہلو کا بیان ہے۔ انہوں نے درحقیقت اجتاعی عامل کی طرف توجہیں کی وہ نظریہ اور ان کی توجہ انفرادی عامل کی طرف رہی ہے۔ دوسر لفظوں میں انہوں نے نفسیاتی توجیہہ کی انفرادی عامل کی طرف رہی ہے۔ دوسر لفظوں میں انہوں نے نفسیاتی توجیہہ کی ہے نہ کہ معاشرتی یہ یہ لوگ کہتے ہیں کہ انسان کا انہی مذکورہ دلائل کی بناء پر یعنی اپنی جہالت یا کسی اور سب سے دین کی طرف میلان بیدا ہو گیا۔ ان کے حساب اپنی جہالت یا کسی اور سب سے دین کی طرف میلان بیدا ہو گیا۔ ان کے حساب سے اس زمانے میں کہ جس کا نام ان کے بقول طبقات اور مالکیت کا کوئی نام و شان نہ تھا ' پھر بھی دین موجود ہو سکتا ہے' کیونکہ ان کے اعتبار سے دین کا سرچشہ نشان نہ تھا ' پھر بھی دین موجود ہو سکتا ہے' کیونکہ ان کے اعتبار سے دین کا سرچشہ نشان نہ تھا ' پھر بھی دین موجود ہو سکتا ہے' کیونکہ ان کے اعتبار سے دین کا سرچشہ ایک شخص کا انفرادی اور نفسیاتی پہلو ہے۔

## مار کسزم اور بیدائش دین

مارکسزم کے نظریے کے مطابق یوں نہیں ہے بلکہ ان کے نزدیک حما قبول کرنا پڑے گا کہ دور اشتراک اولی میں دین ہرگر موجود نہ تھا۔ دین تو اس وقت بیدا ہوا کہ جب مالکیت پیدا ہوئی اور معاشرہ کوشنے والے اور لٹنے والے دو طبقوں میں تقسیم ہوا جب امیر اور غریب پیدا ہوئے۔ ان کے نظریے کا آیک فرق تو یہ ہے کہ جو ذکر ہوا کا اس نظریے کے مطابق دین حاکم طبقے نے وضع کیا۔ ان کے نظریے کے مطابق ہمیں قبول کرنا پڑے گا کہ شروع شروع میں دین کو گھڑنے

والے خود حکمران طقے کا حصہ تھے' لیکن گزشتہ نظریات میں طبقات کا کوئی ذکر نہ تھا' بلكه وه حاكم طبقے اورمحروم طبقے میں تمیز نہیں كرتے اور ان میں فرق روانہیں رکھتے تھے۔للذا اگر تاریخ میاب کرے کہ ایبانہیں ہے کینی اگر تاریخ کیے کہ سارے دین یا اکثر ادیان محکوم طبقات میں ظاہر ہوئے تو ان کا نظریہ لازی طور پر رد ہوجاتا ہے کیونکہ بدلوگ کہتے ہیں کہ دین کو حاکم طبقے نے بنایا ہے تا کہ آئییں حاصل مراعات محفوظ ره سكيس كهتر بين كهاس طبقه كو يجهر مراعات اور امتيازات حاصل تھے جبکہ دوسرے طبقے کے پاس محرومیاں تھیں۔ان امتیازات کی حفاظت کے لئے ان لوگوں کوروحانی اور داخلی عامل کی بھی ضرورت تھی اور وہ عامل لا زمی طور برمحکوم طقے میں ایمان اور اعتقاد کی صورت میں ہونا جائے۔ ناگزیر ہے کہ اس طریقے ہے حاکم طبقہ خود بےعقبیرہ ہو' کیونکہ خود ہی توانہوں نے بیدین گھڑا ہوتا ہے' لہٰذا وه مُحكوم طبقے كومعتقد بناتے ميں ٰلہذا مُحكوم طبقے ہى كو باايمان ٰ بااعتقاد ہونا جائے۔ اس اعتبار سے محکوم طبقے کے لئے دین کیا کردارادا کرتا ہے؟ اولاً ان کے لئے تسلی کا ذریعہ بنیا ہے' ان سے کہا جاتا ہے کہ جو کچھ بھی اس دنیا میں تم سے کھو جائے گا' دوسری دنیا میں یالو گئے غم نہ کھاؤ اور بیسب با تیں اس لئے ہیں تا کہ وہ انقلاب بریا نہ کریں' اس لحاظ سے وین کی تمام تر تعلیمات کوتسلی اورتشفی کے لئے ہونا جائے۔ قضاء وقدر کاعقیدہ اس کئے ہے کہ کہا جا سکتا ہے کہ قیام کا کیا فائدہ ہے؟ کیا تقدیرے جنگ کی جاسکتی ہے؟ اگرانہیں احساس ہو کہ ان سے بچھ کھو گیا ہے اورلٹ گیا ہے تو ان سے کہا جائے کہ عالم آخرت میں اس کا از الہ ہوجائے گا۔ للِّذا (ان کےمطابق) دین کی تمام تر تعلیمات ان کے دل گی تسکین اور

حملین کے لئے ہیں جبکہ اسلام جیسے ادیان میں موجود تعلیمات ایس بھی ہیں کہ جو الیی ہاتوں کے خلاف ہن کینی وہ تعلیمات ہیں کہ جو انقلاب کی دعوت دیتی ہیں۔ نہ فقط یہ کہ دین جا کم طقے سے ظاہر نہیں ہوا' بلکہ اس سے بالاتر حقیقت یہ ہے کہ حاکم طقے سے ظاہر ہوا ہویا دوسرے طقے سے محکوم اور محروم طقے کے مفاد میں انقلاب اور قیام کی دعوت دیتا ہے۔ یہ بات ان کے نظریے سے ہم آ ہنگ نہیں ہے کیونکہ ان کے حاب سے تو بات اس کے برخلاف نہیں ہوسکی ان تعلیمات کے اندر حاکم طقے کے مفادات کے برخلاف کچھنیں ہونا جاسئے۔مثلاً جن اجتماعی نظاموں کے تحت ہم زندگی گزار رہے ہیں' ان میں امکان ہے کہ اخیارات ٔ ریڈ ہو ٹیلی ویژن جنسے ذرائع ابلاغ سے انسان ایک لفظ بھی ایساس سکے جوعوام كو حكمران طبقے كے خلاف تحريك كرنے والا ہو؟ نہيں عكمران طبقہ جو كچھ كہتا ہے وہ اپنی وکالت میں کہتا ہے اور ممکن نہیں ہے کہ اس کے برخلاف ہو' للہذا اگر دین کو حاکم طبقه گھڑے تو اس کی تعلیمات میں قضاء وقدر جیسے مایوں کن اور عالم آخرت کے وعدوں کی صورت میں تملی وتشفی دینے والے نظریات ہونے چاہئیں۔ اس کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ ہم فرض کریں کہ دیندار طبقہ جاہل بھی ہوٴ کیونکہ اگروہ حامل نہ ہوتو ایس تعلیمات کوقبول نہیں کرے گا۔

اس حوالے سے دیکھیں تو پھر ہم یہ اعتراض نہیں کر سکتے کہ انہوں نے
اس مسکے میں مختلف طرح کے نظریات پیش کئے ہیں ' یعنی یہ کہنا کہ دین حاتم طبقہ
کا ساختہ و پرداختہ ہے اور ان کا یہ کہنا کہ اس کے لئے عوام کی جہالت سے
استفادہ کیا گیا ہے یہ دونوں باتیں ایک دوسرے کے منافی نہیں ہیں۔ ایک نظریہ

یہ کہتا ہے کہ عوام چونکہ جاہل تھے انہوں نے اپنے لئے دین کو اختر اع کر لیا اور یہ کہتا ہے کہ عوام چونکہ جاہل تھے انہوں نے اپنے لئے دین کو احتر اع کر لیا اور یہ اختر اع کیا (ایک نظریے کو جوموجود تو نہیں 'ہوسکتا ہے' کوئی کہے کہ محروم طبقے نے اپنی تسلی کے لئے خود سے دین کو گھڑ لیا ہو' مارکسسٹوں نے تسلی کو عامل قرار دیا ہے' لیکن کہتے ہیں کہ حاکم طبقے نے ان کے لئے تسلی کا سامان وضع کیا ہے )۔

## مار کسزم کے نظریے کا تنقیدی جائزہ

اس نظریے کے کرور پہلوؤں میں سے ایک تاریخ ادیان سے مربوط ہے کیے تاریخ ادیان اس امرکی نشاندہی کرتی ہے کہ جب سے انسان اس زمین پر ہے ان قدیم ترین ایام سے بعنی اس زمانے میں بھی کہ جسے بیلوگ اولین دور اشتراک کہتے ہیں پر پر شش کے آثار موجود ہیں۔ بلکہ ماکس موار کا نظریہ تو مشہور نظریے کے اس لحاظ سے بھی برظان ہے کہ وہ لوگ کہتے ہیں کہ پرستش کا سلسلہ نظریے کے اس لحاظ سے بھی برظان ہے کہ وہ لوگ کہتے ہیں کہ پرستش کا سلسلہ عالم طبیعت کی اشیاء ہتوں اور ارباب انواع کی عبادت سے شروع ہوا اور پھر خدائے واحد تک پہنچا ، جبکہ ماکس موار کہتا ہے کہ قدیم ایام کی آگائی نے ثابت کیا ہے اور وہ ثابت بھی کرتا ہے کہ قدیم ترین ایام سے خدائے واحد کی پرستش موجود ہے۔

المنزا ای نظریے کے مطابق اولاً دور اشتراک اولی میں ممکن نہیں ہے کہ دین موجود ہو (جبکہ یہ بات تاریخ سے ہم آ ہنگ نہیں ہے)۔ ٹانیا یہ ادوار کہ جو طبقاتی میں مثلاً دور جا گیرداری میں ہمیں یہ لازماً ماننا پڑے گا کہ تمام اویان کو

لانے والے اور ان کے اولین پیروکار حاکم طقے سے تعلق رکھتے ہیں ادر یہ بات بھی ادیان کی مسلم تاریخ سے قطعی مطابقت نہیں رکھتی' یہود اور بنی اسرائیل کی تاریخ ہے اس اعتبار سے ہم آ ہنگ نہیں ہے کیونکہ اولاً مولی اگر چہ خونی اورنسلی اعتبار ہے محروم اور لیسے ہوئے طبقے سے تعلق رکھتے تھے' لیکن طبقاتی کحاظ سے ان کا تعلق استعاری طقے سے تھا' کیونکہ وہ فرعون کے سٹے کی حیثیت رکھتے تھے۔ وہ فرعون کے گھر میں بہت ناز ونعت میں لیے تھے انہیں درجہاول کے شنرادے کی حیثیت حاصل تھی' کیونکہ اس کی کوئی اولا دنہ تھی اور یہ ان کے بیٹے کی طرح تھے۔ جبکہ موسیٰ نے فرعون کے گھر میں فرعون ہی کے ماتھوں یہے ہوئے طبقے کی حمایت میں قیام کیا۔ اس بات کی کوئی اشتراکی توجیہ نہیں کی جاسکتی یا ہم اس کی اساس قوی ٔ نسلی اورخونی قرار دیں' جبکہ پیجھی بہرحال مارکسزم سے مطابقت نہیں رکھتی' چونکه په لوگ تاریخ کا اصل محرک طبقات کوسمجھتے ہیں' نیہ کہ ڈون کو۔ دوسر لے لفظوں میں یا تو ہم اسے موی "کانسلی تعصب قرار دیں کہ جب وہ بڑنے ہوئے اور انہوں نے یہ سمجھا کہان کا اور فرعون کا خون مختلف ہے اور جو اس کے ہمنسل ہیں' ان کی حالت اليي ہے اور وليي ہے البذاخوني تعصب نے انہيں قيام پر ابھارا كہ جو بہرحال مارکسزم ہے ہم آ ہنگ نہیں ہے اور اگر بیرنہ ہیں تو پھر جو کچھ بھی گہیں ان کی طرز زندگی ہے مطابقت نہیں رکھتا۔

ٹانیا فرعون کے گھر میں واقعاً موسی نے بنی اسرائیل کی جمایت میں قیام کیا' چنانچہ سے قیام محروم طبقے کی طرف سے تھا۔ میہ فرعونیوں کا قیام خدھا' بلکہ فرعونیوں کے خلاف قیام تھا' بیتی بنی اسرائیل کا قیام تھا اور میہ بات سوفیصد ان کی

باتوں کے خلاف ہے کیونکہ وہ تو کہتے ہیں کہ دین حاکم طبقے کا گھڑا ہوا ہے۔ ان کے نظر یے کے مطابق تو یہ کہنا چاہئے کہ یہودیوں کا دین فرعونی مشینری نے گھڑا تھا' تا کہ بنی اسرائیل میں اطاعت وتسلیم کا احساس ابھارا جائے' جبکہ دین یہودتو اس لئے آیا کہ بنی اسرائیل کوقیام پر ابھارے۔

# قرآن حکیم کے بقول

و تلک نعمة تمنها على أن عبدت بنى اسوائيل (شعراء ٢٢) مير بني اسرائيل كي غلامي براعتراض سے:

ياً قوم ادخلوا الأرض المقدسة التي كتب الله لكم (مايده الرض المقدسة التي كتب الله لكم المقدسة التي كتب الله لكم

''اے میری قوم! اس مقدس زمین میں داخل ہو جاؤ کہ جو اللہ نے تہارے لئے مقرر کی ہے۔''

سے سب تحریک ہے ۔ ڈرونہیں ۔ استقامت اختیار کروں صبر

كرو الله پرتوكل كرو الله بيكرے گا اور وہ كرے گا۔

اسلام بھی ایباہی دین ہے:

و نويد ان نمن على الذين استفعفوا في الارض و نجعلهم آئمة و نجعلهم الوارثين (القم) 6)

'' ہمارا ارادہ ہے کہ ہم ان لوگوں پر احسان کریں کہ جنہیں زمین میں کمرور بنا دیا گیا ہے اور انہیں پیشوا قرار دیں اور انہیں ہم وارث بنا کیں۔'' بینجھی فر مایا:

وعد الله الذين امنوا منكم وعملو الصلحت ليستخلفنهم في الارض

"تم میں سے جولوگ ایمان لائے ہیں اور نیک اعمال کرتے ہیں ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ انہیں زمین میں ضرور جانشین بنائے گا یہ نوید ہے ایسے لوگوں کے لئے کہ جن سے دوسروں نے رمین کی خلافت لے لی ہے۔ نوید اس امرکی ہے کہ ہم تہیں زمین کی خلافت دیں گے زمین کو تمہاری میراث قرار دیں گے۔ '

ان الأرض لله يورثها من يشاء (نقص ٥)

''زمین اللہ کی ہے اس کی مرضی جسے وہ اس کا وارث

بنائے۔''

نيز فرمايا:

و لقد كتبنا في الذبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عبادي الصالحون (انباء:١٠٥)

''اور البتہ زبور میں ہم نے ذکر کے بعد بیاکھا کہ زمین کا وارث ہم اپنے صالح بندوں کو بنا کیں گے۔''

طرحسين نے آيک ولچسپ كتاب لكھى ہے جس كانام "الوعدالحق"

جناب احمد آرام نے اس کا ترجمہ کیا ہے بنام "وعدہ راست" اس کتاب "الوعد الحق" کاعنوان یہی آیت ہے:

وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض

اس کتاب میں غلاموں مستقعضوں محروموں اور زیردستوں سے تعلق رکھنے والے بیں (۲۰) منتخب افراد کا ذکر کیا گیا ہے جنہیں اس قرآنی وعدہ نے حیات نو عطا کی مثلاً عمار یاس الاوزرغفاری اور عبداللہ بن مسعود۔ یہ بہت اچھی اور قابل مطالعہ کتابوں میں سے ہے بچوں اور جوانوں کو اس کے مطالعے کی نصیحت کی جانی چاہئے۔ تاریخ اسلام اصلاً الی ہی تاریخ ہے عبداللہ بن مسعود آتے ہیں اور ابوجہل سے لڑتے ہیں اپنے آقاوں سے لڑتے ہیں کچنی سے غلاموں کا انقلاب ہے بنیادی طور پر بیدامراس نظر سے سے مطابقت نہیں رکھتا۔

لا يحب الله الجهر بالسوء من القول الا من ظلم (ناهم)

نیز ریه بھی کہ

والشعراء يتبعهم الغاوون الم تر انهم في كل واد يهيمون وانهم يقولون مالا يفعلون. الاالذين آمنوا و عملوا الصالحات وانتصروا من بعد ما ظلموا (شعر ٢٢٧-٢٢٢)

''اور یہ جوشعراء ہوتے ہیں' ان کی پیروی گمراہ لوگ کرتے ہیں۔ کیا تو نے نہیں دیکھا کہ یہ ہر وادی میں پھررہے ہوتے ہیں اور یہ جو پچھ کہتے ہیں وہ کرتے نہیں' مگر وہ لوگ کہ جو ایمان لائے اور عمل صالح بجالاتے ہیں۔''

یعنی شعر بھواور اس طرح کے پراپیگنڈا کے موقع پر اسلام اجازت دیتا ہے (کہ مظلوم فریاد کرے) یا اس طرح غیبت کوحرام فرار دیتا ہے گر ایسے مواقع پر السے المورکوئی ایک دونہیں ہیں 'یہ تعلیمات اس منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔ گویا مار کسزم کا بینظریہ ایک ایس بات ہے کہ جولکھائی گئی ہے اور ان کے نزویک اسے قبول کرنا جائے 'اگر چھ بیکسی حقیقت پر منطبق نہیں ہوتی۔ اسے قبول کرنا جائے 'اگر چھ بیکسی حقیقت پر منطبق نہیں ہوتی۔

### کیا دہن جہالت کی پیداوار ہے؟

اس سے بڑھ کر ان لوگوں کی منطق ہے کہ جو دین کو صرف لوگوں کی جہالت کا نتیجہ سمجھتے ہیں اور اسے ایک نفساتی مسئلے کے حوالے سے لیتے ہیں۔ مقالہ لکھنے والے نے بھی بیاعتراض کیا ہے وہ کہنا ہے کہ اگر ایسا ہے تو پھر لوگ جو اس قدرعالم ہو گئے ہیں' دین کوخود بخو دختم ہو جانا چاہئے۔

آپ موازنہ کریں ہر غیر دینی عقیدہ کہ جو گزشتہ دور میں لوگوں کی جہالت کے نتیج میں تھا صرف علم کے آنے سے ظلمت جہالت کے نتیج میں تھا صرف علم کے آنے سے طلمت حصت جاتی ہے خود بخود نابود ہو گیا ہے۔ اس نظریے کے مطابق علم کی ترقی کے ساتھ دین کو بالکل ناپید ہو جانا جاسے 'یعنی علاء میں دینداری کا وجود نہیں ہونا

چاہئے جبکہ خود رُسل کے بقول ہم دیکھتے ہیں کہ جہلاء کے طبقے میں لادین بھی ہیں اور دین جھی۔ (یہی ہیں اور دین جھی۔ (یہی ہیں اور دین جھی۔ (یہی ہمارے ہاں بھی ہے جنہیں جھڑ ہے کرنے کے سوا کچھ بمحھنہیں آتا کیا ان کے درمیان دیندار زیادہ ہیں یا بے دین؟ ان میں دیندار بھی ہیں اور لادین بھی )۔

شاید ہرزمانے میں علائے میں عالم ترین شخص دیندار ہوتا ہے بہاں تک کہ خود ہمارے زمانے میں بھی بہی عالم ہے۔ ان کی منطق کے مطابق تو اصلاً محال ہے کہ آئن شائن دین و مذہب پراعتقاد رکھتا ہو یا مائس پلا تک یا ولیم جیمز یا برگسن یا ڈارون اور ان جیسے اول درج میں شار ہونے والے دانشور دین پر اعتقاد رکھتے ہوں۔ ڈارونزم میں بہزاد لکھتا ہے کہ اگر چرکلیسانے ڈارون کی شدید تکفیر کی اس کے باوجود آ خرعمر تک خدائے بگانہ پراس کا ایمان واعتقاد باقی رہا۔ جبکہ یہی ڈارون مارکیوں کے ہاتھ میں آج آگ بہت بڑا ہتھیار ہے خود شارون کو اس کے علم نے لا مدہب نہیں کیا۔ ایک بہت بڑا ہتھیار ہے خود موت کا وقت آیا تو ڈارون نے کتاب مقدس اپنے سینے سے چیٹا رکھی تھی اور اسے موت کا وقت آیا تو ڈارون نے کتاب مقدس اپنے سینے سے چیٹا رکھی تھی اور اسے موت کا وقت آیا تو ڈارون نے کتاب مقدس اپنے سینے سے چیٹا رکھی تھی اور اسے مطابقت نہیں رکھتا۔

علاوہ ازیں مارکسسٹوں کے نظریے کے مطابق آپ طبقاتی تفاوت کوختم کر دیں تو دین خود بخو دختم ہو جائے گا' یعنی ضرورت نہیں ہے کہ آپ دین کے خلاف جنگ کریں۔ ان کی منطق میہ ہے کہ طبقاتی امتیازات کوختم کر دین' سوشلسٹ معاشرہ تشکیل دین' دین کا وجود خود بخو دختم ہو جائے گا۔ جبکہ اس کا غلط ہونا خود سوشلسٹ ممالک میں آشکار ہو چکا ہے' خود سوشلسٹ ممالک اس کے

خلاف بہترین دلیل ہیں۔ یہ جولوگ ابھی تک سوویت یونین میں دین کے خلاف اس قدر برا پیکنڈا کرتے ہیں مس لئے ہے؟ طبقاتی انتیازات نہیں ہیں کیکن پھر بھی گاہے بگاہے کہتے رہتے ہیں کہ جوانوں میں دین رسوخ پیدا کررہاہے اس کے خلاف کچھ کریں جب علت ختم ہوگئ ہے تو معلول کو بھی ختم ہو جانا جاہئے۔ آب تو کہتے ہیں کہ پیدائش دین کی وجه طبقاتی امتیازات ہیں' اب جبکہ آپ کا معاشرہ طبقاتی نہیں ہے کھر دین کی طرف میلان کیوں پیدا ہوتا ہے؟ للہذا ضرور اس کی بنیاد کچھاور ہونا جا ہے یا دوسرے ممالک میں مثلاً اسلامی ممالک میں ممثلاً یوں فرض کرنا جاہئے کہ جونبی کوئی اسلامی ملک سوشلسٹ ہو جائے سب مسجدوں کے دروازے خود بخود بند ہو جانے جائیں۔ جبکہ ہم دیکھتے رہے ہیں کہ نہ خود اسلامی ممرا لک کواس کی فکر ہے اور نہ ہمیں ان کے بازے میں اندیشہ ہے۔ مختلف ممالک سوشلسٹ ہورہے ہیں اوران میں ایسا کوئی خطرہ نہیں ہے اگر پچھ لامذہب سوشلسٹ ممالک میں موجود ہیں تو طبقاتی ممالک میں زیادہ ہیں۔ اب طبقاتی ممالک میں دیکھیں کہ کیا دین و ند بہب کے خلاف جنگ زیادہ تر حاکم طبقہ کررہا ہے یا محکوم طبقہ؟ (ظاہر ہے کہ حاکم طبقہ زیادہ وین کے خلاف نبرد آ زما ہے جبکہ مارکسزم کے مطابق ندہب تو حاکم طبقے کا ساختہ ویرداختہ ہے کہذا اسے تو اس کے خلاف برسر پیکارنہیں ہونا جاہئے)۔ بیاجماعی حقائق ہیں کہ جن کا جمیں سامنا ہے ان لوگوں کی منطق سے ان کی کس طرح سے توجیبہ ہوسکتی ہے؟ کہے ان کی توجیههمکن ہے؟

#### ویل و ایورنٹ کی رائے

ویل ڈیورنٹ اگرچہ خود ایک لامذہب شخص ہے اپنی کتاب ''درسہانی تاریخ'' میں ایک بات کہتا ہے کہ جو واضح طور پر ناراضکی وغصہ کی وجہ سے ہے۔ وہ دین کے بارے میں کی جانے والی توجیہات نقل کرتا ہے اور کہتا ہے کہ درست نہیں ہیں اور آخر کار کہتا ہے:

''دین کی سو (۱۰۰) جانیں ہیں اے آپ جتنا بھی ماریں گئے کھر زندہ ہو جائے گا اور یہ ایک حقیقت ہے۔ یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ اس کی سو جانیں ہیں؟ اتنا ہی کہہ دیں اور راحت یا گیں کہ اس میں جان ہے یہ کیوں کہتے ہیں کہ سو جانیں ہیں؟ انسانی فطرت کوتل نہیں کیا جاسکتا۔''

وہ کہتا ہے کہ

'' مختلف جگہوں پر دین کے خلاف اتنی جنگ کی گئی ہے کہ وہ سیجھنے گئے کہ اب انہوں نے اسے بالکل جڑ سے اکھاڑ بچینکا ہے' اسے بالکل جڑ سے اکھاڑ بچینکا ہے' اب مکن نہیں ہے کہ دوسری نسل میں باقی رہے۔''

کہتاہے کہ

''اسے جتنا بھی مارا گیا' یہ پھر سے زندہ ہو گیا۔'' سامعین میں ہے کی نے اس موقع پر کہا: ''جب تک تیری جان نہ نکل جائے۔'' واقعاً ایما ہی ہے بہاں تک کہ تیری جان نکل جائے حتی کہ بہی مقالہ لکھنے والا کہ جو ایک مادہ پرست (Materialist) شخص ہے اس موقع پرخوب کہتا ہے۔ جب اس طبقاتی نظریے کا ذکر کرتا ہے تو کہتا ہے:

"اس نظریے کے مطابق تو پیداواری اور ترقی پند طبقے مثلاً مزدور طبقہ ان کا مدہب سے کوئی تعلق نہیں (یعنی ذاتا ان کا مدہب سے کوئی تعلق نہیں کوئی سروکار نہیں) مذہب سے کوئی تعلق نہیں اس سے انہیں کوئی سروکار نہیں) چونکہ ان کا تفکر ان کی زندگی کے نقاضوں کے نتیج میں ترقی پیند اور سائنسی ہے۔ استعاری اور غیر پیداواری طبقات کے بیند اور سائنسی ہے۔ استعاری اور غیر پیداواری طبقات کے بیند اور سائنسی ہے۔ استعاری اور غیر پیداواری طبقات کے مضاوات کی حفاظت کے لئے مذہب کی ضرورت ہے۔ '

ال کے بعد مقالہ نگار جواب دیتا ہے:

'نینظریہ بھی حقیقت سے بالکل مطابقت نہیں رکھا' مشاہدات اور اعداد وشاراس کے خلاف ثابت کرتے ہیں۔ کسان شاید معاشرے کا پیداواری ترین طبقہ ہے اور اس کے باوجود فرہبی ترین بھی ہے۔ روشن فکرول کے برعکس کہ جوعموماً غیر پیداوار ہوتے ہیں' لیکن تمام طبقوں کی نسبت فرہب سے ان کا تعلق کم ہوتا ہے (لہذا یہ بات روشن فکر طبقہ وغیرہ سے مربوط نہیں)' برسرکار مزدوروں کی نسبت ہے کاروں کی فرموں میں وابستگی کم تر ظاہر ہوتی ہے۔ صنعتی ممالک کے مزدوروں میں وابستگی کم تر ظاہر ہوتی ہے۔ صنعتی ممالک کے مزدوروں میں

ندہب کی طرف موجود صدی میں رجان گزشتہ صدی سے زیادہ ہے اور آخری دہائیوں میں گزشتہ دہائیوں کی نسبت زیادہ ہے۔''

سب سے اہم بات یہ ہے کہ چین اور عوامی جمہوریاؤں میں مذہب نہ صرف یہ کہ ختم نہیں ہوا کیکہ اس کا نفوذ اور اثر ورسوخ روز افزوں ہے جبکہ ان کا دعویٰ یہ ہے کہ ان کے ہاں طبقاتی تقسیم ختم ہو چکی ہے ان کے سب لوگ پیداواری ہیں۔ ان کی توجیہ اور استدلال کیا ہے؟ اس کی حیثیت ایک شکست خوردہ نظر یے کے علاوہ کچھ نہیں کیکن یہ لوگ ان باتوں کو اس پیرائے میں دہراتے رہتے ہیں۔ یہ انہوں نے کچھ خوبصورت عبارتیں بنالیس ہیں اور اب ان کو دہراتے رہتے ہیں۔ بہلے انہوں نے کچھ خوبصورت عبارتیں بنالیس ہیں اور اب ان کو دہراتے رہتے ہیں۔ بیسے دوسرے لفظوں میں انہی باتوں کا بردی دلنشین عبارتوں میں تحرار کرتے رہتے ہیں۔ دوسرے لفظوں میں انہی باتوں کا بردی دلنشین عبارتوں میں تحرار کرتے رہتے ہیں۔ کوئی اس پرسوچانہیں کہ کیا یہ باتیں درست بھی ہیں یانہیں؟

ماکس موار کا بیا خاص نظریہ کہ توحید کا عقیدہ مشرک سے پہلے موجود تھا'
ایک ایسا نظریہ ہے کہ جوموجود تو ہے' لیکن اس کے ماننے والے زیادہ نہیں ہیں۔
اکثریت کا خیال یہی ہے کہ شرک کا عقیدہ توحید سے پہلے تھا' البتہ دین اسلام کی منطق کی رو سے توحید کا عقیدہ شرک سے پہلے تھا' یعنی شرک ایک منحرف شدہ توحید ہے۔ ان کا نظریہ یہ ہے کہ شرک کا وجود توحید سے قبل تھا' لیکن تاریخ حیات تک بھی ہے' انسان کی موجود گی کا پیتہ دیتی ہے۔ دوسر سے نقطوں میں جہاں تھی انسان کا کوئی نام ونشان ملتا ہے' وہاں عبادت کے آثار موجود ہیں' اشتراک اولی کا مسلم علامتوں ہی کے حوالے سے ان لوگوں نے اخذ کیا ہے۔ شروع ہی سے مسلم علامتوں ہی کے حوالے سے ان لوگوں نے اخذ کیا ہے۔ شروع ہی سے مسلم علامتوں ہی کے حوالے سے ان لوگوں نے اخذ کیا ہے۔ شروع ہی سے

عبادت کی موجودگی کا نظریہ میں دوسروں کے نقطہ نظر کونقل کرنے کے طور پر بیان نہیں کرتا 'بلکہ ایک دینی و مذہبی نظریے کے طور پر ذکر کرتا ہوں۔ جہاں جہاں پر بھی انسانی زندگی کا کوئی نشان ہے جاہے وہ اشتراکی صورت میں ہو چاہے غیر اشتراکی اور اختصاصی صورت میں عبادت کے آثار ہیں۔ ابھی تک کسی الیم انسانی زندگی کا کوئی سراغ نہیں ملا جس میں عبادت کا وجود نہ ہو (اس موقع پر سامعین میں سے کسی نے سوال کیا)۔

بعض کا کہنا ہے کہ آگ سے پہلے کے زمانے میں عبادت کا کوئی نشان نہیں ماتا؟ جواب میں شہید مطہری نے فرمایا اس بات کو میں ان خصوصیات کے ساتھ نہیں جانتا ہوں کہ یہ بات عمومی نظریے کے برخلاف ہے تاہم آپ کا بد کہنا بھی اشتراک اولی کے مسلے سے میل نہیں کھا تا۔ آپ کہتے ہیں کہ جب آگ کا انکشاف ہوا عبادت بھی ظہور پذیر ہوئی' جبکہ ہم نے جس بنیادیر مارکسسٹوں کے نظریے کو رد کیا ہے وہ یہ ہے کہ ان نظریے کے مطابق اشتراک اولی کے دور (البته اشتراک اولی کے دور سے پہلے بھی کچھ دور تھے کہنا جاہئے کہ قبیلوں کی صورت میں ساجی زندگی کے دور تھے وہی کھیتی باڑی کے دور سے پہلے کہ جو شکار وغیرہ کا دور ہے) میں اور کھیتی باڑی کے دور سے پہلے کہ جس میں ان کے نظریے کے مطابق مالکیت وجود میں آئی' امکان نہیں کہ پرستش موجود ہو۔ اب آپ کا بیہ کہنا کہ آگ سے پہلے کے دور میں عبادت کا کوئی نشان نہیں ماتا' اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا' علاوہ ازیں'' کوئی نشان نہ ملنا'' اس کے نہ ہونے پر دلالت نہیں كرتار بابهم

دین کے نقطہ آغاز کے بارے میں ڈور کہیم کے نظریے کا جائزہ چھٹا نظریہ کہ جو دین اور مذہب کی پیدائش کے سرچشمہ کے بارے میں مْدُكُوره مثال میں بیان كيا گيا ہے اس كاعنوان ہے ' بازگشت به ازخود برگا نگی'۔ اس عنوان کے تحت فرانس کے ایک مشہور ماہر عمرانیات ڈور کہیم کا ذکر کیا گیا ہے۔ پیدائش مذہب کے بارے میں اس وقت ڈورکہیم کا نظریہ دنیا کے مشہور ترین نظریات میں سے ہے۔ میرا خیال بہ ہے کہ مذکورہ مقالہ کے مصنف نے اسے بیان کرنے میں اینے کچھ خاص نظریات بھی اس میں مخلوط کر دیے ہیں' یعنی یہ ہے کہ ہم ڈورکہیم (Mr. Emile Dur Kheim) کے نظریہ کو ایک طرح کی''ہازگشت بہ از خود برگانگی'' قرار دین شاید اس مقالے کے مصنف کی اپنی مخصوص اصطلاح ہے میں نے کسی اور جگہ بداصطلاح نہیں دیکھی۔ جہاں تک مجھے ڈور کہیم کے نظریات کاعلم ہے وہ' اصالت اجماعی'' (Socialism) کا قائل' یعنی معاشرے کے لئے اصالت کا قائل ہے اور درحقیقت فرد کے لئے اصالت کا قائل نہیں (Individualism)۔ اس معنی میں اس کا نظریہ یہ ہے کہ معاشرہ افراد کی''ترکیب حقیق" کا نام ہے نہ کہ ترکیب اعتباری کا۔

#### مركب اعتبارى اورمركب حقيقي

(فزکس اور کیمسٹری کے طلبہ کے لئے آئیز (Mixture) اور مرکب اعتباری اور (Compound) کی اصطلاحوں میں جوفرق ہے وہی فرق مرکب اعتباری اور مرکب حقیقی کے مفہوم میں اپنے مقام پر پایا جاتا ہے )۔

ایک لحاظ سے مرکب کی دوشمیس ہیں اعتباری اور حقیقی۔ مرکب اعتباری

یعنی چیزوں کا ایسا مجموعہ کہ جن کے درمیان ایک طرح کی وابسگی موجود ہوتی ہے البتہ بغیراس کے کہ کوئی شے اپنی انفرادیت کھودے اور اپنے تئیں کل میں حل کر دے۔ مثلاً ہم کسی ایک جگہ پر موجود رختوں کے مجموعہ کو باغ کہ جن ایک درخت کو باغ نہیں کہتے ان سب کو ملا کر باغ کہتے ہیں لیکن باغ کا ہر جز اپنی مستقل حیثیت رکھتا ہے یہ درخت بھی اپنی انفرادیت رکھتا ہے اور دوسرا درخت مستقل حیثیت رکھتا ہے یہ درخت بھی اپنی انفرادیت رکھتا ہے اور دوسرا درخت ہوتا تو بھی یہی درخت ہوتا اور اگر یہاں تہا ہوتا تو بھی یہی ہوتا اور اگر باغ میں ہونے سے اس میں کوئی تبدیلی بھی آئی ہے تو بھی بالکل سطی ہے گہری نہیں ہے۔ مثلاً اس باغ میں خوبانی کے ایک درخت کی بھی بالکل سطی ہے گہری نہیں ہے۔ مثلاً اس باغ میں خوبانی کے ایک درخت کی بھی یہ بالکل سطی ہے دوسرے درختوں کی بھی ہے۔ ایسے مجموعہ اور مرکب کو ہم مرکب اعتباری کہتے ہیں۔

ایکن مرکب حقیقی میں ہر چیز کی انفرادیت کل میں شامل ہو جاتی ہے کینی اس میں کی چیز کی سابقہ حالت باقی نہیں رہتی ہر چیز اس میں اپنی ماہیت کھو دیتی ہے اور نئی ماہیت اختیار کر لیتی ہے وہی ماہیت کہ جوکل کی ماہیت ہوتی ہے جیسے "Chemical & Physical" (کیمیائی اور طبیعی مرکبات (Nature) میں موجود ہر مرکب اس طرح کا ہوتا ہے۔ مثلًا پانی کو اگر ہم مرکب کہتے ہیں تو وہ دو مختلف عناصر ہوتا ہے۔ مثلًا پانی کو اگر ہم مرکب کہتے ہیں تو وہ دو مختلف عناصر (Elements) کے باہمی ملاپ سے تعمیر شدہ صورت ہے اور اس میں ان دونوں کی ماہیت تبدیل ہو چکی ہے کیعنی نہ آب آسیجن پائی میں آسیجن کی

صورت میں موجود ہے اور نہ وہ اپنی خاصیت رکھتی ہے اس طرح اب ہائیڈروجن بھی ہائیڈروجن کی صورت میں موجود نہیں ہے۔ ان دونوں نے آپس میں مل کر ایک مرکب کی حیثیت اختیار کر لی ہے اور ایک تیسری ماہیت اختیار کر لی ہے اور محققت میں ایک نئی ماہیت وجود میں آگئی ہے کہ جو پانی کی ماہیت ہے۔ ہاں پانی کا پھر سے تجزید کر کے اسے انہی ابتدائی عناصر میں تبدیل کیا جا سکتا ہے کین یا بات کی کا کہت ہے کہ جو بات کی کا جو بات کی کا بیست ہے اور کی کا بیت ہے کہ جو بات کی کا جو بات کی ہے۔

## انسانی معاشرے کی ترکیب کی نوعیت

اب ہم انسانی معاشر ہے کی ترکیب کا جائزہ لیتے ہیں کیا بیتر کیب حقیق ہے یا عقباری؟ اس میں شک نہیں کہ اگر ہمار ہے نزد یک معیار انسانی بدن اورجسم ہوتو انسانی معاشرہ ایک مرکب اعتباری ہے اس لحاظ سے اس میں اور کسی باغ کے درختوں میں کوئی فرق نہیں۔ یہ فرد جن خصوصیات کے ساتھ پیدا ہوا تھا 'آج بھی انہی خصوصیات کے ساتھ بیدا ہوا تھا 'آج بھی انہی خصوصیات کے ساتھ موجود ہے وہ فرد بھی بالکل اسی طرح ہے اور یوں ہی سارے افراد ہیں۔ اگر کوئی شخص جیسے ہی اپنی ماں کے پیٹ سے پیدا ہو ہم اس سارے افراد ہیں۔ اگر کوئی شخص جیسے ہی اپنی ماں کے پیٹ سے پیدا ہو ہم اس کسی عاریس لے جا کر اس کی پرورش کریں بیالوجیکل (Biological) اعتبار سے بیاں اس کی نشو وٹما آبی ہی ہوتی 'یہیں ہے کہ ہرگز و وہاں بھی بیالوجیکل اعتبار سے اس کی نشو وٹما آبی ہی ہوتی 'یہیں ہے کہ ہرگز کسی حوالے سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا ۔ ہماری مراد ہے کہ ماہیت کے لحاظ کوئی فرق نہیں پڑے گا اپین کوئی اور بدن ہو جائے کوئی فرق نہیں پڑے گا ای ایسی ایسی کوئی فرق نہیں پڑے گا کھیں ایسی کوئی فرق نہیں ہوئی ایسی ایسی کی اس کا بدن کوئی اور بدن ہو جائے

گا۔لیکن خیوانات کے برخلاف انسان کا ایک روحانی پہلو بھی ہے حیوان کی خصوصیت اس کے بدن سے مربوط ہے اس کی نفساتی حیثیت بھی تقریباً اس کے بدن کی خصوصیت کی طرح ہے کیعنی وہ ان دوسروں کے زیراٹر نہیں ہوتا۔نفسیاتی لحاظ سے اس کی جبلت میں جو چیز یائی جاتی ہے وہ دوسرے حیوانوں میں ہو یا نہ ہو' اس ہے اس حیوان کو کوئی فرق نہیں پڑتا' جبکہ انسان کا ایک معاشرتی پہلو بھی ہوتا ہے یا اگر ہم اپنی زبان میں کہیں تو انسان ایک روحانی پہلو کا بھی حامل ہے اور مدوہ پہلو ہے جواس کی شخصیت سے مربوط ہے' نہ کہ فرد سے۔ ابیا کس طرح سے ہے؟ پچھلے زمانے کے فلفی بھی ہد بات شلیم کرتے ہیں کہ حیوانات کے جو آمادہ اورمستعد جبلت کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں انسان ان کے برخلاف مکمل اورتمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتا ہے۔ ہم نے جہال فقرات کے بارے میں گفتگو کی ہے وہاں اس بات کا ذکر کیا ہے۔ وہ لوگ جوانسان کے لئے فطرت کے قائل نہیں ہیں' ان کے قول کے مطابق روح انسان اس کی پیدائش کے وقت ا یک کورے کاغذ کی سی ہوتی ہے' یعنی اس پر کوئی نقش نہیں ہوتا' اس پر جو کچھکھیں وہی ثبت ہو جائے گا' جبکہ اس کے برعکس حیوانات کی کیفیت ایک لکھے لکھائے صفحے کی می ہوتی ہے۔ اگر ہم فطرت کے بھی قائل ہوں تو اس کے معنی یہ ہیں کہ ان صلاحیتوں کا سلسلہ کہ جومکمل طور پر اور بالقوۃ انسان میں موجود ہے وہ کسی پھل یا اس کے درخت کے نیچ کی استعداد کی مانند ہے۔ جو لوگ فطرت سے انکاری ہیں ان کے مطابق پیدائش کے وقت انسان ایک خالی صفحہ کی مانند ہے کہ جس پر جو بھی لکھا جائے وی نقش اجرآئے گا'اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پرآپ قرآن

کی کوئی آیت لکھ دیں یا کوئی گالی لکھ دیں۔ جولوگ فطرت کے قائل ہیں' ان کے مطابق انسان ایک نیج کی طرح ہے اور جب وہ نیج ہوتا ہے تو عملاً وہ درخت نہیں ے پانہیں ہے شاخ نہیں ہے پھل نہیں ہے لیکن بیسب کچھ ننے کی صلاحت اں کی ذات میں موجود ہے۔ اگر ہم اسے جلا کر خاکسٹر کر دیں تو گویا ہم نے اس کی صلاحیتوں کو مملی صورت اختیار نہیں کرنے دی۔ لہذا بات اتنی ہے کہ انسان ایک مکمل اور تمامتر صلاحیتوں اور توانائیوں سے بھر پور موجود ہے جسے معاشرہ سرگرمی بخشا ہے کیغنی معاشرہ ہے کہ جو انسان کو روحانی شخصیت عطا کرتا ہے۔ انسان معاشرے سے زبان سیکھتا ہے' اس سے آ داپ' رسوم' افکار اور عقائد حاصل کرتا ہے۔ یہ معاشرہ ہے کہ جو اس کے ظرف روحانی کو پر کرتا ہے اور اس کی شخصیت کی تغییر کرتا ہے اس طرح وہ بھی اپنی باری پر دوسروں پر اثر انداز ہوتا ہے۔ وہ فقط ایک مستقل اور اثریذیر وجود نہیں ہے بلکہ تا ثیر بخش ہے اور فعال بھی ے کینی ایک ہاتھ سے لیتا ہے اور دوسرے ہاتھ سے دیتا ہے۔ ایک فرد کے لحاظ سے متعلم وطالب علم اور دوسرے کے اعتبار سے معلم واستاد ہے بلکہ جب وہ معلم ہوتا ہے تو اس وقت وہ استاد بھی ہوتا ہے اور شاگر دبھی سکھا بھی رہا ہوتا ہے اور سکھے بھی رہا ہوتا ہے۔ بیخص اپنی فکر سے اپنی روحانی خصوصیتوں سے (اور جو پچھ اس نے سیکھا ہوتا ہے) یا اپنی تخلیقی مہارت ہے اسے سکھا تا ہے اور اس سے سیکھتا ہے کیٹی انسان ایک دوسرے پراٹر انداز ہوتے ہیں۔معاشرے کے افرادنفسیاتی ' روحانی اور ثقافتی لحاظ سے یانی کوتشکیل دینے والے عناصر کی مانند ہیں کیعنی ایک دوسرے پر اثر انداز ہوتے ہیں' بالکل اسی طرح جیسے آئسیجن اور ہائیڈروجن ایک

دوسرے سے ل کرایک نئی ترکیب اختیار کر لیتی ہیں ایک دوسرے پر اثر انداز ہوتی
ہیں۔ افراد کے ایک مجموعے کے باہم میل ملاپ سے ایک دوسرے پر اثر انداز
ہونے سے ایک مرکب حقیقی وجود میں آتا ہے کہ جے قوم یا ملت کہتے ہیں البذا
ثقافتی اعتبار سے انسان کے دوخود (Self) ہیں ایک انفرادی اور دوسرا اجماعی۔
پانی میں ہائیڈرجن اور آکسیجن بھی ایک خاص حد تک ایک دوسرے سے امتیاز
رکھتی ہیں ایک دوسری حد کے لحاظ سے اور ایک سطح پر دونوں پانی ہیں اور پانی
ہونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' پیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں نے آپی میں وحدت '' یکنائی'' پیدا کر لی ہے اگر وہ اپنی
مونے میں انہوں کرتیں تو ہرکوئی اپنے آپ میں سیمسوس کرتی کہ میں پانی
ہوں۔ پانی کو جو آکسیجن اور ہائیڈروجن کی مشترک ''میں'' ہے اس اعتبار سے ہر
فرد میں دور''میں'' موجود ہیں ایک انفرادی اور دوسری اجماعی یا''نیا ہی'۔

# دین کی پیدائش کا سرچشمه ڈور کہیم کی نظر میں

ایک اصول ڈورکہیم کی باتوں میں موجود ہے۔ اگر چہ جس انداز سے
میں نے بات بیان کی ہے ان حضرات کی کتابوں میں اس طرز پرنہیں ہے۔ ہم
نے اپنی مشرقی اصطلاحات کے قالب میں بیان کی ہے کیکن بات بہی ہے اور
ڈورکہیم کے کلام سے مجموعی طور پر جو بات کھلی ہے وہ یہی ہے کہ اس کا انحصار اس
بات پر ہے کیکن ڈورکہیم ان لوگوں میں سے ہے کہ جنہوں نے پچھاور مسائل کی
روسے اس نظریے کا اظہار کیا ہے۔ بات دراصل یہ ہے کہ اس نے اور اس سے
کہ جنہوں نے جو گزشتہ ابتدائی قبائل کا مطالعہ کیا وہ قبائل کہ جو بالکل ابتدائی

تھے ویسے ہی قبائل کہ جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کدان جیسے قبائل ہمارے زمانے میں اٹھارہویں صدی تک موجود رہے ہیں اور شاید اب بھی موجود ہوں' یعنی انہوں نے برغم خود جو ابتدائی انسانوں کے ادبیان کا مطالعہ کیا۔ اس کے مطابق آب ان کی کتابوں میں دیکھئے کہ وہ لکھتے ہیں اور اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ انسان کے ابتدائی ترین حالات میں بھی ایک طرح کی عبادت موجود رہی ہے۔ مظاہر طبیعت (Nature) کی پرستش البتہ انہیں ایک طرح کا تقدس دینے کے ساتھ مثلاً کہتے ہیں کہ بعض غاروں میں ایسے آثار مثلاً ایسے پھر ہیں اور سجدہ گاہوں اور سبیحوں کی مانند چیزیں جن سے ظاہر ہوتا ہے کدابتدائی انسان ان کے لئے ایک طرح کے نقدس کا قائل رہا ہے انہیں چومتا تھا اور ان کے لئے غیر معمولی احترام کا قائل تھا۔ اس سلسلے میں کہ کیا کوئی دوطرح کا ندہب تھایا ایک ہی طرح کا؟ اس میں اختلاف ہے بعض کہتے ہیں کہ ایک ہی چیز ہے اور بعض کہتے ہیں کہ دو چزیں ہیں۔ ایک اور بات جوانہوں نے ابتدائی اقوام کے بارے میں کہی ہے وہ" توتم" (Totem) اور توتم برستی (Totemism) ہے۔ ان کا نظریہ ہے کہ گزشتہ ابتدائی اقوام اور بعض ہمارے زمانے کے نزدیک کی اقوام بھی ایک طرح کے حیوان کی بوجا کرتی رہی ہیں کیونکہ ان کا ایک اعتقاد میرتھا کہ وہ خود اور پر حیوان ایک ہی نسل سے میں۔ حیوان سے انسان کے وجود میں آنے کا عقیدہ کہ جس کی سائنسی صورت ڈاروزم (Darwanism) ہے گی غیر سائنسی صورت پہلی قوموں میں رہی ہے۔ مثلاً کسی قوم نے سمجھا کہ وہ گائے کی اولادیا نسل ہے لہذا ان کا نظریہ یہ ہے کہ گائے برتی کا سرچشمہ اور ہندوستان میں گائے

کا تقتن ای وجہ سے ہے کہ بہت قدیم ہندی اقوام کا توتم گائے ہے البتہ اس میں بعدازاں تبدیلی پیدا ہوئی اور وہ افکار ختم ہو گئے کیان گائے کا تقتن باقی ہے یا اس طرح بعض نے فلال پرندہ کو اپنا توتم سمجھا (توتم ازم (Totemism) بعض قدیم قبائل اپنی نسل کی بنیاد کسی نہ کسی حیوان یا درخت سے منسوب کرتے بعض قدیم قبائل اپنی نسل کی بنیاد کسی نہ کسی حیوان یا درخت کی پوجا سے اور جس حیوان سے اپنے آپ کومنسوب سمجھتے تھے اس حیوان یا درخت کی پوجا کرتے جس سے اپنے آپ کومنسوب کرتے مثال کے طور پر ہندوؤں میں گاؤ پرسی کی رسم) یا اس طرح بعض نے فلال پرندے کو اپنا تو تم سمجھا۔

یہ فلال حیوان کی نسل سے ہیں اوٹی ہے کہ ہم فلال حیوان کی نسل سے ہیں اس حیوان کی نسل سے ہیں اس حیوان کے نقدس اور غیر معمولی کی ہو وہ اس حیوان کی نیوجا شروع کر دیتے ہیں اس حیوان کو قوم و قبیلہ کا محافظ سمجھنے لگتے ہیں اور ایسے ہی عقائد اپنا لیتے ہیں؟

اس امر کے استدلال میں کہتے ہیں کہ ڈورکہم کا نظریہ تھا کہ یہ وہی انسانوں کی روح اجماعی کا ظہور ہے۔ اس اعتبار سے کہ چونکہ واقعاً ہر انسان اپنے اندر دو ''میں'' محسوس کرتا ہے ایک ''میں'' اس جہت سے کہ میں زید بن عمر و ہول' یہ وہ ''میں'' ہوتا ہے۔ یہ میرا یہ وہ ''میں'' ہوتا ہے۔ یہ میرا ملل ہے کہ جس کے مقابلے میں دوسرے فردگا ''میں'' ہوتا ہے۔ یہ میرا مال ہے نہ کہ تیرا' اور دوسری ''میں'' کہ جو اجماعی ہے (مثلاً ہم کہ جو ایرانی ہیں' مال ہے نہ کہ تیرا' اور دوسری ''میں'' کہ جو اجماعی ہے (مثلاً ہم کہ جو ایرانی ہیں' جواس حیوان کی پوجا کرتے رہے ہیں' درحقیقت اجماع کو پوجتے رہے ہیں۔ ان کو اس حیوان کی پوجا کرتے رہے ہیں' درحقیقت اجماع کو پوجتے رہے ہیں۔ ان کا بیعقیدہ ہوجاتا ہے کہ اس قبیلے کے سب لوگ اس کی اولاد ہیں' بعد میں اگر اس

کی پرستش کرتے تھے تو یہ فقط اس اعتبار سے نہ تھا کہ ہمارا نسب اس تک پہنچتا ہے ، بلکہ اس لئے بھی کہ وہ اس معاشرے کا مظہر ہے 'یوں در حقیقت وہ اپنے ہی اجتماع ، ''ساج'' کی پرستش بڑمل پیرا تھے۔

اب وہ شکل کہ جو بلند تر ہے اور زیادہ جدید (Modern) ہے جس میں ڈور کہیم کی باتوں ہی کی تقلید کی گئی ہے کہ بور مقالہ نگار نے بیان کی ہے۔اس نے خود برستی وغیرہ کی بات نہیں کی اس نے وہی پہلا حصہ بیان کیا ہے کہ جو میں عرض کر چکا ہوں۔ وہ کہتا ہے کہ ایک طرح کی'' خود برگا نگی ہے والیسی'' ہے (خود برگانگی لینی اپنی ذات کو اجنبی سمجھنا)' انسان میں درحقیقت دو''خوذ'' موجود ہیں' ایک انفرادی''خود'' اور دوسرا اجتماعی''خود''۔انسان اینے بہت سارے کام اجتماعی''خود'' اور''میں'' کے لحاظ سے کرتا ہے'مثال کے طور پر انسان کسی جگیہ ایثار کرتا ہے آپ ایثار کا بیمنی کرتے ہیں کہ یہ غیر کوایے پر ترجیح دیے سے عبارت ہے پھر آب اس سلسلے میں دلائل پیش کرتے اور تجوبید کرتے ہیں کدانسان كوفطرتاً اينے لئے كام كرنا جائے۔ انسان كے اندر كيا احساس ہے كه دُوسرے كو اینے آپ برمقدم کرنے لگتا ہے؟ بیتو ایک ایبا کام ہے کہ جومنطقی محسول نہیں ہوتا' لیکن بہرحال انسان ایبا کرتا ہے اور ایبا کرنے کواپنی ذات کے لئے کئے جانے والے کام سے برتر بھی سمجھتا ہے اور اسے ایک مقدل کام خیال کرتا ہے۔ كتاب كريرآب كي غلط فني عداب اياركو بحظ بين كريد دوس کواینے برتر جی ویے سے عبارت سے بلکہ ایثار کرنے والاخود ہی کوخود برمقدم کر رہا ہوتا ہے چونکہ اس کے دو منحود' میں ایک اجتماعی اور دوسراالفرادی۔اب یہال

دوسرے خود نے ظہور کیا ہے للندا خود ہی نے خود کے لئے کام کیا ہے کیکن انفرادی خود کے لئے نہیں 'بلکہ اجماعی خود کیلئے۔ جنانچہ اخلاق کی بھی اس صورت میں توجیہہ ہوجاتی ہے قومیت اور قوم پرئتی کا احساس اور قوم وملت کے لئے ایثار اور معاشرے کے لئے قربانی کی بھی توجیہہ کی جاستی ہے۔ اس سے مراد دوسرے کے لئے کچھ کرنانہیں خود کے لئے کام کرنا ہے کہ جواجماعی خود ہے۔مضمون نگار نے بہ گفتگو''ازخود گرشتگی''،''ایثاریا جال شاری'' کے عنوان کی ہے۔ میرا خیال میہ ہے کہ برتعبیر خود این ہے ( دوست احباب سے خواہش ہے کہ وہ خود وفت نکالیں اور متعلقه كتب مين جهال بهي مفصل تربهو ذوركهيم كانظرية تلاش كرين اوراس مسئلے یر بھی تحقیق ہوتو اچھا ہے' اس جگہ سے تقریر کا کچھ حصہ ریکارڈ نہیں ہو سکا)' اپنی اجماعی خود گنوا بیٹا ہے' اے''غیر'' سمجھنے لگتا ہے اور اینے آپ سے اسے جدا کر لیتا ہے۔ اینے آپ میں دو' خود' محسوں کرتا ہے انفرادی خود کہ جس میں 'میں'' ہے ' دونفس'' ہے ' ' خود'' ہے انفرادیت ہے اور ایک''میں'' اور ہے کہ جس میں اجتماع ہے معاشرہ ہے۔ پھر یوں وہ کام بھی دوطرح کا کرتا ہے وہ کام کہ جو اجماعی "عین 'انجام دیتا ہے (اور وہ کام کہ جوانفرادی "میں" انجام دیتا ہے) 'رفتہ رفته ال اجماعي "مين" كو بحول جاتا ہے۔ بلاتشبيه كها جاسكتا ہے كہ جيسے اللہ ك بارے میں قرآن میں تعبیرات آئی ہیں کہ انسان در حقیقت اللہ کوفراموش کر دیتا ہے اور نینجاً وہ خود کو بھی بھلا دیتا ہے چرخوبیوں کے ایک سلسلے پر اس کی نظر پراتی ہے خیال کرتا ہے کہ خودتو انفرادی خود ہی میں منحصر ہے۔ بعدازاں جو کام اجماعی معیل " کے ساتھ انجام دیتا ہے ان کے لئے موضوع تلاش کرتا ہے اب اس موضوع کواپی ذات سے باہر فرض کر لیتا ہے اسے" ماوراء طبیعت '۔ ایک معکوی جہت سے این بہت ی باتیں ایک عرفانی صورت اختیار کر لیتی ہیں۔ مہت سے ایسی بہت ی باتیں ایک عرفانی صورت اختیار کر لیتی ہیں۔ سالہا دل طلب جام جم از ما می کرد آنچہ خود واشت زبیگانہ تمنا می کرد

> (دل جام جم کا برسوں تقاضا کئے رہا) خود پاس تھا جو اس کی تمنا کئے رہا)

یہ بھی کہنا ہے کہ جناب! یہ وہی آپ کی خود ہے وہی آپ کی اجماعی خود ہے ہاں البتہ آپ اسے کھو بیٹھتے ہیں اس لئے اب اسے اسے غیر میں اور ایچ آپ سے باہر تلاش کر رہے ہیں اور یہ ہے ''از خود اسے ایک فراموش کر دینا یا جملا دینا) یعنی انسان ایچ آپ کو فراموش کر دینا یا جملا دینا) یعنی انسان ایچ آپ کو فراموش کر دینا یا جملا دینا) یعنی انسان ایچ آپ کو فراموش کر دینا یا جملا دینا) یعنی انسان ایچ آپ کو فراموش کر دینا یا جملا دینا) یعنی انسان ایچ آپ کو فراموش کر دینا یا جملا دینا) یعنی انسان ایچ آپ کو فراموش کر دینا یا جملا دینا) یعنی انسان ایپ آپ کو فراموش کر دینا یا جملا ہے اور دہ غیر (ماوراء الطبیعہ ہے)۔

اب ان صاحب نے جو مختلف اقوال و آراء نقل کی ہیں جب اس نظریے کونقل کرتے ہیں تو زیادہ ردنہیں کرتے صرف اتنا کہتے ہیں کہ البتہ یہ نظریہ بھی شکوک و شبہات اور اعتراضات سے خالی نہیں ہے لہذا ڈورکہیم کے پیروکاروں کا پیروکاروں کا پیروکاروں کا میں شدہ نظریہ غلطیوں سے پاک ہے )۔ تقریباً یہ وہ رائے ہے کہ جو خود ان صاحب نے انتخاب کی ہواراس سے انہوں نے نتیجہ بھی اخذ کیا ہے اور وہ نتیجہ سے کہ اس نظریہ کی بنیاد پر کہا جا سکتا ہے کہ دین کی پیدائش کا سب جہالت سے کہ اس نظریہ کی بنیاد پر کہا جا سکتا ہے کہ دین کی پیدائش کا سب جہالت سے دین ختم ہو جا تا ہے

کیونکہ علت کے خاتے سے معلول کا خاتمہ ہو جاتا ہے حالانکہ عملاً ایپانہیں ہے لہٰذا ثابت ہو گیا کہ بینظریہ باطل ہے۔ وہ نظریہ کہ جو کہتا ہے کہ ' دین کی پیدائش کا سب طبیعی قوتوں کا خوف ہے'، اس کے مطابق جس دین طبیعی قوتوں ہے انسان كا خوف ختم هو جائے وین كو بھی ختم ہو جانا جائے ليكن ہم ديکھتے ہیں كہ عملاً الیانہیں ہے اور دین ختم نہیں ہوتا' غربت' امارت اور طبقاتی اختلاف کی بھی یہی صورت ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ جہاں بھی طبقات ختم ہو گئے ہیں اور مساوات قائم ہوگئی ہے ٔ وہاں بھی وین ختم نہیں ہوتا' ایسے ممالک میں بھی پیدمعر کہ اب بھی موجود ہے جبکہ ان ممالک میں جہاں نام نہاد مساوات قائم ہوگئی ہے پھر بھی وہ پریشان ہیں کہ دین کے خلاف پیکار کیسے کی جائے؟ پھر بھی آپ دیکھ رہے ہیں کہ روز بروز جوانوں کا دین کی طرف رجھان اور زیادہ ہوتا جا رہا ہے یہاں تک خود روسیوں کے بقول روں میں بھی۔لیکن اگر اس نظریے کومنتخب کریں تو ایسانہیں ہے رہایک ایسا اصول ہے جو ہمیشہ انسان کے ساتھ ہے۔ مذہب کی بنیادیہی ہے اور ای دلیل کی بناء پر بیدانسانی معاشرے ہے ختم نہیں ہوگا' لہذا بیدوہ واحد نظریہ ہے کہ جو مذہب کے لئے کئی ماورائی والٰہی بنیاد کا قائل نہیں اور اس کے باوجود اس امر کا اعتراف کرتا ہے کہ مذہب ختم ہونے والی چیز نہیں ایس بات کی حاتی ہے اور رہمی ایک بے بنیاد بات ہے۔

ڈور کہیم کے نظریے کا تقیدی جائزہ

اس حقیقت میں کوئی شک نہیں کہ معاشرہ ایک حقیقی اکائی ہے نہ کہ

اعتباری۔ "تفسیر المیزان" میں بھی اور مختلف جگہوں پر اس امر پر گفتگو کی گئی ہے کہ معاشرہ ایک وحدت رکھتا ہے اور اپنی ایک مخصوص انداز زندگی کا حامل ہے اور چونکہ اس کی اپنی ایک وحدت اور مخصوص حیات ہے لہذا اس کی ایک موت بھی ہے۔ اس میں قوت ہوتی ہے ضعف ہوتا ہے ایک مشترک انجام ہوتا ہے وغیرہ ایک کتا بچہ کہ جو حال ہی میں میں میں نے "قیام وانقلاب مہدی علیه السلام از ویدگاہ اللہ کتا بچہ کہ جو حال ہی میں میں میں نے "قیام وانقلاب مہدی علیه السلام از ویدگاہ سے شائع کیا ہے کہ اس مسئلے کی طرف مختلف مقامات پر اشارہ کیا ہے۔ شائع کیا ہے میں فلسفہ تاریخ کا نظریہ ) کے نام تفسیل اس لئے نہیں دی چوٹا سا کتا بچہ ہے وہاں بھی میں نے حاشیے میں تفسیر المیز ان کی طرف رجوع کرنے کو کہا ہے۔ قرآن میں اس طرح کی تعبیرات ہیں:

لكل امة احل اذا جاء اجلهم فلا يستاحرون ساعة ولا يستقدمون (يلن ٢٩)

''ہر امت کے لئے موت کا ایک وقت مقرر ہے' جب وہ وقت آ جاتا ہے تو ایک گھڑی بھی در نہیں کر سکتے اور نہ جلدی کر سکتے ہیں۔'' کر سکتے ہیں۔''

قرآن بنیادی طور پر اپنے کسی تھم کا پوری قوم پر اطلاق کرتا ہے مثلاً بعض اقوام فلاں رائے پر تھیں اور ایسی تھیں اور ہم نے انہیں ہلاک کر دیا ، قرآئی مکت نگاہ سے مختلف اقوام کا اپنے اپنے لحاظ سے کوئی نہ کوئی انجام ہوتا ہے بیعنی سب کا انجام ایک جیسا ''مشترک'' نہیں ہوتا' للہٰذا اگر کسی قوم کے ورمیاں کوئی

نیک گروہ موجود ہو تو وہ اپنی قوم پر اثر انداز نہیں ہو سکتی اور اس مسئلہ کو اگر معکوس انداز میں لیں اس کا بھی مصداق ایسا ہی ہوگا۔ اب چونکہ قوم اور ملت ایک ہی بھی جاتی ہے تو اس امرکی تائید ہوتی ہے کہ معاشرہ یا ساج ایک حقیقی نہ کہ اعتباری اکائی ہے۔

مذکورہ نظریے کے بارے میں جو کچھاپ تک بیان کیا گیا، مکمل طور پر درست ہے کیکن معاشرے کی ساخت وترکیب کی کیا نوعیت ہے؟ ہم نے اس موضوع يرجو بحث كي تقي أس سے بينتيجه اخذ كيا تھا كدانساني معاشرے كي ساخت وتر کیب تیسری نوعیت کی ہے میعنی نہ تو اس کی اعتباری تر کیب ہے کیونکہ واقعاً وہ ایک حقیقی ترکیب ہے اور نہ ہی اس کی کیمیائی یاطبیعی ترکیب ہے کیونکہ ان دونوں تركيبول ميں اكائيوں كاتشخص كسي صورت ميل متقل نہيں ہوتا اور بيام رناممكنات میں ہے جبکہ معاشرے میں افراد کے تشخص کا باقی رہنا' اس حد تک ناممکن نہیں ہے جبکہ ڈور کہیم اور وہ لوگ جو اس حد تک اجتماعی اصالت (بعنی معاشرے کو بنیاد سمجھتا نہ کہ فرد کو) کے نظریے کے قائل ہیں کے مطابق ایک صورت میں فرد کا معاشرے میں کوئی اینا ذاتی تشخص باقی نہیں رہتا' یعنی کہ جب معاشرے کا کوئی فرد کسی بات کومسوس کرتا ہے یا بیفرد کوئی ارادہ کرتا ہے درحقیقت اس کا معاشرہ محسوں کرتا ہے اور ارادہ کرتا ہے۔ اس طرح سے فرد کی معاشرے میں کوئی مستقل حيثيت كا حامل نهيں ہوتا' جبكہ حقیقت میں معاشرہ اپنے مقام پر ایک حقیقی تر كیب ہونے کے ساتھ ساتھ فرد بھی اپنے استقلال اور شخص کو اپنے معاشرے میں ایک معین حد تک محفوظ رکھتا ہے لہذا فرداینے معاشرے پر اثر انداز ہوسکتا ہے اور اسے تبدیل کرسکتا ہے (جبکہ ان کے نظریے کے مطابق فرد جو معاشرے میں ایک مجبور محض ہوتا ہے ناممکن تمام معاشرے کو تبدیل کرسکے)۔ کیمیائی یا طبیعی ترکیب میں کوئی ناممکن الوجود حصہ تمام ترکیب کو کمل طور پر بدل سکے لیکن فرد معاشرے کے دھارے کا رخ بدل سکتا ہے اور معاشرے کے بہاؤ کے تخالف سمت میں بھی حرکت کرسکتا ہے اور معاشرے کے بہاؤ میں تیزی بھی لاسکتا ہے اور ستی بھی اور ایک بہاؤ کوروک بھی سکتا ہے اور نیتجاً تاریخ کے دھارے کو بھی بدل سکتا ہے اور نیتجاً تاریخ کے دھارے کو بھی بدل سکتا ہے اور یہ بہاؤ کوروک بھی سکتا ہے اور اختیارات کا حامل ہے اور معاشرے کے جبر یہ وہ کے مقابلے میں اپنی اس کی آزادی اور اختیارات کا حامل ہے اور معاشرے کے جبر کے مقابلے میں اپنی اس کی آزادی اور استقلال ایک حد تک محفوظ ہوتا ہے۔

## انسانی ''انا''،''خودی''،''میں'' کے کئی مدارج ہیں

یہ بات واضح رہے کہ اس شخص کے کہنے کے مطابق کہ انسان اپنے اندر دو ''انا 'کیں' رکھتا ہے' درست نہیں ہے' یعنی ایک انفرادی اور ایک سابی ''انا'' انسان کی انفرادی انا معاشر ہے کے مطابق تشکیل پاتی ہے' اس کی پرورش ہوتی ہے اور قالب میں ڈھلتی ہے' لیکن ساتھ اس کا استقلال 'آزادی اور ذاتی تشخص کی حد تک محفوظ رہتا ہے' لیکن انسان حقیقی طور پر دو''اناؤں'' کا حامل نشخص کی حد تک محفوظ رہتا ہے' لیکن انسان حقیقی طور پر دو''اناؤں'' کا حامل نہیں ہوسکتا ہے' یعنی جب وہ جانگاری اور جانفشانی کرتا ہے' وہ کوئی اور ہے اور جب اپنا ذاتی کام کرتا ہے تو کوئی اور ''انا'' ہوتی ہے' یعنی میہ کہ اس میں دو جب اپنا ذاتی کام کرتا ہے تو کوئی اور ''انا'' ہوتی ہے' یعنی میہ کہ اس میں دو مرورتیں پوری کر رہے ہوتے ہیں' مثلاً برائی کرتے ہیں' قلم کرتے ہیں' اپنی ذاتی مرورتیں پوری کر رہے ہوتے ہیں' مثلاً برائی کرتے ہیں' ظلم کرتے ہیں' اپنی

ذات کو دوسرے پرمقدم کرتے ہیں۔ بیسب باتیں وہ''انا''کرتی ہے جو ہمارے اندرموجود ہے اور جب ہم معاشرے کی خدمت میں مصروف ہوتے ہیں جانثاری کرتے ہیں احسان کرتے ہیں اچھے کام کرتے ہیں عبادت کرتے ہیں تو بیسب کام ایک اور''انا''جو ہمارے اندرموجود ہے'کرتی ہے۔

یہ کیسی باتیں ہیں! ان مسائل کہ ان لوگوں نے لیبارٹریوں میں قابت نہیں کیا ہے ئیم مسائل استدلائی ہیں۔انسان جب کوئی برائی کرتا ہے تو تھوڑی دیر بعد جب وہ کوئی اچھا اور نیگی کا کام انجام دیتا ہے در حقیقت بید دونوں کام آیک ہی انسان انجام دیتا ہے کیفئی یہ دونوں فعل آیک ہی انسان سے سرز دہوتے ہیں نہ کہ دواشخاص کے۔ایک ہی چیز کے لاہذا یہ ایک ہی شخص کے مختلف درجے ہیں نہ کہ دواشخاص کے۔ایک ہی چیز کے کئی درجات ہوتے ہیں مثال کے طور پر ایک درخت میں تنا ہوتا ہے اور اس کی کئی شاخیں اور کی جانب اور دائیں بائیں پھیلی ہوئی ہوتی ہوتی ہیں کیکن درحقیقت مجموی طور پر ایک ہی چیز ہوئی ہوتی ہیں کیکن درحقیقت مجموی طور پر ایک ہی چیز ہے بھینا آیک ہی کے مختلف درجات اور دو چیز وں کے درجات میں فرق ہے۔ نیجنا ہی جیز وں کے درجات میں فرق ہے۔ نیجنا ہی چیز درجات ہیں خراب ایک ہی چیز درجات میں فرق ہے۔ نیجنا ہی جیز درجات ہیں نہ کہ کئی چیز وں کے۔

#### قرآن كانظربير

یہ وہ مقام ہے جہاں انسان کو قرآنی منطق کی گہرائی سمجھ آتی ہے۔ قرآن حکیم ان تمام تر مسائل کو اٹھائے تعبیر کہتا ہے: "نفس امارہ"، "نفس لو امه"، "نفس مطمئنہ" فلفی اس کو وحدت کثرت میں کثرت وحدت میں سے تعبیر کرتے ہیں۔اس بات کا کوئی وجودنہیں کہ انسان متعدد''انا وُل'' کا حامل ہو کیعنی ایک کام نفس اماره سے سرز د ہوتا ہواور دوسرا کام نفس لوامہ انجام دیتی ہواور تیسرا کام نفس مطمئنه حقیقت بنہیں بلکہ انسان جب اپنی عقل کے خلاف چلتا ہے یا اس کی حکم عدولی کررہا ہوتا ہے تو ایسے موقع پر وہ انتہائی چھوٹے کام انجام دیتا ہے۔ ایسے موقع پر وہ نفس امارہ کے زیر فرمان ہوتا ہے کہی نفس امارہ جب بلند تر ورجے بر ہوتی ہے تو اس کی بصارت تیز ہو جاتی ہے اور زیادہ ہوشمند ہو جاتی ہے یہاں پر وہ نفس لوامہ بن جاتی ہے' یعنی وہ خود ہی خود کو ملامت وسر زنش کرنے لگتی ہے۔اس امرے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اگران کے دوالگ الگ وجود ہوتے تو ملامت یا سرزنش بے معنی ہو جاتی ہے۔ اس نفس نے برے فعل کا ارتکاب کیا' بعد میں اینے آپ کوزبرعتاب قرار دیا (انسان جب بھی کسی موضوع پر گفتگو کرتا ہے تو یہ بات اس پرواضح موجاتی ہے کہ آخر کار قر آن اس کاحل پیش کر دیتا ہے)۔

اس طرح سے بینس ایک وقت میں منصف انصاف طلب اور ملزم بن جاتا ہے اور اپنے ہی خلاف فیصلے سنا دیتا ہے نفس کا محاسبہ اسے ہی کہتے ہیں:

لا اقسم بيوم القيامة ولا اقسم بالنفس اللو امة (تامة '۲۱)

''میں روز قیامت کی شم کھاتا ہوں اور ملامت کرنے والے نفس کی شم کھاتا ہوں۔''

یہ آیت روز قیامت کے باب میں آتی ہے جس روز اللہ تعالیٰ لوگوں کا

حساب کرے گا۔ اللہ نے انسان کو روح اور ضمیر کا ایک ورجہ عطا کیا ہے جس کے ذریعے انسان کا دنیا میں ہی حساب ہوتا رہتا ہے:

یا ایتها النفس المطمئنة ارجعی الی ربک (فر ۲۸٬۲۷) در اینها النفس المطمئند! این پروردگاری طرف لوث جار"

ان تمام دلائل سے واضح ہوتا ہے جس انسان کا ایک ہی وجود ہے اور ایک ہی وجود ہے اور ایک ہی ذات ہے بیتمام درجات ومراحل طے کرتا ہے۔ ''نفس امارہ'' وہی''نفس لوامہ'' ہے اور ''نفس مطمئنہ'' ہے لیکن ان سب کے مدارج مثل توجہ آگاہی '' تذکر''، ''یاددہانی''، ''صفای باطن''، جابوں کا نہ ہوتا اور ایمان ویقین کا زیادہ ہوتا شامل ہے۔

خلاصه

ڈورکہیم کا نظریہ جو ایک معاشرہ شنائ یا ''معاشرتی آگائی'' کا نظریہ ہونے کے مدی ہے۔ یہ بات درست نہیں ہے' ایک نفسیات شنائ کا بھی نظریہ ہونے کے مدی ہے۔ یہ بات درست نہیں ہے' انسان دوجداگانہ اور دوستقل بالذات شخصیتوں کا حامل نہیں ہے' انسان میں ایک ہی ''انا'' ہے جو تمام متضاد کاموں کو بیک وقت انجام دیتی ہے' لہذایہ بات کہ انسان میں دو''انا کیں'' ہیں' ایک''انا'' اپنے آپ کو بھول گئی ہے اور وہ''انا'' جو کام بعد میں انجام دیتی ہے وہ کوئی اور ''انا'' ہے اور جسے ذاتی انا کا ایک حصہ قرار دیا گیا ہے اور جس کاتعلق عالم ماوراء سے ہے' درست نہیں ہے۔ کسی بھی لحاظ ہے اور جس کاتعلق عالم ماوراء سے ہے' درست نہیں ہے۔ کسی بھی لحاظ ہے۔ اس شکل میں دو''اناؤں''کا وجو ذہیں ہے۔

ثانیا اگر آپ کی بات کو درست سلیم کر لیا جائے تو مذہبی لوگول اور دیدار طبقے کا شار آپ کے قول کے مطابق زیادہ اپنے آپ سے بیگان بینی جو افراد اجماعی روح یا جوہر سے غافل ہو چکے ہول اور ان میں بیروح مرچی ہواور ان میں اجماعی اور ایسے ہی لوگول کو ان میں اجماعی اور ایسے ہی لوگول کو ان میں اجماعی اور ایسے ہی لوگول کو زیادہ دیندار اور مذہبی ہونا چاہئے حالانکہ بات اس کے برعس ہے کیونکہ جولوگ حقیقت میں مذہبی اور دیندار ہوتے ہیں انہیں معاشرتی یا اجماعی احساس دوسرول سے بدر جہا زیادہ ہوتا ہے۔ کیا حضرت علی علیہ السلام زیادہ ویی احساس رکھتے تھے کہ شخصا معافرتی احساس شرکی احساس رکھتے تھے کہ آپ فرماتے تھے آگر میری مملکت کے کسی دور افقادہ جھے میں بھوگا ہو مجھے اس کا رہے اس کا ور دکھ ہوتا ہے۔ کیا اس سے بھی زیادہ کوئی معاشرتی اور اجماعی احساس کا حال ہو سکتا ہے؟

و حسبك داء ان تبيت ببطنة

" تمہارے گرد نجھ لوگ شدید بھوک سے دوجار ہوں اورتم

سير بهوكرسوجادُ!"

کیا امیرالمونین (علی ) جن کے فرامین ایسے ہوں زیادہ معاشرتی احساس رکھتے تھے یامعاویہ؟

یمی لوگ جن میں معاشرتی احساس شدت کے ساتھ پایا جاتا ہو مذہبی اور دین دار ہوتے ہیں چنانچہ جولوگ اپنی شاجی"انا" کو بھول چکے ہوں اور صرف

ا بی ذاتی انا میں محصور ہو کیے ہوں' کس طرح دوسروں پر اپنی فوقیت ظاہر کرتے ہیں؟ حقیقت تو یہ ہے جن لوگوں میں انسانی احساسات زیادہ ہوتے ہیں' وہی لوگ زیادہ مذہبی اور دیندار ہوتے ہیں۔ نتیجاً وہ شخص جو دلیل پیش کر رہا ہے اس کی خواہش دراصل میہ ہے کہ لا دین افراد کومز پیرمضبوط بنائے اور میہوہ بات ہے جس کی بناء بران لادینی لوگوں نے رٹ لگا رکھی ہے کینی دین ختم ہوا' مذہب رخصت ہوا اور بید دونوں روبہ زوال ہیں اور جیسا کہ نظر آ رہاہے اور دنیا کے حالات سے بھی میہ بیتہ چل رہا ہے گہ دین عنقریب رخصت ہوجائے گا' علم کی روشی آنے کے بعد مذہب ختم ہو گیا' ساجی انصاف آنے کے بعد مذہب اضمحلال کا شکار ہو گیا ۔ لیکن جیسا کہ دین و مذہب کے آثار سے ظاہر ہوتا ہے ان کی باتیں غلط ثابت ہورہی ہیں' ان کے اندازے غلط ثابت ہوتے نظر آ رہے ہیں' کیونکہ دین موجود ہے اور بدلوگ مطمئن رہیں ختم ہونے والی چیز نہیں بلکہ باقی رہے گا۔اب بدلوگ بد کہتے ہوئے نظر آتے ہیں گہدین باقی ہے اور ختم نہیں ہوسکتا اسکین اس کی بنیادی اللی نہیں۔ آخر میں یہ بات کرتے ہیں کہ نظریات عموی طور پر اور دین یا مذہب بالخصوص ساجی زندگی کے بنیادی مظاہر ہیں اور جو لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ انسان اورعلم کی ترقی کے بعد دین و مذہب کا خاتمہ ہو جائے گا' درحقیقت انہوں نے تو ساجی ساخت کو اور نہ ہی دین نظریات کی ماہیت کو سمجھا ہے۔

یہ لوگ اس قتم کی ولیل پیش کرتے ہیں۔ان سے یہ کہنا چاہئے کہ اگر آپ کی بات درست ہے تو ڈورکہیم کی معاشرہ شناسی یا معاشرتی آ گاہی کی ترقی کے ساتھ ساتھ دوسرے ادیان کا خاتمہ ہو جانا چاہئے کیونکہ ڈورکھیم کے کہتے کے مطابق ندہب پر اعتقاد ایک قتم کی جہالت ہے اور یہی بات فور باخ نے بھی کہی تھی، لیکن اسے فرق کے ساتھ کہ وہ انسان کے لئے انفرادیت کا قائل تھا۔ اس کا کہنا تھا کہ انسان فطر تا خوبیوں اور برائیوں کے ایک سلط کا حامل ہے اور چونکہ معاشرتی زندگی میں اپنے آپ کو بری سرشت میں زیادہ گرفتار پاتا ہے تو وہ اپنی پاک اور نیک سرشت کو اپنے آپ سے جدا کرتا ہے اور اسے ایک خیالی اور فرضی چیز تصور کرنے لگتا ہے۔

Burger Land Committee Committee Committee Committee Committee Committee Committee Committee Committee Committee

باب دہم دین کی پیدائش کے بارے میں قرآنی نظریہ متعدد نشتوں میں ہم نے اس سلسلے میں گفتگو کی ہے کہ مذہبی عمرانیات کے لحاظ سے انسان کے دین و مذہب کی طرف رجھان یا دین و مذہب کی پیدائش کے بارے میں مختلف نظریات کیا ہیں؟ خاص طور پران حضرات کی باتوں کی روشنی میں ایک چیز واضح ہوتی ہے کہ جس نے بھی جو پچھ کہا ہے وہ چند مفروضوں کے علاوہ پچھ نہیں' یعنی ان میں سے ہرایک کی علمی لحاظ سے حیثیت زیادہ سے زیادہ ایک مفروضے کی ہے۔

کسی ایسے نظریے کی حیثیت نہیں کہ جوایک مفروضے کے بعد ثابت ہو چکا ہو۔نظریے اور مفروضے میں فرق ہے مجھی انسان کسی چیز کے بارے میں ایک فرض كرتا ہے يعني اسے اس كا احتمال ہوتا ہے بداخمال سلے مرحلے ميں ايك عنوان کے طور پر ہوتا ہے تا کہ بعدازاں ہم دیکھیں کہ کیا دلائل اس کی تائید کرتے ہیں یا نہیں' لیکن نظریہ جب ہوتا ہے کہ دلائل بھی اس کی تائید کریں' بذات خود مفروضوں کا مختلف ہونا اس امریر دلیل ہے کہ بینظرینہیں ہے۔علاوہ ازیں ہم نے دیکھا ہے کہ کسی نے بھی اپنی بات کی تائید میں کوئی دلیل ذکر نہیں کی جس کا ہد کہنا ہے کہ انسان اپنی ذات میں ایک طرح کی دوگا نگی رکھتا ہے۔ ایک اس کا وجود عالی و متعالی ہے اور ایک وجود دنی و پست کا ہشہ آ ہشہ وہ اینے عالی وجود ہے غافل ہوجاتا ہے اور جو پچھاس کے لئے اپنے آپ میں ہوتا ہے اسے اپنے ہے غیر کی طرف نبت دیتا ہے۔ اس نظریے کے حامل سے ہم کہتے ہیں کہ آپ کے پاس اس کی کیا دلیل ہے؟ اس کی حیثیت ایک مفروضے سے بڑھ کر پچھنہیں، بلکہ ہم نے دیکھا ہے کہ دلیل اس کے برخلاف موجود ہے۔ ہماری آیک دلیل کہ

متعدد نشتوں میں ہم نے اس سلیے میں گفتگو کی ہے کہ فدہبی عمرانیات کے لحاظ سے انسان کے دین و فدہب کی طرف رجمان یا دین و فدہب کی پیدائش کے بارے میں مختلف نظریات کیا ہیں؟ خاص طور پران حضرات کی باتوں کی روشی میں ایک چیز واضح ہوتی ہے کہ جس نے بھی جو پچھ کہا ہے وہ چند مفروضوں کے علاوہ سچھ نہیں' یعنی ان میں سے ہرایک کی علمی لحاظ سے حیثیت زیادہ سے زیادہ ایک مفروضے کی ہے۔

کسی ایسے نظر بے کی حیثیت نہیں کہ جوالک مفروضے کے بعد ثابت ہو چکا ہو۔ نظریے اور مفروضے میں فرق ہے کبھی انسان کسی چیز کے بارے میں ایک فرض كرتا ہے ليعني اسے اس كا احمال ہوتا ہے بيا حمال يہلے مرحلے ميں ايك عنوان ے طور پر ہوتا ہے تا کہ بعدازاں ہم دیکھیں کہ کیا دلائل اس کی تائید کرتے ہیں یا نہیں کیک نظریہ جب ہوتا ہے کہ دلائل بھی اس کی تائید کریں بذات خود مفروضوں کا مختلف ہونا اس امریر دلیل ہے کہ پینظریہ ہیں ہے۔علاوہ ازیں ہم نے دیکھا ہے کہ کسی نے بھی اپنی بات کی تائید میں کوئی دلیل ذکر نہیں کی جس کا یہ کہنا ہے کہ انبان اپنی ذات میں ایک طرح کی دوگائگی رکھتا ہے۔ ایک اس کا وجود عالی و متعالی ہے اور ایک وجود دنی و پیت کی ہشتہ آ ہشتہ وہ اینے عالی وجود سے غافل ہوجاتا ہے اور جو کھاس کے لئے اپنے آپ میں ہوتا ہے اسے اپنے سے غیر کی طرف نبت دیتا ہے۔ اس نظریے کے حال سے ہم کتے ہیں کہ آپ کے پاس اس کی کیا دلیل ہے؟ اس کی حیثیت ایک مفروضے سے براہ کر پچھ نہیں' بلکہ ہم نے دیکھا ہے کے دلیل اس کے برخلاف موجود ہے۔ ہماری ایک دلیل کہ

جس سے ہم ہمیشہ استثناء کرتے ہیں' یہ ہے کہ دین کے طرفدار و حامی' یعنی دین کی طرف رجحان رکھنے والے کن گروہوں سے تعلق رکھتے ہیں؟ کیا یہ ایسے لوگ ہیں' طبیعتاً ابتدائی ساخت سرشت آپ اس کا جوبھی نام رکھیں کے لحاظ سے نحیف و شریف ہیں؟ یا کیا ایسے لوگ کہ جو اپنی بزرگی اور مقام کا احساس رکھتے ہیں' وہ دین کی طرف بالکل توجه نہیں کرتے' صرف وہ لوگ جوا بی حیثیت و مقام گنوا جکے ہیں اور فراموش کر چکے ہیں' دین کی طرف متوجہ ہوتے ہیں؟ ہم دیکھتے ہیں کہ بعض میداعتراض کرتے ہیں اور میداعتراض بھی ایک بات ہی ہے کہ آپ جنہیں د مکھتے ہیں کہ دہ 'دمومن' ہیں۔ بیاس قدر یاک لوگ ہیں کہ دین نے انہیں یوں یا کیزہ نہیں بنایا' بیتو پہلے ہی پاک تھے بعد میں دین کی طرف آئے ہیں۔اگر کوئی ال طرح سے اعتراض کرے قو قبولت سے چھزویک تر نے اس صورت کے مقالبلے میں کہ کہا جائے کہ جو افراد یا کیزگی مقام وشرافت اور دیگر تمام خوبیوں کے حامل ہوتے ہیں اور انہیں فراموش کر دیتے ہیں اور چونکہ انہیں گنوا بیٹھتے ہیں ' ان ہزرگیوں اور خوبیوں کو کسی اور طرف منسوب کر دیتے کہ جسے خدا کہتے ہیں۔ لبذا آب دیکھیں کہ قرآن کے لطیف نکات کیے ہیں ایک مئلہ زیر سوال ہے۔ زیادہ تر کہتے ہیں کہ قرآن ایسا کیوں کہتا ہے کہ

> ذلک الکتاب لا ریب فیہ هدی للمتقین ''یه الی کتاب ہے کہ اس میں شک و شبہ کی گنجائش نہیں' متقبول کے لئے ہدایت ہے۔''

اورالی آیات قرآن میں بے شار بین میتقیوں کے لئے ہدایت ہے۔

سوال کیا جاتا ہے کہ اس جگہ پر فرض کیا گیا ہے 'پہلے لوگ متھی ہیں' بعد میں قرآن متقبوں کو ہدایت کرتا ہے۔

یا سورہ مبارکہ 'لیں' میں ہے:

يس. والقرآن الحكيم. انك لمن الموسلين. على صراط مستقيم. تنزيل العزيز الرحيم، لتنذره فوما منا اندر آبائو هم فهم غافلون. انما تنذر من اتبع الذكر وحشى الرحمن بالغيب (الناسان)

میرامقصود آخری آیت ہے اس کا جواب دیا گیا ہے:

"تم تو بس ال شخص كو ڈرا سكتے ہو جونفیحت مانے اور بے و تجھے خدا كا خون ر کھے۔''

میراخیال ہے کہ تغییرالمیز ان میں بھی یہ بات ہے کہ انسانوں کے لئے دوطرح کی ہدایت ہے کہ انسانوں کے لئے دوطرح کی ہدایت ہے کہ اسابی ۔ قرآن کہنا چاہتا ہے کہ جب تک کسی کی ہدایت فطری کی قندیل روشن نہ ہوتو ہدایت اکتسابی کا اس کے لئے کوئی فائدہ نہیں ۔ اس کا مطلب درحقیقت یہی ہے کہ جب تک کسی شخص کی فطری انسانیت موجود نہ ہو (انبیاءً کی تعلیمات کا اس کیلئے) کوئی فائدہ نہیں کیعنی انبیاءً کی تعلیمات کا اس کیلئے) کوئی فائدہ نہیں کیعنی انبیاءً کی تعلیمات کے انسانیت گنوائے بیٹھے لوگوں کے لئے مفید انبیاءً کی تعلیمات من شدہ افراد اور اپنی انسانیت گنوائے بیٹھے لوگوں کے لئے مفید نہیں ۔ یہ بانت ان کے نظریے کے بالکل برعکس ہے تجربے اور واقعیت نے بھی یہی بات خابت کی ہے۔ مثلاً سورة ماعون سے میں نے اخذ کیا:

ار ایت الذی یکذب بالدین (الماعون))

'' کیا تونے اس شخص کو دیکھا کہ جو دین کوجھٹلاتا ہے۔'' پہلے تو تعجب کی صورت میں بات کی گئ ہے کہ انسان انسان ہواور دین کوجھٹلائے؟ اس کے بعد اس کی علامات بیان کی گئی ہیں کہ چونکہ میشخص انسانیت

سے نکل گیا ہے اس لئے وین کی تکذیب كرتا ہے:

فذ لك الذي يدع اليتيم (الماون)

''یہی وہ مخص ہے کہ جویتیم کو دھتکارتا ہے۔''

یعنی بیامرانسانیت کی شرط ہے اور انسانی فطرت کا تقاضا ہے کہ انسان کویتیم سے ہمدردی ہو:

ولا يحض على طعام المسكين (الباءن)

''یکی وہ شخص ہے کہ جو مسکین کو کھلانے اور بھوکوں کوسیر کرنے کی کوشش نہیں کرتا۔''

دلیلیں اس کےخلاف ہیں۔

اب ہم دیکھتے ہیں کہ دین کی اساس اور بنیاد کے بارے میں قرآن کا نظریہ کیا ہے؟ بھی ہم دین کواس حوالے سے دیکھتے ہیں کہ بیا نبیاء ی طرف سے عوام کے سامنے پیش کیا گیا ہے؟ واضح ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وحی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وحی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ ہی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ بیہ وحی کیا اس وحی کی اساس اور سرچشمہ بھی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ بیہ وحی جو کہ بیش کرتی ہے اخلاق اور نظام تربیت کو پیش کرتی ہے اور مجموعی طور پریہی وحی انسانی گرومل کے ایک راستے کا تعین کرتی ہے۔

قرآن کی خصوصی تعلیمات سے قطع نظر ٹیہ امر طبیعت دین کے خلاف نہیں کہ کوئی ہیے کہ دین فقط ایک ایکی چیز ہے جسے اللہ نے وہی کے ذریعے انسان کے سامنے پیش کیا' لیکن اس کے پیش کئے جانے سے پہلے انسان دین اور لادینی کے بارے میں ایک لا یرواہی اور لاتعلقی کی حالت میں تھا۔

ہم کہہ چکے ہیں کہ اس صورت میں انسان کی مثال ایک دیوار کی سی ہو جائے گی جیسے ایک سفید صفحہ اورایک کورے کاغذ کا تعلق ان نقوش سے ہوتا ہے کہ جو اس پر کھنچے جاتے ہیں اس لحاظ سے کہ اس کاغذ کی حالت ایک قابلیت و امکان کی ہے گویا وہ لاتعلق ہوتا ہے۔ اس کاغذ میں یہ استعداد اور قابلیت ہے کہ پچھاس کی ہے گویا وہ لاتعلق ہوتا ہے۔ اس کاغذ میں یہ استعداد اور قابلیت ہے کہ پچھاس پر لکھا جائے یا اس پر پچھ نہ لکھا جائے 'یعنی لکھا جانا اور نہ لکھا جانا اس کے لئے برابر ہے۔ اب جو پچھ دیکھا جائے ہے وہ قرآنی آیت یا خلاف قرآن کوئی چیز ہو کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی میہ کہ کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی میہ کہ کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار

ر دلیس اس کے خلاف ہیں۔

اب ہم دیکھتے ہیں کہ دین کی اساس اور بنیاد کے بارے میں قرآن کا نظریہ کیا ہے؟ بھی ہم دین کواس حوالے سے دیکھتے ہیں کہ یہ انبیاء کی طرف سے عوام کے سامنے پیش کیا گیا ہے؟ واضح ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ وی ہے کہ اس کی اساس اور سرچشمہ ہی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ یہ وی کیا اس وی کی اساس اور سرچشمہ بھی انسانوں کے اندر موجود ہے؟ جبکہ یہ وی کی اساس اور تا عدے کو پیش کرتی ہے اخلاق اور نظام تربیت کو پیش کرتی ہے اور مجموعی طور پریمی وی انسانی فکر وعمل کے ایک راستے کا تعین کرتی ہے۔

قرآن کی خصوصی تعلیمات سے قطع نظر یہ امر طبیعت دین کے خلاف نہیں کہ کوئی یہ کہے کہ دین فقط ایک ایکی چیز ہے جسے اللہ نے وجی کے ذریعے انسان کے سامنے پیش کیا' لیکن اس کے پیش کئے جانے سے پہلے انسان دین اور لادینی کے بارے میں ایک لا برواہی اور لاتعلقی کی حالت میں تھا۔

ہم کہہ چکے ہیں کہ اس صورت ہیں انسان کی مثال ایک دیوار کی ہی ہو جائے گئ جیے ایک سفید صفحہ اور ایک کورے کاغذ کا تعلق ان نقوش سے ہوتا ہے کہ جو اس پر کھنچ جاتے ہیں' اس لحاظ سے کہ اس کاغذ کی حالت ایک قابلیت وامکان کی ہے' گویا وہ لا تعلق ہوتا ہے۔ اس کاغذ میں یہ استعداد اور قابلیت ہے کہ پچھاس پر لکھا جائے یا اس پر پچھ نہ لکھا جائے' یعنی لکھا جانا اور نہ لکھا جانا اس کے لئے برابر ہے۔ اب جو پچھ دیکھا جائے' چاہے وہ قرآنی آیت یا خلاف قرآن کوئی چیز ہو' کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی بیہ کہے کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار کاغذ کے لئے مساوی ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی بیہ کہے کہ انسان اپنی سرشت کے اعتبار

سے دین کے لئے صرف ایک امکانی حالت اور ایک لاتعلق کی کیفیت کا حامل ہے۔

اللہ نے صرف انبیاء کومبعوث کیا 'وہ آئے اور انہوں نے اس دین کی لوگوں کو دعوت دی کہ جس کے بارے میں وہ لاتعلقی کی کیفیت کے حامل ہے اگر کو فی سید بات کرے تو اس کے بارے میں ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ مشرادیان ہو گیا ہے 'ربھی ایک بحث ہے۔

لیکن دوسرانظریہ یہ ہے کہ انبیاءً نے جو پچھ پیش کیا ہے ایسی چیز نہیں کہ جس کے بارے میں انسان الاتعلقی کی حالت میں تھا اور ایک مساوی کیفیت کا حامل تھا، بلکہ یہ ایک ایسی چیز ہے کہ جس کی آرزوانسان کی سرشت اور ذات کے اندر موجود ہے بعنی اس کی طلب اس کی خواہش اور اس کی جبتو انسانی طبیعت اور سرشت میں موجود ہے۔ اس صورت میں انبیاءً کی حیثیت ایک باغبان کی ہی ہو جائے گی کہ جو کسی پھول یا پودے کی پرورش کرتا ہے کہ خود اس پودے یا پھول میں ایک صلاحیت، بعنی ایک خاص چیز کی طلب موجود ہے۔ اگر خوبانی کی گھیلی کو میں ایک صلاحیت، بعنی ایک خاص چیز کی طلب موجود ہے۔ اگر خوبانی کی گھیلی کو بیا خاص چیز کی طلب موجود ہے۔ اگر خوبانی کی گھیلی ہوتی۔ بنیا ہے ہو کہ جو بی بیا ہے کہ آگر خوبانی یا آلو بخارا یا کھور بنا لے ایسا باغبان کے وہ جو پچھ جانے بنا لے۔

انسان کے اندر بھی خواہش اور آرز واور طلب کے معنی میں ایک فطرت موجود ہے انبیاء کی مبعث ایسی ضرورت کا جواب ہے کہ جو انسانی سرشت میں موجود ہے۔ درحقیقت انسان اپنی سرشت کے لحاظ سے جس چیز کی جتبو میں تھا اور ہے اور بیش کر نے ہے اور پیش کر تے ہے اور بیش کر تے ہیں فطرت کا معنی ہے۔ ہیں میں فطرت کا معنی ہے۔

اب ہم دیکھتے ہیں کہ کیا معارف اسلامی میں مسئلہ فطرت کی طرف کوئی صراحت یا اشارہ موجود ہے یا نہیں؟ اس میں شک نہیں کہ اسلام میں فطرت کا مسئلہ بڑے شد و مدسے ذکر کیا گیا ہے البتہ فطرت کی تعبیر میں ممکن ہے کہ علاء کے استنباطات مختلف اور متعدد ہوں 'گر اس اصل نظریے میں علاء اسلام میں چاہے وہ شیعہ ہول یا سی کوئی اختلاف نہیں کہ فطرت کا کہ جمے فطرت دین فطرت اسلامیت فطرت تو حید' غرض مختلف ناموں سے تعبیر کیا جا سکتا ہے انسانی فطرت میں موجود نہیں۔ آب ہم آس کی طرف کچھ آشارہ کرتے ہیں ۔

ان میں سے ایک وہی سورہ مبار کدروم کی مشہور آیت فطرت ہے

فاقم وجهك للدين حنيفا

''اپنارخ مضبوطی سے دین کی طرف کر لے''

لیعنی دین کو مضبوط رکھ اسے پائیدار رکھ اپنی توجہ اس کی طرف رکھ "حسیفاً" یعنی حنیف ہونے کی حالت میں ہم کہہ چکے ہیں کہ ثاید' حنیف' کا نزدیک ترین ترجمہ ہے ''حق کی طرف رجھان رکھنے والا' 'یعنی اس حالت میں کہ تو مائل یہ حق اور مائل یہ حقیقت ہو:

فطرة الله التي فطر الناس عليها

لینی تجفے فطرت البی عطا کی گئی ہے کیعنی یہی دین تجفے دیا گیا ہے کہ جو

فطرت اللی ہے۔ بی خلقت (ہم کہہ چکے ہیں کہ فطرت سے مراد ایک خاص طرح کی خلقت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب کی خلقت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب انسانوں کوجس پر پیدا کیا ہے:

لا تبديل لخلق الله

اس میں ثبات اور استقلال ہے اور تغیر اور تبدل سے بالاتر ہے انسانی سرشت کا حصہ ہے جب تک انسان دنیا میں ہے اور جب تک انسان انسان ہے جو بھی انسان پیدا ہوتا ہے بینی انسان کی سرشت کو نہیں بدلا جا سکتا اسے کسی دوسری چیز میں تبدیل نہیں کیا جا سکتا :

ذلك الدين القيم (روم ٣٠)

"بیہ ہے چیجے دین غیر معمولی طور پر درست اور متنقیم۔"

یہ آیت کمال صراحت سے دین کوسب انسانوں کے لئے "فطرۃ اللہ"

قرار دے رہی ہے۔ اگر ضروری ہوا تو ہم بعدازاں اس مسئلے پر مزید گفتگو کریں
گے۔

الى طرح سورة مباركديلين على فرمايا گيا ہے:
السم اعهد اليكم يا بنى آدم أن لا تعبدوا الشيطان انه
لكم عدو مبين و أن اعبدونى هذا صراط مستقيم و
لقد اصل منكم جبلا كثيرا أفلم تكونوا تعقلون
(يلين -2-2)

ان آیات میں آیک عہد و بیان ہے: اے بنی آدم! اے اولاد آدم

(یہاں کسی ایک شخص دوشخص ایک امت یا دوامتوں کا ذکر نہیں) کیا میں نے تم سے عہد نہیں لیا؟ کہنا ہے کہ کیا میں نے اور تم نے پہلے ایک دوسرے سے عہد نہیں کیا ہے اور تم نے پہلے ایک دوسرے سے عہد نہیں کیا ہے اور پیان نہیں باندھا کہ تم شیطان کی پوجا نہ کرو گی؟ یہاں شیطان کی پرستش سے مراد یہ نہیں کہ ایک محراب میں چلے جا کیں شیطان کا مجسمہ دیت بنا کیں بلکہ مراد شیطان کی پیروی ہے "و ان اعبدونسی" ہم نے ایک دوسرے بنا کیں باندھا ہے (سمجھونہ کیا ہے) کہ تم شیطان کی پوجا نہ کرو گئ بلکہ میری عبادت کرو گے۔ "ھذا صراط مستقیم" تہارے لئے راستہ کہ جو تم ہیں کمال و سعادت تک پہنچا دے 'ہی ہے۔

ایک اور آیت بھی ہے کہ جو''آیے ذر' کے نام سے مشہور ہے:
واذ احد ریک من بنی آدم من ظهور هم ذریتهم و
اشهد هم علی انفسهم الست بربکم قالوا بلی
شهدنا ان تقولوا یوم القیمة انا کنا عن هذا غافلین او
تقولوا انما اشرک آبائونا من قبل و کنا ذریة من
بعد هم افتهلکنا بما فعل المبطلون (۱۲۱٬۵۲۰)

یہ ایک عجیب آیت ہے' اس کی تفصیل رہنے دیجئے۔ دو تین جھے دیگر بیان کرلوں' پھراس آیت کی مفصل ترتفسیر کروں گا۔ پچھاور بھی آیتیں قرآن میں ہیں' لیکن شایداتی صراحت نہ ہو'اگر چہان میں سے بعض کی صراحت کم بھی نہیں ہے' جیسے رہے آیت:

افي الله شك فاطرالسموات و الارض (ابراتيم ١٠)

"آیا الله میں شک ہے؟ وہ الله که جو آسانوں اور زمین کا خالق ہے۔"

یعنی انسان اور اللہ کے رابطے کی صورت ایسی ہے کہ شک و تردد کی گنجائش ہی نہیں۔ گویا مسئلہ استدلالی ونظری نہیں کہ کوئی ایک نظریہ اپنا لے اور کوئی دوسرا' بلکہ مسئلہ اگر اپنی صحیح صورت میں پیش کیا جائے تو کوئی شخص شک نہ کرئے لہٰذا اگر کوئی شک کرے تو مسئلہ اس کے لئے صحیح صورت میں سامنے ہی نہیں آیا' لہٰذا اگر کوئی شک کرے تو مسئلہ اس کے لئے صحیح صورت میں سامنے ہی نہیں آیا' اللہٰ ' رکھ اللہ اللہ کے بارے میں شک ہوا ہے کہ جس کا نام اس نے ''اللہٰ' رکھ دیا ہے دراصل غیر اللہ کے بارے میں شک ہوا ہے کہ جس کا نام اس نے ''اللہٰ' رکھ دیا ہے یا پھر اسے شک نہیں ہے' بلکہ عناد اور ہٹ دھری سے کام لے رہا ہے۔ اس آیت کو بھی ہم آیات فطرت میں سے شار کر سکتے ہیں۔

ایک اور بھی آیت ہے کہ جس کے بارے میں پکھ زیادہ ہے۔ اس آیت میں موضوع کو گنامیاور اشارے کی صورت میں "Symbolic" بیان کیا گیا ہے۔ارشاد ہوتا ہے:

انا عرضنا الامانة على السموات و الارض و الجبال فا بين ان يحملنها و اشفقن منها و حملها الانسان انه كان ظلوما جهولا (١٦١)

"ہم نے وہ آمانت (کہ جس کا قرآن نام نہیں لیتا) سب موجودات کو پیش کی۔ آسان زمین پہاڑ (گویا بڑی بردی چیزوں کے نام لیتا ہے مرادیہ ہے کہ ہر چیز کو پیش کیا) سب نے اس امانت کو قبول کرنے سے انکار کردیا (ایک موجود نے

اسے اٹھانا قبول کرلیا) اور وہ انسان تھا (اس کے بعد فرماتا ہے) بیدانسان ظلوم وجہول تھا۔''

ال آیت کے بارے میں کافی بحث ہے۔ اب اس بارے میں بھی بھی بخث ہے کہ کیا ہے آیت مسئلہ فطرت سے مربوط ہے یا نہیں؟ مجھے بس اتنا ہی اشارہ کرنا تھا۔

قرآن میں کچھاور بھی آیات کہ جواس قدر صریح نہیں ہیں کی بعض مفسرین نے ان کے لحاظ سے تفسیر کی ہے جیسے بیر آیت:

ولئن سئلتهم من خلق السموات و الارض ليقولن الله(القان)٠٠)

''اگرآپ ان لوگوں (کافروں اور مشرکوں) سے پوچھیں کہ آسانوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا ہے؟ تو کہیں گے اللہ نے۔''

اس آیت کی دوطرح سے تعبیر کی گئی ہے بعض کہتے ہیں کہ مقصود قرآن سے ہے کہ خالقیت اللی پران کا کامل ایمان ہے بعن یہ اللہ کو خالق سیحتے ہیں اور بنوں کو خالق اور خالقیت اللی میں شریک نہیں سیحتے ہزائی ان میں یہ ہے کہ اس کے باوجود کہ اللہ کو خالق مطلق جانتے ہیں 'پھر بھی عبادت میں غیر خالق قرار دیتے ہیں' اگر الیا ہو تو یہ رسول آللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے کے مشرکین کا متعارف اور مروج اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ یہ لوگ اپ بست عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ یہ لوگ اپ بست عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن کی آن کا اعتقاد سے بلکہ اس

اسے اٹھانا قبول کرلیا) اور وہ انسان تھا (اس کے بعد فرماتا ہے) بیدانسان ظلوم وجول تھا۔''

ال آیت کے بارے میں کافی بحث ہے۔ اب اس بارے میں بھی بحث ہے کہ کیا ہے آیت مسئلہ فطرت سے مربوط ہے یا نہیں؟ مجھے بس اتنا ہی اشارہ کرنا تھا۔

قرآن میں کچھاور بھی آیات کہ جواس قدر صریح نہیں ہیں' لیکن بعضْ مفسرین نے ان کے لحاظ سے تفسیر کی ہے' جیسے بیرآیت:

ولئن سئلتهم من خلق السموات و الارض ليقولن الله(الق)ن ٢٠)

''اگر آپ ان لوگوں ( کا فروں اور مشرکوں) سے پوچھیں کہ آسانوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا ہے؟ تو تہیں گے اللہ نے۔''

اس آیت کی دوطرح سے تعبیر کی گئی ہے بعض کہتے ہیں کہ مقصود قرآن سے ہے کہ خالقیت اللی پر ان کا کامل ایمان ہے بعن بیاللہ کو خالق سیحھتے ہیں اور بتوں کو خالق اور خالقیت اللی ہیں شریک نہیں سیجھتے۔ خرابی ان میں سیر ہے کہ اس کے باوجود کہ اللہ کو خالق مطلق جانتے ہیں 'پھر بھی عبادت میں غیر خالق قرار دیتے ہیں' اگر الیا ہو تو یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ و کلم کے زمانے کے مشرکین کا متعارف اور مروح اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ سید متعارف اور مروح اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ سید لوگ اپنے بہت عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ شرک پر ان کا اعتقاد سے بلکہ اس

اسے اٹھانا قبول کرلیا) اور وہ انسان تھا (اس کے بعد فرماتا ہے) یہ انسان ظلوم وجول تھا۔''

اس آیت کے بارے میں کافی بحث ہے۔ اب اس بارے میں بھی بحث ہے۔ اب اس بارے میں بھی بحث ہے کہ کیا ہے آیت مسئلہ فطرت سے مربوط ہے یانہیں؟ مجھے بس اتنا ہی اشارہ کرنا تھا۔

قرآن میں کچھ اور بھی آیات کہ جو اس قدر صریح نہیں ہیں کیکن بعض مفسرین نے ان کے لحاظ سے تفسیر کی ہے جیسے بیرآ بیت:

ولئن سئلتهم من خلق السموات و الارض ليقولن الله (القراض الله القرائق) (٢٠)

''اگرآپ ان لوگوں (کافروں اور مشرکوں) سے پوچھیں گہ آسانوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا ہے؟ تو کہیں گے اللہ نے۔''

اس آیت کی دوطرح سے تعبیر کی گئی ہے بعض کہتے ہیں کہ مقصود قرآن یہ ہے کہ خالقیت اللہ پران کا کامل ایمان ہے بعض بیت ہیں اللہ کو خالق سیجھتے ہیں اور بتوں کو خالق اور خالقیت اللہ میں شریک نہیں سیجھتے ۔ قرابی ان میں ہیے کہ اس کے باوجود کہ اللہ کو خالق مطلق جانتے ہیں 'چر بھی عبادت میں غیر خالق قرار دیتے ہیں 'اگر ایسا ہوتو یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے کے مشرکین کا متعارف اور مروح اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ بیہ متعارف اور مروح اعتقاد تھا۔ لیکن بعض کہتے ہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ بیہ لوگ اپنے بہت عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ بیہ لوگ اپنے بست عقائد کے اعتبار سے نہیں کہ شرک پر ان کا اعتقاد ہے بلکہ اس

سلسلے میں انہوں نے غور تک نہیں کیا کین اگر آپ ان سے یہ بوچھیں گے کہ خالق کون ہے؟ تو ان کی فطرت جواب دے گی ''اللہ''۔

یہ آیات بھی اس حوالے سے ذکر کی گئی ہیں کیکن فی الحال آیات کا ذکر رہے دیتے ہیں۔ تین جملے میں آپ کے لئے نقل کرتا ہوں ایک حضرت رسول اللہ سے ایک نیج البلاغہ سے اور ایک صحیفہ سجادیہ سے۔ البتہ ان کا ذکر میں نمونے کے طور پر کر رہا ہوں وگرنہ فطرت کے بارے میں ہمارے پائی ان سے زیادہ احادیث و روایات ہیں۔ رسول اللہ سے منقول حدیث معروف (اس حدیث کو زیادہ تر اہل سنت نے روایت کیا ہے البتہ شیعوں نے بھی اسے نقل کیا ہے ان زیادہ تر اہل سنت نے روایت کیا ہے البتہ شیعوں نے بھی اسے نقل کیا ہے ان کے ہاں متعدد ہیں جبکہ شیعوں کے ہاں میں نے ایک جگہ سے زیادہ یہ حدیث نہیں دیکھی ) ہے ہے:

كل مولود يولد على الفطرة فابواه يهودانه او ينصرانه او يمجسانه

"جوبھی بچہ بیدا ہوتا ہے وہ فطرت الہی اور فطرت اسلامی پر دنیا میں آتا ہے اس کے ماں باپ (واضح رہے کہ ان کا ذکر خارجی عوامل کے نمونے کے طور پر کیا گیا ہے ) اسے بدل دیتے ہیں۔ اگر وہ یمبودی ہوں تو اسے یمبودی بنا دیتے ہیں عیسائی ہوں تو اسے جمی عیسائی کر دیتے ہیں اور خود مجوی ہوتے ہوں نا دیتے ہیں۔ "
ہوتے ہوں تو اسے بھی مجوی بنا دیتے ہیں۔ "

گویا وہ جس گروہ سے ہوں اسے اس گروہ میں لے جاتے ہیں۔

یہ حدیث اہل سنت کے ہاں صحیح بخاری میں ہے اور شیعوں کے ہاں

"کافی" میں البتہ میں نے قبل ازیں اسے بحار میں دیکھا تھا کین بحار میں موجود
احادیث (جواس مضمون کی ہیں) کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ سب اہل سنن

کے مآخذ سے تھیں۔ بھی میرا یہ خیال تھا کہ شیعوں نے اپنی معتبر کتب میں یہ حدیث نقل نہیں کی چونکہ بحار نے بھی اسے ابن ابی جمہور احسائی کی کتاب غوالی اللیاتی سے نقل کیا ہے کہ جو حدیث کی معتبر کتاب ہر گزنہیں ہے کیکن بعد میں اللیاتی سے نقل کیا ہے کہ جو حدیث کی معتبر کتاب ہر گزنہیں ہے کیکن بعد میں تفسیر المیز ان میں نظر پڑی کہ اسے "کافی" سے بھی نقل کیا گیا ہے۔ اس وقت تفسیر المیز ان میں نظر پڑی کہ اسے "کافی" سے بھی نقل کیا گیا ہے۔ اس وقت المیز ان میں اسے اس آیت "فاقہ م و جھک لیدین حدیقاً" کے ذیل میں المیز ان میں اسے اس آیت "فاقہ م و جھک لیدین حدیقاً" کے ذیل میں "کافی" سے نقل کیا گیا ہے۔

اہل تنن کے ہاں منقول اس حدیث کے ذیل میں بھی ایک بات ہے ، وہ یہ کہ رسول اکرم نے یہ جملہ کہنے کے بعد ایک مثال ذکر فرمائی کیے مثال بھی اہم ہے۔ آپ نے فرمایا:

"کیا بھی آپ نے کسی ایسی گوسفند کو دیکھا ہے کہ جو مال کے پیٹ کے پیٹ سے کان کی پیدا ہو؟ یا بید کہ گوسفند مال کے پیٹ سے سالم کان کے ساتھ دنیا میں آتی ہے بعد میں انسان حیوان کے کان کاف دیتے ہیں۔"

اسلامی فطرت کی مثال آپ نے سالم کان سے دی ہے اور یہی انسانی

سرشت وطبیعت کا متقاضی ہے اور غیر اسلام کو آپ نے کئے کان سے تشبید دی ہے کہ جسے ایک خارجی عامل کسی جاقو ، چھری سے کاٹ دیتا ہے بیاتو ہوئی ایک حدیث۔

نبج البلاغہ کے خطبہ اول میں عالم اور آ دم کی خلقت کے بارے میں اشارہ کرنے کے بعد بعثت رسل کا ذکر کیا گیا ہے اور فرمایا گیا ہے:

فبعث فيهم رسله

"الله نے لوگوں کے درمیان اپنے رسولوں کومبعوث کیا۔" وواتو الیہم انبیاء ہ

''اوراس کے میکے بعد دیگرےاپنے نبیوں کو بھیجا۔''

لیمنی اس نے ایک ہی پر اکتفانہ کی 'بلکہ ایک کے بعد دوسرے کو بھیجا۔

اس طرح سے کہ جوبھی آیااس نے پہلے کی تائید وتا کید کی۔ کیوں؟ '

ليستا دوهم ميثاق فطرته و يذكروهم منسي نعمته و

يحتجوا عليهم بالتبليغ ويثيروا لهم دفائن العقول

فرمایا گیا ہے کہ اللہ نے انبیاءً کو یکے بعد دیگرے بھیجا (یہاں وہ دو نظریے واضح ہوتے ہیں جن کے بارے ہیں ہم نے کہا ہے کہ کیا انبیاءً اس لئے آئے ہیں کہ ایس چیز لوگوں کو دیں جس کا پہلے پچھ نام ونشان نہیں یا پھر وہ اس لئے آئے ہیں کہ جس چیز کا بیان ان کی مرشت میں موجود ہے وہ انہیں یاو لئے آئے ہیں کہ جس چیز کا بیان ان کی مرشت میں موجود ہے وہ انہیں یاو دلائیں؟)''لیست دو هم میثاق فطرت "تا کہ لوگ سے کہیں کہ جوعہد تمہاری فطرت میں ہے اسے وفا کرو۔ وہ آئے تا کہ لوگون سے کہیں کہ اے انبان! تیری

فطرت کی گہرائی میں اپنے خدا سے تیرا باندھا ہوا پیان موجود ہے ہم آئے ہیں تاکہ تجھ سے اس عہد کے ابغاء کا تقاضا کریں کینی بغیر کی بنیاد کے ابتداء نہیں ہے ایک چیز موجود ہے۔ انبیاءً آئے ہیں تاکہ اسے عملی شکل دیں جیسے بھی میصورت ایک چیز موجود ہے۔ انبیاءً آئے ہیں تاکہ اسے عملی شکل دیں جیسے بھی میصورت ہے کہ آپ بعض افراد سے کسی گام کے لئے قول لیں اور آپ کہیں کہ ہم آئے ہیں تاکہ تم سے اس قول کے پورا کرنے کا تقاضا کریں۔

امیرالمومنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ انبیاءً اس لئے آئے تاکہ لوگوں سے اس عہد کے ایفاء کا تقاضا کریں جوان کی فطرت کے اندرموجود ہے۔

ويذكر وهم منسى نغمته

'' انہیں وہ نعتیں باد دلائیں کہ جن سے وہ غافل ہو تھے۔ مد ''

لیمنی انبیاء متوجه کرنے والے اور یاد دلانے والے ہیں۔ ان کا کام ہے کہ بشرکو وہ چیز یاد دلائیں جس سے وہ عافل ہو چکا ہے بیمی وہ ندگر (یاد دلانے والے اور تذکر دینے والے) میہاں معلم نہیں کہا البت انبیاء معلم بھی ہیں۔ آپ و کیصتے ہیں کہ آن میں نبی کو'' ذکر'' بھی کہا گیا ہے اور''معلم'' بھی' جو چیز لوگوں کی فطرت سے مربوط ہے اس کے لئے نبی'' ذکر'' ہے' یعنی یاد دلانے والا۔

ويحتجوا عليهم بالتبليغ

انبیاء لوگوں کے لئے ذکر ہیں۔عوام کو تبلیغ کرتے ہیں اپنا پیغام لوگوں کے کہ ندکر ہیں۔عوام کو تبلیغ کرتے ہیں اپنا پیغام لوگوں کے تک پہنچاتے ہیں اور اس طرح سے لوگوں پر اتمام جمت کرتے ہیں اور لوگوں کا عذر ختم کر لئے دلیل لاتے ہیں لوگوں کو مطمئن اور قانع کرتے ہیں اور لوگوں کا عذر ختم کر

دیتے ہیں۔

بعد کی تعبیر ان سب سے میں تر ہے۔ ویشیہ والھم دفائن العقول

" دفائن" یعنی " فران نین دفن کردیتے ہے اس لئے نہیں کہ خراب نہ ہو جائے ہیں کہ خراب نہ ہو جائے ہیں کہ خراب نہ ہو جائے بلکداس لئے کہ کسی کواس کا پتہ نہ چل جائے گہذا لاز ما اس پر مٹی ڈال دیتا ہے تھے تا کہ کسی کو خبر نہ ہو کہ یہاں خزانہ ہے۔ جو کوئی بھی اس پر سے گزرتا ویت تھے تا کہ کسی کو خبر نہ ہو کہ یہاں خزانہ ہے۔ اقبیاءً آئے ہیں تا کہ لوگوں کو اس پتہ نہ چلتا کہ اس کے زیر پاکوئی خزانہ ہے۔ اقبیاءً آئے ہیں تا کہ لوگوں کو آگاہ کریں کہ تمہاری روح کی گہرائی میں تمہاری عقول کی تہوں میں اور تمہارے ضمیر باطن کے نہاں خانوں میں خزانے موجود ہیں اور تم ان سے عافل ہو۔ وہ آئے ہیں کہ خزانوں کی اور جو کچھ پڑا ہے اسے ہٹا دیں تا کہ انسان جرت سے دیکھے کہ اس قدرخزانہ میرے اندرموجود تھا اور میں بے خبر تھا۔

سالها دل طلب جام جام ازما می کرد آنچه خود داشت زبرگانه تمنا می کرد

بی دلی در ہمہ احوال خدا با او بود
او نمی دیدش و از دور خدایا می کرد
"سال ہاسال دل ہم سے جام جم کا تقاضا کرتا رہا جو چیز خود
اس کے اپنے پاس موجود تھی اس کی دوسرے سے تمنا کرتا رہا ،
یقیناً سب حالتوں میں خدا اس کے ہمراہ تھا ، وہ اسے دیکھنیں

يا تا تھا اور''خدايا خدايا'' يكارتا رہا تھا۔''

یمی وجہ ہے کہ قرآن میں ہمیں دوطرح کی آیات نظرآتی ہیں'آیات آیات افاقی اور آیاتی افسی۔ آیات آفاقی لیعنی جو انسانی وجود سے باہر ہیں' دیگر انسانوں کی خلقیت'آسان زمین' ستارے' پہاڑ' سمندر' نباتات' حیوانات وغیرہ۔ لیکن آیات افسی لیعنی جو خود وجود انسانی میں موجود ہیں۔ قرآن کے نزدیک آیات افسی کی اہمیت آیات آفاقی سے زیادہ ہے' نیز آفات وافس کی اصطلاح جمی خودقر آن سے حاصل کی گئے ہے کہ جس میں ارشاد ہوتا ہے:

سنر يهم آياتنا في الآفاق و في انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق (مرجد ۵۳)

علاء اسلام نے استعمال کی ہے اس کامآ خذ قرآن ہی ہے۔

آپ دیکھیں کہ اسلام انسان کے لئے کس قدر اصالت کا قائل ہے۔ انسان ایک فطری شمیر یا باطن کا قائل ہے۔

و يثيروا لهم دفائن العقول

اور قرآن حکیم میں ہے:

وفي الارض آيات للموقنين وفي انفسكم افلا تبصرون (الذرية ٢٠-٢١)

"اور یقین کرنے والوں کے لئے زمین میں اور خود ان کے لئے زمین میں اور خود ان کے نفوس میں نشانیاں ہیں کیا تم ویکھتے نہیں ہؤ؟ اور کیوں ویکھتے

نہیں ہو؟''

یہ تو ہوگئ نہج البلاغہ میں موجود ایک جملے کے بارے میں گفتگو۔ ایک جملہ سجادیہ میں گفتگو۔ ایک جملہ سجادیہ میں پہلی دعا میں ہے کہ جملہ بھی صحیفہ سجادیہ کی ساری حمد ہے۔ اس کے ابتداء میں چند جملے ہیں:

ابتدع بقدرته الحلق ابتداعا

''اس نے اپنی قدرت سے خلقت کی تخلیق کی۔''

ہم کہہ چکے ہیں کہ 'اہداع'' کا معنی ہے ایس گلیق کہ جو پہلے ہے موجود
کسی مثال اور تقلید کی بناء پر نہ ہو۔ نیز ہم عرض کر چکے ہیں کہ انسان بھی اپنے عالم
میں ایک طرح کی تخلیق کا حامل ہے 'لیکن انسانی تخلیق کا نام اگر چہ 'ابداع'' رکھ
لین' تاہم وہ طبیعت و خلقت کی مثال کی بنیاد پر ہوتی ہے 'لیکن اللہ تعالیٰ کہ جو
خالق کا کنات ہے اس سے پہلے کوئی چیز ہی نہ تھی کہ جے وہ دیکھ کر تخلیق کی منصوبہ
بندی کرتا (الہٰذاصحیفہ ہجادیہ میں بعد کا جملہ یوں ہے:)

## و احترعهم على مشيته احتراها

"اس نے آئیں اپی مشیت کے مطابق اختراع کیا۔"
"اختراع" کے معنی بھی "ابداع" والے ہی ہیں کیعنی صرف اللہ کی طرف سے اختراع ہے جم کہتے ہیں کہ فلال نے شیپ ریکارڈ کو اختراع سے اختراع نہیں کہا جا سکتا۔ "ایجاد" کیا۔ اس کے بعد اسے لوگوں نے بنایا تو اسے اختراع نہیں کہا جا سکتا۔

(اس کے بعد ہے:)

ثم سلك بهم طريق ارادت وبعثهم في سبيل

محبته ("سلک" سلوک رئالین راه چانا اور حرکت کرنا جب سلک باء ہمتعدی بوتو اس کا مطلب ہراه چانا)

''ان کی تخلیق کے بعد انہیں اس نے اپنے ارادے کے رائے پر چلایا۔''

بعد کے جملے کو قرینہ قرار دیا جائے تو اس کا معنی ہیہ ہوگا، جس راستے میں اس نے خلق کیا اس کا ارادہ کریں اس راستے میں نہیں کہ جس کا اس نے ارادہ کیا۔ جس راستے میں وہ اسے جاہیں انہیں اس پر ڈال دیا اور اس پر انہیں حرکت دی۔ بعد کا جملہ مطلب کو زیادہ واضح کرتا ہے:

و عثهم في سبيل محبته

''اس نے مخلوق کواپنی محبت کے راستے میں اٹھایا۔''

یہ جملہ بہت عجیب ہے کینی اصلاً مخلوق کی بیدتمام تر حرکتیں اور جنبشیں علیہ ہونے خود کوئی سمجھے یا نہ سمجھے محبت خدا کے راستے پر ہیں۔ مسلم عشق میں ہم نے کھی بحث کی ہے ہم نے وہاں کہا ہے کہ حتی کہ جوغیر خدا کی تلاش میں ہے اس کا محرک حقیقی اللہ تعالیٰ کی جبتی ہی ہے اس نے مصداق کی شاخت میں دھوکہ کھایا ہے۔ اب جملے کی ابتداء میں جولفظ '' خلق'' آیا ہے ''ابتدع بقدرته المحلق'' ہو سکتا ہے اس کا مقصود مطلق خلق و آ فرینش ہو کہ لازمی طور پر انسان بھی جس میں شامل ہو جاتا ہے 'اس صورت میں جملے کا معنی سے ہوگا کہ ہر موجود محبت الہٰی کے شامل ہو جاتا ہے 'اس صورت میں جملے کا معنی سے ہوگا کہ ہر موجود محبت الہٰی کے راستے پر رواں دواں ہے۔ بینا تات کہ جوحرکت کرتے ہیں ان کی اس حرکت میں عشق الی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں'

محبته ("سلک" سلوک کرنا یعنی راه چانا اور حرکت کرنا جب سلک باء سے متعدی ہوتو اس کا مطلب ہراه چانا)

''ان کی تخلیق کے بعد انہیں اس نے اپنے ارادے کے راستے پر چلایا۔''

بعد کے جملے کو قرینہ قرار دیا جائے تو اس کا معنی سیہ وگا جس راستے میں اس نے طلق کیا اس کا ادادہ کریں اس راستے میں نہیں کہ جس کا اس نے ارادہ کیا۔ جس راستے میں وہ اسے چاہیں انہیں اس پر ڈال دیا اور اس پر انہیں حرکت دی۔ بعد کا جملہ مطلب کو زیادہ واضح کرتا ہے:

و عثهم في سبيل محبته

''اس نے مخلوق کواپنی محبت کے راستے میں اٹھایا۔''

یہ جملہ بہت عجیب ہے یعنی اصلاً مخلوق کی بیرتمام تر حرکتیں اور جنبشیں علی ہے خود کوئی سمجھے یا نہ سمجھے محبت خدا کے راستے پر ہیں۔ مسلم عشق میں ہم نے کچھ بحث کی ہے ہم نے وہاں کہا ہے کہ حتی کہ جوغیر خدا کی تلاش میں ہے اس کا محرک حقیقی اللہ تعالیٰ کی جبجو ہی ہے اس نے مصداق کی شاخت میں دھوکہ کھایا ہے۔ اب جملے کی ابتداء میں جولفظ '' قیا ہے ''ابتدع بقدرته المحلق'' ہو سکتا ہے اس کا مقصود مطلق خلق و آ فرینش ہو کہ لازمی طور پر انسان بھی جس میں شامل ہو جاتا ہے 'اس صورت میں جملے کا معنی سے ہوگا کہ ہر موجود محبت اللی کے راستے پر رواں دواں ہے۔ بینا تات کہ جو حرکت کرتے ہیں ان کی اس حرکت میں عشق آلی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں ان کی اس حرکت میں عشق آلی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں ان کی اس حرکت میں عشق آلی کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔ پھر بھی کہ جس کے بارے میں ہم کہتے ہیں ا

قوت ثقل کی وجہ سے حرکت کرتا ہے در حقیقت ذات حق کی جتبو میں ہے اور اس کی ذات میں اس کی محبت کے علاوہ کچھ نہیں۔اس شمن میں آیات بھی ہیں:

و ان من شي الا يسبح بحمده و لكن لا تفقهون تسبيحهم(ني ابرائيل ۴۳)

''اور کوئی ایسی چیزنہیں جواس کی حمد ( ثنا ) کی شبیجے نہ کرتی ہو' گرتم ان کی شبیج نہیں سیجھتے۔''

نيزبيدكه

افغير دين الله يبغون وله أسلم من في السموات والأرض (آلعران ٨٣)

"تو كيا بيلوگ خدا كے دين كے سواكوئى اور دين و هونڈت بين حالانك سب جو آسانوں ميں بيں اور زمين ميں بين خوشی بازبردتی سے خدا كے فرمانبر دار بيں۔"

نيزبيكه

ولله یسجد من فی السموات و الارض (رعدُه) ''اور جنتی مخلوقات آسانول اور زمین میں ہے خوثی سے یا زبردی سے خدا کے آگے سجدہ کرتی ہیں۔''

يابيركه

سبح لله ما في السموات والارض (مديدًا) "جوڭلوق آسانول اورزمين ميل بے خدا كي شبيج كرتى ہے۔"

نيزيي بھی

سبح لله ما في السموات وما في الارض (حرز)
"جو چيزي آسانول ميل بيل اور جو چيزي زمين ميل بيل
سب خداكي تنهيج كرتى بيل -"

ان آیات کی روشی میں تو دائرہ بہت وسیع ہوجاتا ہے کینی قرآن ہمیں ایک نہایت عجیب اور وسیع تصور کا کنات دیتا ہے۔ عارف مسلک شعراء نے اس ضمن میں بہت کچھ کہا ہے مثلاً مشہور اشعار کہ جوظا ہراً نظامی کے ہیں:

خبرداری که سیاحان افلاک چرا گردند گرد مرکز خاک

چہ می خواہند از آین منزل بریدن

کہ می جو بند از این محمل کشیدن

در این محراب گرمعبود شان کیست

از این آ مدشدن مقصود شان چیست

در یعنی گیا تجھے خبر ہے کہ افلاک کے سیاح اور گردش کرنے والے مرکز خاک (زمین) کے گرد کیوں گردش کناں ہیں؟

اس منزل سے وہ کیا لے جانا چاہتے ہیں کہ اس محمل سے جسے وہ نکال لانا چاہتے ہیں؟ اس مقام محراب میں ان کا معبود کون ہے؟ اس رفت وآ مدسے ان کا مقصود گیا ہے؟"

اس کے بعد کہنا ہے:

تھمہ ہستند سرگردان چو پرگار پدید آرندہ خود را طلب کار ''بیسب کے سب پرکار کی مانند اپنے خالق کے متلاشی ہیں۔''

اسی طرح حافظ کا وہ معروف شعر جو اس مشہور غزل میں ہے کہ جو اس شعر سے شروع ہوتی ہے۔

> مادر این در نه پی حشمت و جاه آمده ایم از بد حادثه اینجا به پناه آمده ایم "هم یهان پر جاه وجلال قائم کرنے کے لئے نہیں آئے ہیں' بلکه ایک افتاد کے نتیج میں یہان بناه لی ہے۔'

> > اس کے بعد کہنا ہے۔

رہرو منزل مشقیم نر سرحد عدم
تابہ اقلیم وجود این ہمہ راہ آمدہ ایم
د بہم ملک عدم سے عشق کی منزل کے راہی ہیں اور ہم اسی
منتج میں چلتے چلتے عالم وجود میں آ گئے ہیں یعنی راز آفرینش
محبت ہے۔'(بہت عمدہ غزل ہے)
آبرو می رود ای آبر خطا شوی بار

کہ یہ دیوان عمل نامہ سیاہ آمدہ ایم ''اے خطاوں کے دھونے والے ابادل تو میند برسا' کیونکہ ہمارا نامہ انمال سیاہ کارناموں سے پُر ہے اور منہ دکھانے کے قابل نہیں ہیں۔'' قابل نہیں ہیں۔''

اس شمن میں حافظ نے بہت کھے کہا ہے کوئی ایک دوشعر نہیں ہیں اس کی جوغزل کچھ واضح تر ہے اس کا میں ذکر کرتا ہوں۔

> روش از برتوی رویت نظری نیست که نیست منت خاک درت ریر بھری نیست که نیست ''کہنا چاہتا ہے کہ کوئی نہیں' یہاں تک جومفکر بھی ہے کہ جس کی نظر تیرے رخ کے پرتو سے روش نہ ہو'لیکن خود نہیں جانتا اور نہیں سجھتا۔''

> > (میلی بات کی تا کیداس انداز سے کر رہاہے)

ناظر روی تو صاحب نظران آری

سرگسوی تو در پیج سری نیست که نیست

در پیچه صاحبان نظرایسے بیں کہ جو تجھے دیکھتے بیں اور جائے

بھی بیں کہ تجھے دیکھ رہے بیں اور پیچھ ایسے بیں گہ دیکھ تو

رہے بیں لیکن خود نہیں جائے گہ دیکھ رہے ہیں۔'

مصلحت نیست کہ از پردہ برون افتد راز

ورنہ در مجلس رندان خبری نیست کہ نیست

در بیر کہ راز سے پردہ اٹھایا جائے مناسب نہیں ہے اور خلاف

نہ سجھنے کی کوئی گنجائش نہیں ہے اور ہر چیز واضح اور عیاں ہے۔''

جناب سبزواری صاحب کتاب منظومه حکیم فلسفی عارف اور ایک غیر معمولی متقی شخص ہیں' اگر جدان کی شہرت علم کی وجہ سے ہے' لیکن ان کا مقام عمل ان کے مقام علم سے بالاتر ہے۔شعر بھی کہتے ہیں فارس میں بھی اور عربی میں بھی البته ان کا شارصف اول کے شعراء میں نہیں ہوتا' تاہم ان کے اچھے شعر بھی بہت ہیں' ان کے بعض اشعار واقعاً بہت عدہ ہیں۔ حافظ کی اس غزل کا انہوں نے استقبال کیا ہے ایک دوشعراس میں ایسے ہیں کہ تقریباً حافظ کے پانے کے ہیں اورانہوں نے شہرت بھی بہت پائی ہے۔ کہتے ہیں۔ شورش عشق تو در ہیج سری نیست که نیست منظر روی تو زیب نظری نیست که نیست ''تیرے عشق کا چرچا بریا ہے اور تیرے چہرے کا پرتو ہر نگاہ و نظر میں ہے کیکن کوئی جانتا اور مجھتانہیں ہے۔" وہی حافظ کی بات کواس انداز سے کہتے ہیں ہ نیست یک مرغ دلی کش نفکندی به قنس تیر بیداد تو تا پر به بری نیست که نیست نه همیں ازغم او سینه ما صد حاک است داغ او لاله صفت برجگری نیست که نیست وہ شعر جو بہت مشہور ہے اور جو حاصل غزل ہے ہیہ ہے۔

موی ای نیست که دعوی انا الحق شنود ورنه این زمزمه اندر شجری نیست که نیست می نیست که نیست چشم ما دیدهٔ خفاش بود ورنه تو را پر تو حسن به دیوار ودری نیست که نیست گوش اسرار شنو نیست وگر نه اسرار برش از عالم معنا خبری نیست که نیست برش از عالم معنا خبری نیست که نیست رش از عالم معنا خبری نیست که نیست را اسرار جناب سبز واری کاتخلص ہے)۔

بہرحال صحیفہ سجادیہ کا یہ جملہ غیر معمولی طور پر عجیب اور پر معنی ہے۔ اب اگر ہم "ابت داع بقدرته المحلق" میں "حلق" مطلق خلقت کے معنی میں لے لیں تو پھر یہ جملے تمام تر خلقت کے لئے ایک عمومی فلسفے کی حکایت کرتے ہیں کہ جس میں انسان بھی شامل ہے اور اگر "خلق" سے مراد صرف انسان لیں تب بھی واضح ہے کہ انسان تو شامل ہی ہیں۔

یہ وہ چیزیں تھیں کہ جنہیں میں مدارک اسلامی میں موجود ایسے موضوعات کے نمونے کے طور پرعرض کرنا جا بتا تھا۔اب ایک بات کو مقدمتاً عرض کرنے کے بعد آیت فطرت اور آیت ذرکی شرح کروں گا۔

فطرت دوطرح کی ہوسکتی ہے اور بید دونوں باہم مانعۃ الجمع نہیں ہیں العین البیار البیار میں مانعۃ الجمع نہیں ہیں۔
(یعنی البی نہیں کہ آپیں میں جمع نہ ہوسکیں) البکہ ایک دوسرے کے ساتھ ہیں۔
ایک فطرت ادراکی ہے اور دوسری فطرت احساس احساس سے مراد وہی ہے جس کی دین یا خاص کی جمع ہم محسوسات کرتے ہیں۔ فطرت ادراکی سے مراد میہ ہے کہ دین یا خاص

طور پرتوحید اوراک کی نظر سے یعنی فکری حوالے سے انسان کے لئے فطری ہے۔
دین یا خاص طور پرتوحید کے حوالے سے ہم "فاقم و جھک للدین حنیفا" پر
گفتگو کے خمن میں پچھ کہیں گے۔ فطرت اوراکی کینی ایک ایسی فکر ہے کہ عقل
انسانی فطرتی طور پر اسے قبول کرتی ہے اوراسے قبول کرنے کے لئے اسے تعلیم و
تعلم اور مدرسے کی ضرورت نہیں ہے۔ مجموعی طور پر بیکہا جا سکتا ہے کہ جسے ہم
ادراک کی نظر سے فطری کہیں اس کا مطلب یہ ہے کہ یا اسے دلیل کی ضرورت
نہیں یا وہ ایک کلیہ ہے یا اس کا تعلق ایسے امور سے ہے کہ جنہیں اگر دلیل کی
ضرورت ہو بھی تو ان کی دلیل ہمیشہ ان کے ہمراہ ہوتی ہے "قبضایا قیاساتھا
معھا" یعنی وہ امور جن کے دلائل ان کے ہمراہ ہوتی ہے "قیضایا قیاساتھا
معھا" یعنی وہ امور جن کے دلائل ان کے ہمراہ ہوتی ہے "قیضایا قیاساتھا

چونکہ ان کی دلیل ہمیشہ ان کے ہمراہ ہوتی ہے للبذا ان کے لئے بھی کسی ایسے معلم کی ضرورت نہیں کہ جو انسان کو مدرسے میں ان کی تعلیم دیے اسے ہم ادراک فطری کہتے ہیں کہ جونکر' ادراک اورعقل کی دنیا سے مربوط ہے۔

اب ہم اس کے لئے بھی حدیث سے پھی تمونے پیش کرتے ہیں:

تفیر صافی میں امام حسن عسکری علیہ السلام سے ایک مفصل حدیث نقل ہوئی ہے۔ اس حدیث کی سنداگر چہ بالکل معتر نہیں ہے کیکن اس کے معانی کچھ ایسے ہیں کہ شخ انصاری کہتے ہیں کہ اس کے مطالب سے اس کی درتی اور صحت کی علامتیں ظاہر ہوتی ہیں جدیث ہے بھی بہت جاذب فکر۔ بیحدیث اس آیت کے دلیل میں ہے:

و منهم اميون لا يعلمون الكتاب الا اماني(بقره ٢٨)

''ان میں سے ایک گروہ ای اور ان پڑھ لوگوں کا بھی ہے کہ آرزوؤں اور تصورات کے علاوہ تورات کی پچھ خبر نہیں۔''

جیسے آج کے مسلمان عوام ہیں۔ یہ امی لوگ صرف اتنا جانے ہیں کہ تورات ہے کیکن اگر آپ پوچھیں کہ تورات کیا ہے؟ تو انہیں کچھ پیتنہیں بعض چیزوں کے بارے میں ممکن ہے خیال کریں کہ بیہ تورات میں ہیں کہ جو تورات میں نہوں اور جو چیزیں تورات میں ہیں ان کا انہیں علم نہیں 'یہ ایسے بے خبر ہیں۔ مذکورہ حدیث کچھ لول ہے:

''ایک شخص نے امام صادق علیہ السلام سے سوال کیا کہ عوام کا کیا قصور ہے' خود قرآن تسلیم کرتا ہے کہ بیدلوگ تو جاہل ہیں اور بے معرفت ہیں' جو بچھ بھی انہیں نصیب ہوا وہ تو علاء کا کیا دھرا تھا' لہذا سب مذمتوں کا رخ علاء کی طرف ہونا چاہئے۔ عام لوگوں کا تو کوئی قصور نہیں' انہیں تو عنداللہ معذور ہونا چاہئے۔ چاہئے' قرآن ان پر کیوں تقید کرتا ہے؟''

ال سوال کے جواب میں امام نے تفصیلی گفتگو فرمائی ہے۔ اس حدیث کا تقریباً بندرہ برس قبل ایک تقریبے میں ذکر کر چکا ہول' جب ماہانہ دینی اجتماعات میں تقریروں کا ایک سلسلہ شروع کیا گیا تھا (ندکورہ تقریر کتاب ''دہ گفتار'' میں ''اصل اجتہاد در اسلام'' کے زیرعنوان درج کی گئی ہے ) اس میں میں نے حدیث کے بہت سے حصے ذکر کئے تھے۔ اس میں امام نے ایک نہایت عمرہ موضوع اٹھایا ہے' آپ نے علاء کی تقسیم بندی کی ہے کہوہ کیسے کیسے ہیں اور کیسے نہیں ہیں، اور بیہ آپ نے علاء کی تقسیم بندی کی ہے کہوہ کیسے کیسے ہیں اور کیسے نہیں ہیں، اور بیہ آپ نے علاء کی تقسیم بندی کی ہے کہوہ کیسے کیسے ہیں اور کیسے نہیں ہیں، اور بیہ آپ نے علاء کی تقسیم بندی کی ہے کہوہ کیسے کیسے بین اور کیسے نہیں ہیں، اور بیہ

ک علاء سوء ایسے ہوتے ہیں اور علماء غیر سوایسے اور جوعلماء برے ہوتے ہیں ان کا ضرر ونقصان اسلام کے لئے بزید بن معاویہ کے اس شکر سے زیادہ ہے کہ جو حسين بن على عليه السلام برحملير وربوا-

غرض امام گفتگو کرتے اس مقام پر چینجتے ہیں رہی بات عام لوگوں کی امام باقر افرماتے ہیں:

> ' دنہیں' ایبانہیں ہے' بعض مسائل ایسے ہیں کہ جن کے لئے حصول تعلیم کی کوئی ضرورت نہیں کہ ہم کہیں کہ چونکہ انہوں نے تعلیم حاصل نہیں کی الہٰدا ان کا عذر قابل قبول ہے۔ بعض میائل میں عوام کا عذر قابل قبول ہے بعض ایسے مسائل ہیں كه جن كے لئے حصول علم ضروري ہے انہوں نے اگر ان کے لئے تعلیم حاصل نہیں کی کیونکہ بعض لوگ ان کے حصول علم میں حائل ہو گئے ہیں تو یقیناً ان کا عذر قابل قبول ہے لیکن بعض مسائل ایسے ہیں کہ جن کے لئے حصول تعلیم کی صَرورت نہیں انسان کا دل اُنہیں معارف فطری ہونے کی وجہ

سے خود سے مجبوراً سمجھ لیتا ہے۔''

اس کے بعدامام مثال ذکر کرتے ہیں کتنی عمدہ مثال ہے فرماتے ہیں: " ببودي عوام ببودي علاء كو د مكھتے تھے كه وہ انہيں تفوى اور یا کیزگی کا حکم دیتے ہیں' انہیں سئورنہ کھانے کا حکم دیتے ہیں' لیکن خود اس برعمل پیرانہیں ہوتے 'بلکہ اس کے برخلاف عمل

کرتے ہیں' عوام اپی آ تکھوں سے بیسب پچھ دیکھتے تھے۔'' اس کے بعد فرماتے ہیں:

وقد اضطروا بمعارف قلوبهم

"انسان خود سرشت وقلب کے معارف کے زیر تھم جھتا ہے کہ اللہ کوئی شخص ایک تھم دے اور خود عمل اس کے برخلاف کرے تو اس کی بات پر اعتاد نہیں کرنا چاہئے اور ٹھکرا دینا چاہئے اس کے لئے حصول تعلیم کی ضرورت نہیں کہ کہا جائے کہ کس یو نیورٹی نے عوام کو یہ بات سکھائی ہے کہ اگرتم نے ویکھا کہ کوئی عالم تہمیں تقوی کا کا تھم دیتا ہے کیکن خود اس میں تقوی نہیں ہے تو اس کی پیروی نہ کرنا اس کے لئے کسی یو نیورٹی یا مدرسے میں جانے کی ضرورت نہیں ہر کسی کی فطرت اتنی بات سجھ لیتی ہے۔''

انہیں ہم ابتدائی فطری ادرا کات کہتے ہیں کہ اگر ان کی کوئی شخص بھی انسان کوتعلیم نہ دے تو بھی انسان فطری طور پر سجھ لیتا ہے۔

لبندا فطرت کا ایک معنی فطرت ادراک ہے" دین فطری ہے"، اس معنی میں ہے" دین فطری ہے"، اس معنی میں ہے" تو حید فطری ہے" کا بیہ مطلب ہے" یعنی ادراک کی نظر سے فطری ہے (جیسا کہ استاد شہید مطہریؒ کی اپنی عبارت سے واضح ہے" بحث فطرت بالخصوص آیات قرآنی کے حوالے سے ابھی جاری تھی لیکن ظاہراً یہ نشسیں یمبیں پرتمام ہو گئیں اور مزید جارتی خدرہ میکیں۔" ناشر فاری")

دوسری فطرت احساس ہے کینی اللہ کی طرف توجہ بلکہ یہاں تک کددینی اللہ کام کی طرف توجہ بلکہ یہاں تک کددین احکام کی طرف توجہ سے بیتا ثیر پیدا ہوتی ہے کہ انسان کا طرف کھینچتے ہیں کہ انسان فطری طور پر اللہ کی طرف فطر فا اللہ کو سمجھتا ہے اور بھی ہم کہتے ہیں کہ انسان فطری طور پر اللہ کی طرف رجان رکھتا ہے اور جذب ہوجاتا ہے۔

اب بميں ديھنا حاسے كه قرآن نيح البلاغة صحفه عجاديد اور آئمه اطہار کے کلمات و اقوال میں جو کچھ دین کے فطری ہونے اور مجموعی طور برتو حید ے بارے میں آیا ہے کیا مقصود سے کدوین واق حیداورا کی حوالے سے فطری میں اوراک فطری صورت میں موجود میں یا مقصود یہ سے کہ بدایک فطری رجمان اور فطری کشش کی صورت میں انسان میں موجود ہیں یا پھر پیدونوں باتیں ہیں؟ -آئندہ نشت ہے کہ جب ہم آیات کے بارے میں گفتگو کریں گے اس بارے میں بحث کریں گے اور شاید لازی طور پر انہی عبارتوں کی مزید تفصیل کی طرف اليك أكي - بم ال موضوع ير بحث كري ع كدكيا دين يا توحيد فطرى يا؟ بذات خود بدمسلد بھی قابل بحث ہے کہ کیا دین مجموعی طور پر فطری ہے؟ یا خاص طور برتو حدی فطری ہے کہ جواصول وین کی بنیاد ہے؟ سوال بہ ہے کہ کیا دین یا توحیدانیان میں ایک اوراک فطری کی حیثیت سے سے یا ایک فطری احساس اور ر مخان کی صورت میں؟

## فهرست كتب اداره منهاج الصالحين لا بور

| A* .        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | and the first |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| <u></u> 120 | ن الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>®</b>      |
| 100         | ۇ <sup>ىرىمىي</sup> ن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>®</b>      |
| 100         | برز غ پندتدم پ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>®</b>      |
| 100         | أسلام معلومات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>⊕</b>      |
| 100         | 161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>⑥</b>      |
| -100        | ي المعالق المع | ֎             |
| 120         | سور ن باداور کی اوت میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ֎}            |
| 100         | شبيدا ملام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (֎)           |
| 50          | قيام عاشورو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>ᢀ</b>      |
| 100         | قر آن اورال بيث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>®</b>      |
| 45          | و بي معلومات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>®</b>      |
| 35          | نو جوان پو چھتے ہیں کہ شادی کس سے کریں؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>⊕</b>      |
| 15          | فلالعن كلوادر محالي امام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>®</b>      |

| 200 | تونني عزا                                 | <b>®</b>   |
|-----|-------------------------------------------|------------|
| 100 | تنبير سورد فانحد                          | <b>⊕</b>   |
| 100 | مشعل مدایت                                | <b>®</b>   |
| 125 | ایم انظم                                  | <b>®</b>   |
| 225 | مؤلنامية ل <u>مجر</u>                     | <b>③</b>   |
| 225 |                                           | <b>®</b>   |
| 125 | ين الله الله الله الله الله الله الله الل | <b>(2)</b> |
| 135 | مناظر_                                    | <b>⊕</b>   |
| 240 | آ مان منامل (چارجلد )                     | <b>⊕</b>   |
| 100 | عار ن ب <sup>ن</sup> القبي                | <b>③</b>   |
| 100 | ور ١٤ الحيالس                             | <b>③</b>   |
| 35  | <u> </u>                                  | (♣)        |
| 20  | ارشادات العيم الموثنين                    | (♣)        |
| 50  | مندات مظلوم                               | <b>③</b>   |
| 35  | مرا مرفوری و ججرات بنول                   | <b>③</b>   |
| 35  | الزي سونا راه چاندي                       | <b>⊕</b>   |
| 30  | اسلامی بیبایاں                            | <b>⊕</b>   |

| 15  | فكرحسين اوربهم        | <b>®</b> |
|-----|-----------------------|----------|
| 40  | پيامِ عاشوره          | <b>®</b> |
| 35  | معصومین کی گہا نیال   | <b>®</b> |
| 35  | ارشادات مصطفق ومرتشني | <b>⊕</b> |
| 10  | آ زادی سلم            | <b>⊕</b> |
| 55  | فقدال بين             | (♣)      |
| 100 | معيفه فجبتن           | <b>®</b> |
| 100 | حرف احماس             | (♣)      |
| 100 | مسین میرا<br>ا        | (€)      |
| 150 | جام غدير              | <b>③</b> |
| 100 | زنده قریری            | <b>®</b> |
| 60  | ثنا بكارر مالت        | ﴾        |
| 130 | محشه غاموش            | (金)      |
| 200 | اطام اورکا کات        | <b>®</b> |
| 120 | فريب ربذه             | <b>⊕</b> |
| 125 | فطرت                  | <b>③</b> |
| 50  | <b>جورين</b>          | <b>③</b> |

| 250 | خطبات محن (٢ جلد )   | �          |
|-----|----------------------|------------|
| 125 | صدان بخن             | <b>®</b>   |
| 100 | انكارمحن             | <b>֎</b>   |
| 375 | شيم الجالس (٣ جلد )  | <b>®</b>   |
| 125 | رياض المجالس         | <b>®</b>   |
| 125 | أعيرا نجالس          | <b>®</b>   |
| 250 | <b>بن</b> ت الم      | <b>®</b>   |
| 150 | أَ فَيْ وِلايت       | <b>⊕</b>   |
| ୀ50 | تبذيب آل محذ         | <b>®</b>   |
| 150 | توضيح المسائل        | <b>®</b>   |
| 200 | عصر ظهور             | <b>®</b>   |
| 100 | جد پر فقهی مسائل     | <b>®</b>   |
| 150 | مريات كرياتك (٢ جلد) | @          |
| 60  | مېرۇمىيىد            | <b>®</b>   |
| 135 | نسائ                 | <b>֎</b>   |
| 150 |                      | <b>֎</b> } |
| 135 | اولي الاحركون؟       | <b>®</b>   |

| 135              | گلزارخطابت             | <b>®</b> |
|------------------|------------------------|----------|
| <sub>2</sub> 135 | معيارمودت              | <b>⊕</b> |
| 60               | مېدى حديث كى روشنى يىل | <b>®</b> |

## اشاعتى عزائم

|            |                          | ·                                                                                                               | -               |
|------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| <b>®</b>   | نقوش ممن 🔹               | 45                                                                                                              | 5 A 4 5 C 1 5 A |
| <b>®</b>   | كر بلا بين اسحاب كاكردار |                                                                                                                 | 300/            |
| <b>(%)</b> | چوده ستارے (جدید)        |                                                                                                                 |                 |
| <b>(♣)</b> | مردادكر با               | Secretaria de la companio de la comp |                 |
| <b>®</b>   | شبرالمصانب(۵جلد)         |                                                                                                                 | No. of the      |
| <b>®</b>   | بحرالمصائب               | à v                                                                                                             | Land March      |
| <b>®</b>   | معالم المدرشين (٣ جلد)   |                                                                                                                 |                 |
| <b>③</b>   | على يرمغبور فيل          |                                                                                                                 | 270             |
| <b>®</b>   | على مشهور حكيس           |                                                                                                                 |                 |
| <b>⊕</b>   | يت الحرن                 |                                                                                                                 | 1000            |
| <b>®</b>   | سوال مجيم جواب ليجي      | À                                                                                                               |                 |



ہم نے قارئین کرام کی مہولت کے پیش نظر ادارہ کی ایک برائج اردوباز ارلا ہور میں کھول لی ہے۔ یہاں پرادارہ ہذاکی شائع کردہ کتب کے علاوہ تمام شیعہاداروں اور پبلشرز کی کتب دستیاب ہیں۔ ترویج وتبلیغ علوم محمد وآل محمد کی خاطر قیمتیں نہایت مناسب ہیں۔

28 1824 -

اداره منهاج الصالحين

الحمد ماركيث ، فيرست فلور ، دكان نمبر 20 ،

غرنی سریف اردوبازار، لا مور فون: 7225252